
 BCAI 35 127

IV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE

Boyar  Ebru, Fleet Kate (dir.)
Entertainment Among the Ottomans

Leyde-Boston, Brill
2019, 294 p.
ISBN : 9789004399235

Abordant l’histoire sociale ottomane à travers 
le prisme des divertissements, l’ouvrage présenté par 
Ebru Boyar et Kate Fleet – résultat d’une rencontre 
qui s’est tenue au Skilliter Center for Ottoman Studies 
de Cambridge au cours de l’été 2016 –, examine les 
multiples facettes des loisirs et des plaisirs au sein de 
la société ottomane. Selon les époques et les lieux, ces 
pratiques marquent de grandes tendances sociales 
et culturelles. En faire l’histoire, c’est tenter de s’en 
approcher et de mieux les comprendre. Comment 
en effet évaluer la grande fête donnée à Istanbul par 
Murad III en 1582, pendant 52 jours et 52 nuits pour 
célébrer la circoncision de son fils, sans évoquer la 
figure du sultan ? Comment le désir de voyage, la 
soif d’aventures et de sensations nouvelles, les diver-
tissements de la foule, le besoin de quiétude et de 
découverte de soi se sont-ils combinés à l’accélération 
des rythmes de la vie au cours des siècles ? 

L’historiographie, que ce soit en Turquie comme 
dans le monde occidental, a longtemps négligé les 
loisirs, soit en les ignorant, soit en les traitant comme 
une simple annexe aux études portant sur les diffé-
rentes classes sociales. En Europe, il fallut attendre les 
années 1970 pour connaître les premiers ouvrages 
consacrant une étude entière à cette thématique. 
Aussi, l’ouvrage de E. Boyar et K. Flette est-il le bien-
venu pour qui s’intéresse au monde ottoman. Il est 
d’autant plus utile que la société turque contempo-
raine, comme l’ensemble de nos sociétés, est de plus 
en plus tournée vers la civilisation des loisirs, comme 
en témoignent, entre autres, la multiplication des 
parcs d’attraction et les séries télévisées.

Cet ouvrage nous invite à reconsidérer toute 
l’importance que les sociétés d’autrefois attribuaient 
aux loisirs et divertissements. Pour ce faire, il convient 
de distinguer les loisirs qui relèvent de l’espace public 
et ceux qui font partie de la sphère privée et intime 
(jeux de société, pratique de la musique, de la chasse, 
collections etc.). Mais jusqu’à quel point ces loisirs 
intimes jouent-ils un rôle dans la vie quotidienne ? 
Peuvent-ils contribuer, par exemple à la cohésion 
familiale, associative etc. ? Ou bien permettent-ils 
de définir une identité sexuelle et/ou sociale ? Les 
loisirs féminins, surtout en Orient, sont de nature 
bien différente, avec des fonctions et des représen-
tations divergentes de celles des hommes, faisant 
plutôt partie de la sphère privée. Or, force est de 
constater que les rapports entre les femmes et les 

loisirs constituent un champ de recherche peu étu-
dié, comme le démontre d’ailleurs cet ouvrage qui 
met surtout en scène les divertissements masculins, 
ne faisant apparaître ceux des femmes que dans un 
cadre strictement familial.

Entertainment Among the Ottomans se divise en 
douze chapitres. Le premier, qui présente l’argumen-
taire proposé par les auteurs, s’interroge d’emblée sur 
la manière de qualifier ces divertissements ou loisirs, 
les formes qu’on peut leur donner, la manière dont 
ils ont tendance à évoluer avec le temps. La tâche est 
toutefois immense et les auteurs ont parfaitement 
conscience qu’un seul livre ne pourrait aucunement 
aborder tous les aspects. L’ouvrage débute par les 
grandes cérémonies organisées sur la place de l’hip-
podrome d’Istanbul au xvie siècle, et s’achève par les 
pièces de théâtre jouées par les prisonniers ottomans, 
en Égypte, au début du xxe siècle. Entre le premier 
et dernier chapitre, on découvre, par exemple, les 
plaisirs quotidiens d’un maître d’école à Alep, les céré-
monies organisées par la communauté grecque de 
Réthymnon, sur l’île de Crète, le voyage en bicyclette 
d’un fonctionnaire d’Istanbul, le théâtre en Bulgarie. 
Bien que sans rapport les uns avec les autres, ces 
chapitres ont le mérite de soulever de nombreuses 
questions, de proposer des pistes de réflexions et de 
présenter la diversité des sources qui peuvent s’offrir 
aux historiens du monde ottoman qui souhaiteraient 
se lancer dans de telles recherches.

Dans le premier chapitre, Tülay Artan insiste plus 
particulièrement sur les informations que peuvent 
apporter les Ruzname, journaux relatant les événe-
ments quotidiens. Elle étudie plus particulièrement 
celui qui fut rédigé par un certain Kadı Ömer Ağa. 
De 1740 à 1750, celui-ci décrit le quotidien du sultan 
Mahmud Ier (1730-1754), en insistant plus particu-
lièrement sur ses passe-temps favoris. Ce manuscrit 
permet de démystifier l’idée d’un sultan ottoman 
isolé dans son palais de Topkapı, loin des préoccu-
pations de son peuple. Bien au contraire, suivant les 
époques, on sait que certains sultans n’hésitaient 
pas à se mêler à la foule en se déguisant et, comme 
en témoignent les pétitions et parfois les sanctions, 
qu’ils se tenaient au courant de ce qui se passait dans 
leur capitale. Le sultan sait également se rapprocher 
de son peuple lorsque, à l’occasion de la circoncision 
des princes ou des mariages princiers, il met en scène 
de grandes fêtes. Mahmud Ier avait l’habitude de se 
rendre régulièrement à des cérémonies de derviches 
mevlevis. En 1741, il assiste au palais de Davud Paşa 
à une partie de polo, ainsi qu’à un concert donné 
sur une embarcation flottante dans un bassin. Une 
autre fois, il fait venir sur les terrasses du palais de 
Topkapı des personnes en surpoids, le plus gros 
pesant 224 kilos. Pendant les périodes de pleine 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Boyar Ebru, Fleet Kate (dir.): Entertainment Among the Ottomans, recensé par Frédéric Hitzel
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 35 128

IV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE

lune, Mahmud Ier aimait particulièrement passer ses 
soirées sur le Bosphore. Au fil du temps, de plus en 
plus de hauts dignitaires firent de même. Ainsi, sur 
des dizaines, voire des centaines d’embarcations, des 
musiciens jouaient, les nuits de pleine lune, devant les 
maisons de plaisance (yalı). Ce rituel social nouveau, 
appelé donanma, est cette image pittoresque, exo-
tique, et mélancolique que les voyageurs européens 
vont découvrir émerveillés lors de leurs séjours à 
Istanbul au xixe siècle.

Palmira Brummett évoque dans son chapitre les 
passe-temps favoris des Ottomans, principalement 
les jeux de « sociétés » comme le tric-trac ou les 
échecs, mais également les lieux de convivialité que 
sont les caravansérails, les cafés, les tavernes. Ce sont 
ces rythmes lents du temps que les voyageurs euro-
péens Ambrosio Bembo (né en1652) et Choiseul-
Gouffier (1752-1817) reproduisent en gravures dans 
leurs relations de voyage. Leurs récits sont instructifs 
car ils nous font partager des expériences vécues qui 
varient selon les lieux, les interlocuteurs, les circons-
tances. L’un comme l’autre constatent qu’au-delà 
des clichés soulignant l’oisiveté et le calme apparent 
des musulmans, il existe des moments festifs, animés, 
le plus souvent mis en scène par les ağas locaux ou 
par les notables ayant en charge la gestion et de la 
gouvernance de la cité. Ces moments sont l’occa-
sion de grandes communions entre habitants d’une 
même ville comme en témoigne le récit d’Ambrosio 
Bembo qui séjourne à Alep en 1672. L’ağa des lieux 
n’hésite pas à se rendre chez le consul vénitien pour 
consommer ses olives et son délicieux fromage de 
Piacenza. La chasse est également un lieu privilégié 
de rencontre entre l’ağa et les marchands anglais.

Quant à William Kyman-Wilson, il s’intéresse 
aux albums ottomans illustrés des xvie et xviie siècles. 
Il s’interroge sur la façon dont ceux-ci doivent être 
considérés. Sont-ils des objets de divertissements ? 
En d’autres termes, comment peuvent-ils divertir 
leurs lecteurs ? Qui en sont les auteurs ? Recensant 
plus de deux cents albums actuellement conservés 
à travers le monde, il rappelle que les premiers furent 
vraisemblablement réalisés par des artistes européens 
installés à Istanbul qui travaillaient pour des mécènes 
européens (princes, diplomates et, plus tard, mar-
chands), mais que, par la suite, des artistes locaux 
surent tirer profit de cet art en mêlant canons ico-
nographiques occidentaux et miniatures ottomanes. 
Ces albums connurent un énorme succès en Europe, 
comme le rapporte le voyageur italien Pietro Della 
Valle (1586-1652) lors de son retour en Italie.

Les sept chapitres suivants couvrent le xixe siècle. 
Le premier, celui de James Greham, aborde la vie 
de Na’um Bakhkhash (m.  1875), chrétien, maître 
d’école à Alep. On conserve trois des cinq volumes 

de son journal intime, couvrant la période allant de 
1835 à 1865. Si, à travers ses écrits, Na’um ne se perd 
pas dans des réflexions philosophiques sur sa vie 
intérieure et ne confie que rarement ses sentiments 
et secrets à son journal, ses notes permettent de 
suivre l’évolution de ses pratiques de divertissement 
dans la longue durée. Il dresse un précieux tableau 
politique, social, religieux et culturel de la société 
alépine dans laquelle il évolue, prenant soin de 
noter minutieusement tous ses loisirs. Son journal 
débute avec l’occupation de la Syrie par les troupes 
égyptiennes de Mehmet Ali (1832-1840), puis son 
retour sous administration ottomane et s’interrompt 
en 1865, cinq ans après les tristement célèbres mas-
sacres des chrétiens de Damas. Na’um Bakhkhash 
est un intellectuel qui possède des connaissances en 
affaires étrangères, qui entretient des contacts avec 
les commerçants chrétiens, mais préfère garder ses 
distances avec les événements. Au-delà de ce que 
nous apprenons sur sa vie de citoyen ottoman d’Alep, 
on peut se demander si la pratique même de l’écriture 
d’un tel document participe du loisir et comment en 
interpréter la lecture ? En rendre compte, écrire son 
quotidien, même sans fantaisie ni fioriture aucune, 
n’est-ce pas savourer encore une fois, par leur mise en 
mots, ses parties de chasse animées, ses promenades 
avec ses élèves, ses journées passées en famille ? Une 
autre question demeure : quel sens donner à cette 
consignation écrite ?

Au xixe siècle, les villes se transforment, les loi-
sirs aussi. Svetla Ianeva nous invite à découvrir leur 
développement à travers l’exemple de la ville bulgare 
de Roustchouk (en turc Rusçuk, l’actuelle Ruse ou 
Roussé), centre administratif du vilayet du Danube. 
Elle étudie les principaux acteurs et les espaces en 
s’interrogeant sur ce qui relève de la tradition et de 
la modernité dans les années 1860-1870. Ces années 
sont cruciales pour la Bulgarie car elles précèdent de 
quelques années la proclamation de son indépen-
dance en 1878.

S’appuyant sur la presse, elle constate l’adoption 
progressive des divertissements alors usités en Europe 
occidentale, que ce soit les bals organisés par les 
notables, les loteries et autres tombolas de charité, le 
développement des cabinets de lecture (kıraathane) 
où l’on peut lire la presse tout en buvant un café, 
la création des clubs dont le plus ancien, Midrash 
Arahot Haim, fut fondé par la communauté juive en 
1842. Dès cette époque, le théâtre de Roustchouk 
propose des drames, mélodrames et comédies, tra-
duits pour la plupart du français (Molière, Hugo), 
de l’allemand (Schiller, Lessing) ; apparaissent aussi 
les premiers auteurs bulgares comme Vasil Drumev, 
Petko Slaveikov ou Dobri Voinikov, dont les pièces, 
qui retracent l’histoire de la grande Bulgarie à 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Boyar Ebru, Fleet Kate (dir.): Entertainment Among the Ottomans, recensé par Frédéric Hitzel
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 35 129

IV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE

l’époque médiévale, encouragent l’éveil national. La 
chasse reste l’activité des plus aisés, tandis que les 
bains de mer ou les bains thermaux sont fréquentés 
par les classes populaires. À une époque où la Bulgarie 
n’est pas encore indépendante, le pouvoir ottoman 
n’est pas absent. La circoncision des deux fils du 
gouverneur est l’occasion de célébrations et fêtes 
auxquelles participent des danseurs et musiciens 
tziganes, ainsi que des lutteurs ; de même, chaque 
année, la population est invitée à fêter l’anniversaire 
de l’accession au trône du sultan Abdülaziz. 

La pratique sociale des loisirs peut également s’af-
firmer sous forme de fêtes commémoratives. C’est ce 
que nous montre l’article d’Antonis Anastasopoulos 
qui s’intéresse aux commémorations organisées en 
1884 dans la ville crétoise de Réthymnon (en ottoman 
Resmo) en souvenir des combats qui, en novembre 
1866, opposèrent l’armée ottomane à des insurgés 
grecs réfugiés dans le monastère d’Arkadi. Cette 
fête n’est pas uniquement destinée à rappeler une 
tragédie qui marqua le commencement de la grande 
révolte crétoise de 1866-1869, mais elle cherche à sou-
der la communauté grecque de l’île face à l’occupant 
ottoman. La presse crétoise, apparue dans les années 
1830, joue un rôle important dans le renforcement 
de ce sentiment national, que ce soit lors des fêtes 
dionysiaques organisées à Athènes en octobre 1884, 
ou à l’occasion de l’anniversaire du roi de Grèce le 
22 décembre de la même année. De nombreuses 
processions, réunissant l’ensemble de la communauté, 
sont également organisées par les corporations en 
hommage aux saints. C’est ainsi que, du 27 octobre 
au 3 novembre 1884, le journal Arkadion, raconte 
dans le menu détail le siège et la prise du monastère 
grec d’Arkadi par l’armée turque le 9 novembre 1866. 
Toutes ces cérémonies, à l’origine religieuses, prennent 
de plus en plus une coloration festive, où sacré et 
profane se rejoignent pour une même cause.  

Le statut de la femme change dans la seconde 
moitié du xixe siècle. En Turquie, les femmes peuvent 
davantage circuler dans les jardins, marchés, espaces 
religieux. Elles sont davantage visibles, que ce soit 
dans les tramways, sur les bateaux ou dans les admi-
nistrations. Cependant, malgré ces changements, 
hommes et femmes, en dehors de la cellule familiale, 
ne sont pas autorisés à se parler, à échanger et, ni la 
société, ni l’État, ne sont prêts à tolérer une ouverture. 
Des rappels à l’ordre sont régulièrement publiés dans 
la presse, plus particulièrement à l’approche des fêtes 
religieuses où les risques de rencontres et de côtoie-
ments sont grands. 

Cette séparation des sexes se reflète également 
dans les divertissements, comme en témoigne l’article 
d’Ebru Boyar. À Istanbul, les seuls espaces où les 
hommes peuvent voir et côtoyer des femmes sans 

enfreindre la loi, sont les maisons closes. Celles-ci 
sont de véritables lieux de divertissement qui offrent 
musique, danse, repas, convivialité et sociabilité. Les 
prostituées ne se cantonnent pas uniquement à as-
souvir les désirs et phantasmes sexuels des hommes ; 
elles exercent un rôle social. 

Le chapitre suivant s’intéresse au vélocipède. 
Yavuz Köse nous fait découvrir la vie et les hobbys de 
Ibnü’l-Cemal Ahmed Tevfik, un fonctionnaire stam-
bouliote qui, avec un ami, effectua le trajet Istanbul-
Bursa à vélo en 1899. Il est certainement le premier 
musulman à avoir décrit son expérience dans un livre 
publié l’année suivante sous le titre Velosiped ile bir 
Cevelan. Hüdavendigar Vilayeti Dahilinde (Un tour en 
vélocipède. Dans le vilayet de Hüdavendigar). L’auteur 
ne se contente pas de partager ses impressions de 
voyage, il donne, en dix chapitres, des renseignements 
pratiques sur l’état des routes, l’accueil dans chaque 
localité traversée, précise les commodités pour se 
loger (hôtels, caravansérail, accueil chez l’habitant) et 
se restaurer (cafés, restaurants). Il s’agit d’un véritable 
guide de voyage. 

En 1872, l’écrivain et journaliste Namık Kemal 
(1840-1888) publiait son Vatan Yahud Silistre (La 
patrie ou Silistra), pièce de théâtre patriotique mais 
critique vis-à-vis du sultan, qui lui vaudra d’être 
emprisonné trois ans sur l’île de Chypre. Son texte, 
qui célèbre l’héroïsme d’un jeune officier ottoman 
lors de la guerre de Crimée, est écrit six ans avant 
l’indépendance de la Bulgarie. Milena B. Methodieva 
nous montre dans son article comment, après 1878, 
cette pièce continua d’être jouée parmi les popu-
lations musulmanes du nouvel État Bulgare. Grâce 
à des amateurs musulmans locaux et des troupes 
venues d’Istanbul, comme celles de Bengliyan, Tomas 
Fasulyeciyan, Agopyan Efendi, le patriotisme fut 
maintenu. Cependant, en raison de la censure hami-
dienne, les quelques rares rééditions furent modifiées. 
Ainsi « Longue vie à la Patrie » a été remplacée par 
« Longue vie au Sultan » dans une impression de 
1888-1889. Vatan Yahud Silistre, comme d’autres 
pièces de Namık Kemal, ont été énormément jouées 
auprès de la population musulmane dans cette 
Bulgarie post-ottomane. 

Yücel Yanıkdağ nous invite à découvrir le théâtre 
joué par les prisonniers ottomans lors de la Première 
Guerre mondiale. On estime à 250 000 le nombre 
de soldats ottomans détenus dans des camps de 
prisonniers par les Britanniques, Français, Russes et 
Roumains. Le théâtre, mais également la musique, 
est une forme d’échappatoire pour les détenus. Les 
autorités britanniques ont compris qu’elles ont tout 
intérêt à encourager les activités artistiques qui dis-
traient les prisonniers et donne une bonne image 
des camps. C’est en Égypte que l’on trouve le plus 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Boyar Ebru, Fleet Kate (dir.): Entertainment Among the Ottomans, recensé par Frédéric Hitzel
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 35 130

IV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE

grand nombre d’acteurs et de pièces jouées. En 1918, 
dans dix camps, trois à cinq pièces sont présentées 
chaque jour. Parmi les pièces jouées, on trouve les 
traductions de Don Juan ou La guerre des femmes 
d’Alexandre Dumas, mais également celles de Namık 
Kemal, comme Gülnihal. Les thèmes abordés sont 
ceux qui agitent la société ottomane, comme par 
exemple la pièce Mürebbiye (La gouvernante), écrite 
en 1895 par Hüseyin Rahmi (Gürpınar) qui est une 
critique de la coutume, répandue dans les familles 
ottomanes, de confier ses enfants aux soins de 
gouvernantes étrangères. Bien entendu, les moyens 
mis à disposition restent modestes, tant dans les 
costumes (difficiles à trouver pour les rôles féminins), 
comme l’atteste les photographies présentées dans 
cet article, que dans les décors. Les rôles féminins sont 
évidemment les plus appréciés du public. On joue 
ainsi régulièrement L’École des femmes (Kadın Dersi), 
Les maîtresses (Metres), La fille du Berger (Çoban Kızı), 
La guerre des femmes (Kadınlar Muharebesi). Si des 
photos témoignent des soins apportés par les acteurs 
à leurs déguisements, peu d’œuvres et de textes nous 
renseignent sur l’état d’esprit des prisonniers.

En résumé, tous les articles présentés dans 
Entertainment Among the Ottomans sont d’une valeur 
certaine mais, comme nous avons pu le montrer à 
travers ces résumés, les sujets abordés sont assez 
disparates. On a du mal à saisir une thématique com-
mune si ce n’est celle qui concerne le théâtre, thème 
abordé dans trois chapitres. Peut-être aurait-il mieux 
valu aux auteurs de fixer une zone géographique, une 
période plus précise, voire de se limiter à un certain 
nombre de divertissements. Malgré ces remarques, 
le lecteur pourra aisément se convaincre de l’intérêt 
et de la richesse d’une histoire des divertissements et 
de l’abondance de ses approches et problématiques. 
Entertainment Among the Ottomans est le premier du 
genre. Parions que d’autres paraîtront sur le marché 
dans les années à venir.

Frédéric Hitzel
CNRS, EHESS-Paris 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Boyar Ebru, Fleet Kate (dir.): Entertainment Among the Ottomans, recensé par Frédéric Hitzel
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

