
 BCAI 35 124

III. HISTOIRE

s’appuie sa réflexion, notamment le concept de 
« reterritorialisation » et de « double-reterritorialisa-
tion », emprunté à Arjun Appadurai, qu’il mobilise 
pour éclairer le processus intellectuel à travers lequel 
le saint et son sanctuaire vont être repensés et redé-
finis et qui explique, selon lui, le processus juridique 
auquel ils vont être soumis. 

Le corps du livre s’organise autour de cinq 
chapitres qui reprennent la chronologie des événe-
ments. Le premier, « The Colonial State and Shrines », 
porte sur les effets de la colonisation. Le pouvoir 
colonial britannique ne s’est pas vraiment intéressé 
aux sanctuaires, mais son opinion négative à leur 
sujet, lieu « arriéré » et « primitif », s’est diffusée 
dans l’élite intellectuelle et religieuse musulmane, 
en raison notamment de l’imposition de l’anglais et 
de l’ourdou comme langues officielles (au détriment 
du persan et du panjabi). Dans ce chapitre, Umber 
Bin Ibad s’intéresse donc plus aux différents courants 
de pensée émergeants dans les zones urbaines qu’à 
la politique coloniale des sanctuaires proprement 
dite. Il s’attache à mettre au jour les idées, parmi les 
mouvements puritain, réformiste ou revivaliste, qui 
infléchiront plus tard la relation entre le sanctuaire et 
l’État postcolonial pakistanais. À cette époque, tous 
ces mouvements tendent vers la formulation d’un 
islam « hors-sol » (non-soil) « singulier, unique » (sin-
gular), aux tendances universelles et standardisées ; et 
tous s’accordent pour critiquer les pratiques du sou-
fisme populaire, celui qui a lieu dans ou autour des 
sanctuaires. Ceci a pour conséquence, selon Umber 
Bin Ibad, le développement d’un soufisme réformé 
au sein du courant Barelvi et une diminution des 
pratiques pluralistes. Les saints soufis deviennent des 
propagateurs de l’islam et le site de leur sanctuaire 
est pensé à travers le prisme de la mosquée. 

Dans le second chapitre, « Double-Reterrito-
rialisation: Drifting Towards the Nationalisation of 
Shrines », Umber Bin Ibad poursuit son exploration 
de l’histoire des idées, pour montrer comment s’est 
développée l’idée que l’État devait disposer d’un 
contrôle accru sur les sites religieux. Il détaille la façon 
dont les milieux politique et religieux formulent le 
concept d’« identité musulmane unique » (Singular 
Muslim identity), qui implique l’exclusion des autres 
communautés religieuses et la condamnation des 
pratiques pluralistes et populaires. Selon Umber 
Bin Ibad, l’élite a le « désir » (urge) d’exercer sur les 
sanctuaires un contrôle surtout moral, comme le 
montrent les premières lois qui imposent aux femmes 
l’interdiction de chanter et de danser dans les sanc-
tuaires (Music in Muslim Shrines Act, 1942 et Female 
Singers Prohibition Act, 1943).

Le troisième chapitre, « Legality, Judicial 
Processes and Waqf. A Transition from Moral to Total 

Bin Ibad  Umber
Sufi Shrines and the Pakistani State. 
The End of Religious Pluralism

New-York, Londres, I. B. Tauris (Library of 
Islamic South Asia)
2018, 264 p.
ISBN : 9781788311816

L’essai, Sufi Shrines and the Pakistani State. The 
End of Religious Pluralism, est tiré de la thèse de 
doctorat de l’historien Umber Bin Ibad, professeur 
au département d’histoire de l’université Forman 
Christian College (Lahore, Pakistan) et rédacteur en 
chef adjoint du Pakistan Journal of Historical Studies 
(Indiana University Press). Ses recherches portent 
sur l’histoire sociale et culturelle de l’Asie du sud 
aux périodes coloniale et postcoloniale et sur les 
tendances théoriques de l’histoire.

Dans cet ouvrage, Umber Bin Ibad soutient que 
le contrôle croissant de l’État sur les sanctuaires des 
saints musulmans les a transformés : les « traditions 
pluralistes » (pluralistic traditions) des « pratiques 
dans les sanctuaires » (shrine-based practices), qui 
prévalaient à l’époque coloniale, ont été remplacées 
par des pratiques religieuses fondées sur une com-
préhension universaliste de l’islam. Pour démontrer 
sa thèse, l’auteur décrit et analyse l’évolution de la 
relation entre les sanctuaires et l’État pakistanais pour 
la région centrale du Panjab urbain. Celui de Data 
Ganj Bakhsh Sahib (Lahore) sert de cas de référence 
étant, selon l’auteur, le meilleur pour illustrer la poli-
tique mis en œuvre par les gouvernements successifs. 
Umber Bin Ibad retrace donc, depuis la période 
coloniale jusqu’au régime de Pervez Musharraf, le 
processus législatif et judiciaire qui a permis à l’État 
pakistanais d’exercer un contrôle de plus en plus 
accru sur les sanctuaires, avec, pour date pivot, la 
promulgation, en 1959, de la West Pakistan Waqf 
Properties Ordinance, qui marque une rupture dans 
l’histoire des sanctuaires en ouvrant la voie à leur 
nationalisation. Il insiste sur le fait que l’ingérence, ou 
la domination de l’État, dans la réglementation des 
affaires religieuses a été légitimée par la loi, et s’est 
exercée et s’exerce par des moyens bureaucratiques.

Le livre s’ouvre sur un chapitre introductif, qui 
situe le sujet dans le contexte actuel ; celui qui fait 
jouer au soufisme, à ses saints et à leurs sanctuaires 
le rôle de l’islam tolérant et pacifique face aux cou-
rants islamistes et terroristes. L’auteur cherche-t-il 
à faire ressortir plus crûment l’histoire précédente 
qu’il va nous conter et qui a fait du soufisme et de 
ses manifestations un domaine problématique à 
réformer ? Dans son introduction, Umber Bin Ibad 
pose également les bases théoriques sur lesquelles 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Bin Ibad Umber: Sufi Shrines and the Pakistani State. The End of Religious Pluralism, recensé par Delphine Ortis
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 35 125

III. HISTOIRE

les attaques terroristes du 11 septembre 2001 aux 
États-Unis d’Amérique, organisées par le mouvement 
islamique Al-Qaïda, change l’image du soufisme, 
qui se voit revalorisé sur la scène internationale et 
considéré comme un antidote local au terrorisme 
islamique transnational. Le sanctuaire change alors 
d’image au Pakistan et devient, cette fois, un « héri-
tage culturel islamique » (Islamic cultural héritage), 
grâce au concours de programmes des Nations Unies 
et au soutien d’agences financières internationales. 
Selon Umber Bin Ibad, la patrimonialisation entraîne 
une nouvelle vague de « tourisme culturel » (cultural 
tourism). Mais l’intérêt de ce chapitre réside surtout 
dans sa dernière partie, où l’auteur nous offre des 
données inédites sur les comptes du ministère de 
l’Auqaf, concernant cette dernière période. On peut 
ainsi voir que les dépenses du ministère sont faites 
au profit du département des affaires religieuses et 
de l’administration du ministère de l’Auqaf lui-même 
et donc au détriment du développement des sanc-
tuaires mais aussi de leurs fonctions traditionnelles, 
telle que la distribution de repas (langer-khana). Pour 
Umber Bin Ibad, le détail des comptes de l’Auqaf 
témoigne parfaitement de la politique d’islamisa-
tion constante menée par l’État pakistanais depuis 
sa création et du désir de ce dernier de superviser 
l’idéologie religieuse du pays.

Il est dommage que ce livre bien documenté sur 
la région de Lahore se termine sur une conclusion 
qui n’est qu’une reprise (parfois mot pour mot) des 
conclusions d’étape de chacun des chapitres. On 
aurait apprécié que l’auteur y aborde plus en pro-
fondeur son principal argument, la disparition des 
pratiques pluralistes dans les sanctuaires sous les 
effets de l’intervention de l’État. 

D’une façon générale, la question de « la fin 
du pluralisme religieux » (The End of the Religious 
Pluralism), sous-titre de l’ouvrage, n’est pas traitée 
avec le sérieux qu’elle mérite. En effet, Umber Bin Ibad 
ne se concentre que sur le point de vue des élites 
intellectuelles politique et religieuse, et sur la mise 
en application de leurs idées par l’État, sans mettre 
en regard les réactions des soufis, des gardiens tra-
ditionnels de sanctuaire et des adeptes du culte aux 
saints. En définitive, l’ouvrage n’aborde pas les effets 
concrets de la politique de l’État. D’ailleurs l’auteur 
ne s’intéresse qu’indirectement aux pratiques qui ont 
cours dans les sanctuaires ; il ne dit ni en quoi elles 
consistent, ni à quel type de public elles s’adressent 
et qui les soutient. De même, à aucun moment il ne 
définit précisément ce qu’est un sanctuaire, ni même 
un waqf. De ce point de vue, son ouvrage s’adresse à 
un public initié, d’autant qu’il n’y a ni traduction sys-
tématique des termes vernaculaires, ni glossaire. On 
peut d’autre part se poser la question de la pertinence 

Control of Shrines », détaille comment l’Ordonnance 
de 1959 a mis en place le cadre juridique, permettant 
à l’État de prendre le contrôle des sanctuaires et 
d’en bannir les « gardiens traditionnels » (traditional 
caretakers, sajjada nashin ou mujawaran). Umber 
Bin Ibad souligne les moyens bureaucratiques mis en 
place pour actualiser l’Ordonnance de 1959, inspirés 
de la manière de faire britannique. Il voit dans les 
réformes apportées par les gouvernements ultérieurs, 
tels que le Federal Waqf Properties Act (1976) et le 
Waqf Properties Act (1979), un renforcement du 
processus de contrôle de l’État sur les sanctuaires. 

Le quatrième chapitre, « The Post-Colonial State, 
Shrines and the Auqaf Department », s’intéresse au 
fonctionnement du ministère de l’Auqaf. Celui-ci est 
responsable de la gestion de la collecte des aumônes 
données par les fidèles aux saints et de leur redistribu-
tion ; le ministère poursuit également un programme 
de modernisation des sanctuaires, nourrit par le dis-
cours moralisateur qui continue d’occuper la scène 
politique. Les gardiens traditionnels des sanctuaires 
font l’objet d’accusation dans les journaux et on dé-
courage la visite des tombeaux des saints. Les gouver-
nements successifs deviennent plus critiques à l’égard 
du soufisme. Parmi ceux-ci, Umber Bin Ibad souligne 
néanmoins la position plus singulière du « socialisme 
islamique » (Islamic socialism) de Zulfiqar Ali Bhutto, 
notamment envers le saint hétérodoxe Madhul Lal 
Hussain de Lahore. Toutefois, son gouvernement n’a 
pas desserré le contrôle du département de l’Auqaf 
sur les sanctuaires et s’est même servi du soufisme 
pour promouvoir la réislamisation de la société, 
stratégie que son successeur, le dictateur Zia ul-Haq, 
poursuivra. Umber Bin Ibad montre également qu’à 
cette période l’État commence à s’intéresser plus 
particulièrement au bénéfice économique qu’il 
pourrait tirer des sanctuaires. Le gouvernement de 
Zia ul-Haq a perfectionné la collecte des aumônes 
grâce à des réformes. L’auteur souligne, à juste titre, 
le paradoxe de la politique de l’État qui, au lieu de 
minorer les sanctuaires, a eu pour effet de les rendre 
plus attractifs auprès de la population et, par consé-
quent, d’augmenter le nombre de leurs visiteurs. 

Le dernier chapitre, « Developing and Redefining 
Shrines in the Post-Zia Period », est aussi dédié au 
fonctionnement du ministère de l’Auqaf, de la fin du 
régime de Zia ul-Haq à celui de Pervez Musharraf. Au 
cours des années 1990, le pays est gouverné alterna-
tivement par le Pakistan People Party et la Pakistan 
Muslim League. Bien qu’ils aient des sensibilités et des 
approches différentes de la religion, leur politique 
de contrôle des sanctuaires s’avère similaire : elle ne 
modifie pas le cadre de l’Ordonnance et s’évertue à 
améliorer le fonctionnement institutionnel du minis-
tère de l’Auqaf. Sous le régime de Pervez Musharraf, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Bin Ibad Umber: Sufi Shrines and the Pakistani State. The End of Religious Pluralism, recensé par Delphine Ortis
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 35 126

III. HISTOIRE

à faire reposer tous les changements que connaissent 
les sanctuaires depuis la création du Pakistan sur la 
seule responsabilité de l’État ; pour ne prendre qu’un 
exemple, le développement des communications, 
médias et réseau routier, a aussi favorisé le dévelop-
pement du tourisme religieux et modifié la vie des 
sanctuaires. Toutefois, l’auteur semble conscient des 
lacunes de son étude présente, puisqu’il note que les 
gardiens traditionnels n’ont pas complètement dis-
paru de la scène des sanctuaires, et clôt son ouvrage 
sur l’annonce d’un projet futur portant sur d’« autres 
modes de relation multiples » (other multiple modes 
of relationship) entre les sanctuaires et le ministère 
de l’Auqaf. 

En dépit de ces quelques remarques, l’essai 
d’Umber Bin Ibad est une riche étude des attitudes 
de l’État à l’égard des sanctuaires du Panjab, trop rare 
pour qu’on n’en recommande pas chaleureusement 
la lecture. 

Delphine Ortis
Chercheure associée au CEIAS

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Bin Ibad Umber: Sufi Shrines and the Pakistani State. The End of Religious Pluralism, recensé par Delphine Ortis
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

