| Il. HISTOIRE |

BIN IBAD Umber
Sufi Shrines and the Pakistani State.
The End of Religious Pluralism

New-York, Londres, I. B. Tauris (Library of
Islamic South Asia)

2018, 264 p.

ISBN: 9781788311816

Lessai, Sufi Shrines and the Pakistani State. The
End of Religious Pluralism, est tiré de la these de
doctorat de I'historien Umber Bin Ibad, professeur
au département d’histoire de l'université Forman
Christian College (Lahore, Pakistan) et rédacteur en
chef adjoint du Pakistan Journal of Historical Studies
(Indiana University Press). Ses recherches portent
sur I'histoire sociale et culturelle de I'Asie du sud
aux périodes coloniale et postcoloniale et sur les
tendances théoriques de I'histoire.

Dans cet ouvrage, Umber Bin Ibad soutient que
le contréle croissant de I'Etat sur les sanctuaires des
saints musulmans les a transformés: les « traditions
pluralistes » (pluralistic traditions) des « pratiques
dans les sanctuaires » (shrine-based practices), qui
prévalaient a 'époque coloniale, ont été remplacées
par des pratiques religieuses fondées sur une com-
préhension universaliste de I'islam. Pour démontrer
sa these, l'auteur décrit et analyse I'évolution de la
relation entre les sanctuaires et I'Etat pakistanais pour
la région centrale du Panjab urbain. Celui de Data
Ganj Bakhsh Sahib (Lahore) sert de cas de référence
étant, selon l'auteur, le meilleur pour illustrer la poli-
tique mis en ceuvre par les gouvernements successifs.
Umber Bin Ibad retrace donc, depuis la période
coloniale jusqu’au régime de Pervez Musharraf, le
processus législatif et judiciaire qui a permis a I'Etat
pakistanais d'exercer un contréle de plus en plus
accru sur les sanctuaires, avec, pour date pivot, la
promulgation, en 1959, de la West Pakistan Wagf
Properties Ordinance, qui marque une rupture dans
I'histoire des sanctuaires en ouvrant la voie a leur
nationalisation. Il insiste sur le fait que I'ingérence, ou
la domination de I'Etat, dans la réglementation des
affaires religieuses a été légitimée par la loi, et sest
exercée et s'exerce par des moyens bureaucratiques.

Le livre s'ouvre sur un chapitre introductif, qui
situe le sujet dans le contexte actuel; celui qui fait
jouer au soufisme, a ses saints et a leurs sanctuaires
le role de I'islam tolérant et pacifique face aux cou-
rants islamistes et terroristes. Lauteur cherche-t-il
a faire ressortir plus criiment I'histoire précédente
qu'il va nous conter et qui a fait du soufisme et de
ses manifestations un domaine problématique a
réformer? Dans son introduction, Umber Bin Ibad
Ipose également les bases théoriques sur lesquelles

sappuie sa réflexion, notamment le concept de
«reterritorialisation » et de «double-reterritorialisa-
tion », emprunté a Arjun Appadurai, qu'il mobilise
pour éclairer le processus intellectuel a travers lequel
le saint et son sanctuaire vont étre repensés et redé-
finis et qui explique, selon lui, le processus juridique
auquel ils vont étre soumis.

Le corps du livre s'organise autour de cinq
chapitres qui reprennent la chronologie des événe-
ments. Le premier, « The Colonial State and Shrines »,
porte sur les effets de la colonisation. Le pouvoir
colonial britannique ne s'est pas vraiment intéressé
aux sanctuaires, mais son opinion négative a leur
sujet, lieu «arriéré » et « primitif », s'est diffusée
dans l¢élite intellectuelle et religieuse musulmane,
en raison notamment de I'imposition de I'anglais et
de l'ourdou comme langues officielles (au détriment
du persan et du panjabi). Dans ce chapitre, Umber
Bin Ibad s'intéresse donc plus aux différents courants
de pensée émergeants dans les zones urbaines qu’a
la politique coloniale des sanctuaires proprement
dite. Il s'attache a mettre au jour les idées, parmi les
mouvements puritain, réformiste ou revivaliste, qui
infléchiront plus tard la relation entre le sanctuaire et
I'Etat postcolonial pakistanais. A cette époque, tous
ces mouvements tendent vers la formulation d'un
islam « hors-sol » (non-soil) « singulier, unique » (sin-
gular), aux tendances universelles et standardisées; et
tous s'accordent pour critiquer les pratiques du sou-
fisme populaire, celui qui a lieu dans ou autour des
sanctuaires. Ceci a pour conséquence, selon Umber
Bin Ibad, le développement d’'un soufisme réformé
au sein du courant Barelvi et une diminution des
pratiques pluralistes. Les saints soufis deviennent des
propagateurs de l'islam et le site de leur sanctuaire
est pensé a travers le prisme de la mosquée.

Dans le second chapitre, « Double-Reterrito-
rialisation: Drifting Towards the Nationalisation of
Shrines », Umber Bin Ibad poursuit son exploration
de I'histoire des idées, pour montrer comment s'est
développée I'idée que I'Etat devait disposer d'un
contrble accru sur les sites religieux. Il détaille la fagon
dont les milieux politique et religieux formulent le
concept d’«identité musulmane unique » (Singular
Muslim identity), qui implique l'exclusion des autres
communautés religieuses et la condamnation des
pratiques pluralistes et populaires. Selon Umber
Bin Ibad, Iélite a le «désir » (urge) d’exercer sur les
sanctuaires un controle surtout moral, comme le
montrent les premieres lois quiimposent aux femmes
I'interdiction de chanter et de danser dans les sanc-
tuaires (Music in Muslim Shrines Act, 1942 et Female
Singers Prohibition Act, 1943).

Le troisieme chapitre, « Legality, Judicial
Processes and Wagqf. A Transition from Moral to Total

BCAI 35 124 |

BCAI 35 (2021) Bin Ibad Umber: Sufi Shrines and the Pakistani State. The End of Religious Pluralism, recensé par Delphine Ortis
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HISTOIRE |

Control of Shrines », détaille comment 'Ordonnance
de 1959 a mis en place le cadre juridique, permettant
a I'Etat de prendre le contréle des sanctuaires et
d’en bannir les « gardiens traditionnels » (traditional
caretakers, sajjada nashin ou mujawaran). Umber
Bin Ibad souligne les moyens bureaucratiques mis en
place pour actualiser 'Ordonnance de 1959, inspirés
de la maniére de faire britannique. Il voit dans les
réformes apportées par les gouvernements ultérieurs,
tels que le Federal Waqf Properties Act (1976) et le
Wagqf Properties Act (1979), un renforcement du
processus de contrdle de I'Etat sur les sanctuaires.

Le quatrieme chapitre, « The Post-Colonial State,
Shrines and the Augaf Department », s'intéresse au
fonctionnement du ministere de I'Augaf. Celui-ci est
responsable de la gestion de la collecte des aumones
données par les fidéles aux saints et de leur redistribu-
tion; le ministére poursuit également un programme
de modernisation des sanctuaires, nourrit par le dis-
cours moralisateur qui continue d'occuper la scéne
politique. Les gardiens traditionnels des sanctuaires
font l'objet d’accusation dans les journaux et on dé-
courage la visite des tombeaux des saints. Les gouver-
nements successifs deviennent plus critiques a I'égard
du soufisme. Parmi ceux-ci, Umber Bin Ibad souligne
néanmoins la position plus singuliére du « socialisme
islamique » (Islamic socialism) de Zulfigar Ali Bhutto,
notamment envers le saint hétérodoxe Madhul Lal
Hussain de Lahore. Toutefois, son gouvernement n'a
pas desserré le controle du département de I'Auqaf
sur les sanctuaires et s'est méme servi du soufisme
pour promouvoir la réislamisation de la société,
stratégie que son successeur, le dictateur Zia ul-Haq,
poursuivra. Umber Bin Ibad montre également qu’a
cette période I'Etat commence A s'intéresser plus
particuliérement au bénéfice économique qu'il
pourrait tirer des sanctuaires. Le gouvernement de
Zia ul-Haq a perfectionné la collecte des aumdnes
grace a des réformes. Lauteur souligne, a juste titre,
le paradoxe de la politique de I'Etat qui, au lieu de
minorer les sanctuaires, a eu pour effet de les rendre
plus attractifs aupres de la population et, par consé-
quent, d'augmenter le nombre de leurs visiteurs.

Le dernier chapitre, « Developing and Redefining
Shrines in the Post-Zia Period », est aussi dédié au
fonctionnement du ministere de I'Augaf, de la fin du
régime de Zia ul-Haq a celui de Pervez Musharraf. Au
cours des années 1990, le pays est gouverné alterna-
tivement par le Pakistan People Party et la Pakistan
Muslim League. Bien qu'ils aient des sensibilités et des
approches différentes de la religion, leur politique
de controle des sanctuaires s'avere similaire: elle ne
modifie pas le cadre de 'Ordonnance et sévertue a
améliorer le fonctionnement institutionnel du minis-
Itére de I'’Augaf. Sous le régime de Pervez Musharraf,

les attaques terroristes du 11 septembre 2001 aux
Etats-Unis dAmérique, organisées par le mouvement
islamique Al-Qaida, change I'image du soufisme,
qui se voit revalorisé sur la scéne internationale et
considéré comme un antidote local au terrorisme
islamique transnational. Le sanctuaire change alors
d’image au Pakistan et devient, cette fois, un «héri-
tage culturel islamique » (Islamic cultural héritage),
grace au concours de programmes des Nations Unies
et au soutien d’agences financieres internationales.
Selon Umber Bin Ibad, la patrimonialisation entraine
une nouvelle vague de « tourisme culturel » (cultural
tourism). Mais I'intérét de ce chapitre réside surtout
dans sa derniere partie, ou l'auteur nous offre des
données inédites sur les comptes du ministére de
I’Augaf, concernant cette derniére période. On peut
ainsi voir que les dépenses du ministéere sont faites
au profit du département des affaires religieuses et
de I'administration du ministére de I'Augaf lui-méme
et donc au détriment du développement des sanc-
tuaires mais aussi de leurs fonctions traditionnelles,
telle que la distribution de repas (langer-khana). Pour
Umber Bin Ibad, le détail des comptes de I'Augaf
témoigne parfaitement de la politique d'islamisa-
tion constante menée par |'Etat pakistanais depuis
sa création et du désir de ce dernier de superviser
I'idéologie religieuse du pays.

Il est dommage que ce livre bien documenté sur
la région de Lahore se termine sur une conclusion
qui n'est qu’une reprise (parfois mot pour mot) des
conclusions détape de chacun des chapitres. On
aurait apprécié que l'auteur y aborde plus en pro-
fondeur son principal argument, la disparition des
pratiques pluralistes dans les sanctuaires sous les
effets de l'intervention de I'Etat.

D'une facon générale, la question de «la fin
du pluralisme religieux » (The End of the Religious
Pluralism), sous-titre de l'ouvrage, n'est pas traitée
avec le sérieux qu'elle mérite. En effet, Umber Bin Ibad
ne se concentre que sur le point de vue des élites
intellectuelles politique et religieuse, et sur la mise
en application de leurs idées par I'Etat, sans mettre
en regard les réactions des soufis, des gardiens tra-
ditionnels de sanctuaire et des adeptes du culte aux
saints. En définitive, 'ouvrage naborde pas les effets
concrets de la politique de I'Etat. D'ailleurs I'auteur
ne s'intéresse qu'indirectement aux pratiques qui ont
cours dans les sanctuaires; il ne dit ni en quoi elles
consistent, ni a quel type de public elles sadressent
et qui les soutient. De méme, a aucun moment il ne
définit précisément ce qu'est un sanctuaire, ni méme
un wagqf. De ce point de vue, son ouvrage s'adresse a
un publicinitié, d'autant qu'il n’y a ni traduction sys-
tématique des termes vernaculaires, ni glossaire. On
peut d’autre part se poser la question de la pertinence

BCAIl 35 125
BCAI 35 (2021) Bin Ibad Umber: Sufi Shrines and the Pakistani State. The End of Religious Pluralism, recensé par Delphine Ortis
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| lIl. HISTOIRE

afaire reposer tous les changements que connaissent
les sanctuaires depuis la création du Pakistan sur la
seule responsabilité de I'Etat; pour ne prendre qu’un

exemple, le développement des communications,
médias et réseau routier, a aussi favorisé le dévelop-
pement du tourisme religieux et modifié la vie des

sanctuaires. Toutefois, I'auteur semble conscient des

lacunes de son étude présente, puisqu'il note que les

gardiens traditionnels n‘ont pas complétement dis-
paru de la scene des sanctuaires, et clot son ouvrage

sur 'annonce d’un projet futur portant sur d’« autres

modes de relation multiples » (other multiple modes

of relationship) entre les sanctuaires et le ministére

de 'Augaf.

En dépit de ces quelques remarques, l'essai
d’'Umber Bin Ibad est une riche étude des attitudes
de I'Etat a I'égard des sanctuaires du Panjab, trop rare
pour qu'on n'en recommande pas chaleureusement
la lecture.

Delphine Ortis
Chercheure associée au CEIAS

BCAI 35 126

BCAI 35 (2021) Bin Ibad Umber: Sufi Shrines and the Pakistani State. The End of Religious Pluralism, recensé par Delphine Ortis
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

