
1. LANGUE ET LITTÉRATURE

 BCAI 35 13

Yolles  Julian, Weiss Jessica
Medieval Latin Lives of Muhammad

Cambridge, Harvard University Press 
(Dumbarton Oaks Medieval Library, 51)
2018, 712 p.
ISBN : 9780674980730

L’ouvrage consiste en un corpus de textes latins 
avec leur traduction anglaise en regard, travail réalisé 
par Julian Yolles, chercheur au Centre for Medieval 
Literature de l’université du Danemark du Sud, et 
Jessica Weiss, traductrice professionnelle, tous deux 
spécialistes de littérature latine dans le contexte des 
croisades et des transferts culturels en Méditerranée.

Une brève introduction (p. vii-xli) rappelle 
l’importance de la figure de Muḥammad dans la lit-
térature médiévale de langue latine et présente rapi-
dement chaque source traduite dans son contexte. 
Le premier texte, particulièrement travaillé par l’his-
toriographie, est l’Historia de Mahomet d’Euloge de 
Cordoue, écrit probablement en 848, complété par 
une autre source, moins connue, le Tultusceptru du 
Livre du seigneur Métobe ; écrit à la fin du xe siècle, 
elle moque la révélation angélique à Muḥammad. 
Ces deux documents reflètent la plus ancienne 
polémique anti-sarrazine espagnole de langue latine : 
peu structurée, particulièrement courte, elle focalise 
tout son argumentaire contre l’islam sur le Prophète.

Vers 870, Anastase le Bibliothécaire, abbé de 
Sainte-Marie-au-Transtévère, fin connaisseur de 
grec, traduit l’importante Chronographia du moine 
byzantin Théophane le Confesseur (mort en 818). 
Les pages concernant Muḥammad s’inscrivent dans 
l’affrontement entre Byzance et l’empire sassanide, et 
le présentent comme un « faux prophète des Arabes 
et des Sarracènes », destiné à les tromper ainsi que 
les chrétiens, avec la complicité de Juifs.

Embricon de Mayence semble un auteur mieux 
renseigné que les autres, du moins en apparence. 
Dans la Vie de Mahomet qu’il écrit vers 1040 – mais 
une datation postérieure reste possible –, il consacre 
un long poème à décrire et à juger le Prophète. Il 
s’agit du premier texte latin aussi ample sur le sujet 
avec ses 1148 vers. Soixante ans avant les croisades, 
les Européens comprennent l’importance d’une 
certaine connaissance de l’islam ou de son fondateur. 
Pourtant, sa biographie correspond mal à celle de 
Muḥammad, qu’il appelle Mammutius, esclave entré 
au service d’un mage païen qui veut anéantir l’Église 
chrétienne en imposant un nouveau culte par la 
duperie et le mensonge. 

Vers le milieu du xiie siècle , le moine de 
Marmoutier Gautier de Compiègne rédige les Otia 
de Machomete (Loisirs poétiques sur Mahomet), 

composés de 1090 vers, où des éléments avérés de 
la biographie du Prophète se mêlent à des légendes 
hostiles (épilepsie, falsification, manipulation des 
foules, etc.). Si l’auteur assure qu’il les a obtenus de 
la bouche d’un musulman converti, il fut peut-être 
inspiré par les deux sources précédentes, mais en 
dégage toute mention de magie et de sorcellerie.

La première croisade accélère la somme de 
connaissances sur l’islam et permet à certains clercs 
latins de voyager en Orient. Le prédicateur Adelphus, 
passé par Antioche au milieu du xiie siècle et ayant 
sans doute profité sur place d’éléments de récits ou 
de polémiques, rédige une Vie de Mahomet qui centre 
son approche du Prophète sur l’influence d’un certain 
Nestorius, stéréotype de l’hérésiarque, lequel aurait 
transmis l’essentiel de sa doctrine et de ses erreurs 
à Muḥammad, avant d’en décrire le cadavre dévoré 
par les porcs.

L’Apologie d’al-Kindī est le plus long texte de 
cette anthologie avec près de 300 pages. Entre 819 
et 833, al-Kindī, fonctionnaire chrétien – nestorien – 
de la cour de Bagdad, écrit en arabe cette Risālaẗ 
al-Kindī, qui est censée être une réponse à al-Ḥāshimī, 
un savant musulman, pour défendre sa foi. S’en suit 
une correspondance – peut-être fictive – où les deux 
auteurs s’affrontent sur le plan doctrinal. Le texte 
est traduit en latin à l’initiative de l’abbé de Cluny 
Pierre le Vénérable, en même temps sans doute que 
la traduction du Coran par Robert de Ketton, entre 
1142 et 1143. Le débat épistolaire est âpre et sans 
concession. Il néglige la question des miracles pour 
préférer une polémique logique, argument contre 
argument. Alors que l’islam se pense comme une 
révélation du juste milieu, ni terrestre et matérialiste 
comme le judaïsme, ni céleste et utopique comme 
le christianisme, l’auteur développe l’idée des trois 
religions : la divine (chrétienne), l’humaine (juive) et la 
satanique (musulmane). L’islam ne propose que des 
rites païens et des comportements sexuels bestiaux. 
Amené à parler de Muḥammad, al-Kindī conteste son 
titre prophétique en raison des guerres qu’il mena 
et de sa violence assumée à Médine, notamment 
contre les juifs. Son rapport aux femmes est celui 
d’un luxurieux, non d’un saint. « Je ne doute pas, 
conclut-il, qu’aucun prophète avant lui n’ait jamais 
inauguré un tel comportement. » L’auteur ignore 
que le prophétat coranique diffère totalement de 
celui de la Bible, malgré un vocabulaire commun ; il 
plaque sur Muḥammad les concepts judéo-chrétiens 
de ce qu’est un prophète, sans imaginer qu’ils sont 
inefficients, car sans rapport avec le cadre coranique.

L’ouvrage se termine par deux textes anonymes, 
plus modestes et beaucoup moins répandus au 
Moyen Âge, écrits dans l’entourage des ordres men-
diants au xiiie siècle : le Livre de Nicolas et le Qualiter 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Yolles Julian, Weiss Jessica: Medieval Latin Lives of Muhammad, recensé par Olivier Hanne
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. LANGUE ET LITTÉRATURE

 BCAI 35 14

(en français : Comment l’inique Mahomet est apparu 
et d’où vient-il). Le premier associe Muḥammad à un 
comparse nommé Nicolas, homonyme de l’héré-
siarque d’Antioche réputé pour sa licence sexuelle. Le 
second s’inspire de la même figure de Nicolas, dont 
Mahomet serait un héritier. Fidèles à la tradition polé-
mique occidentale, les deux sources font de l’islam 
une déviance hérétique, portée par un homme sous 
influence, luxurieux et menteur.

L’intérêt d’un tel ouvrage réside évidemment 
dans ses traductions, lesquelles donnent accès pour 
le public non latiniste à des sources majeures pour 
la compréhension des relations entre l’Islam et le 
monde européen au Moyen Âge. Le plus riche apport 
concerne l’Apologie d’al-Kindī, qui n’avait pas encore 
été traduite in extenso en anglais. Nul doute que ce 
travail facilitera l’étude et la consultation de cette 
documentation.

Les spécialistes regretteront toutefois le survol 
fautif de la présentation des huit sources, toutes 
déjà particulièrement connues des historiens, mais 
dont l’analyse est à peine ébauchée dans une intro-
duction qui ne consacre que trois pages à chaque 
texte. Les traductions elles-mêmes comportent des 
notes de commentaire inégales ; les citations et les 
références ne sont qu’à peine identifiées, la biblio-
graphie reste succincte, tandis que le travail d’édition 
critique est inexistant (p. 583-588). On s’interroge 
enfin sur la  sélection de sources qui a été faite : 
pourquoi ces textes-ci plutôt que d’autres, comme 
ceux d’Alexandre du Pont, de Pierre le Vénérable ou 
de Jacques de Vitry ? pourquoi étendre le champ 
 chronologique du viiie au xiiie siècle ? pourquoi 
retenir des textes dans leur intégralité et d’autres 
qui ne sont que des extraits ? ne fallait-il pas alors 
montrer au sein de quelles structures rhétoriques 
s’inscrit l’évocation de Mahomet dans une œuvre ? 
Une justification liminaire aurait permis de saisir la 
logique épistémologique suivie par les deux éditeurs.

Olivier Hanne
Écoles militaires de Saint-Cyr Coëtquidan

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Yolles Julian, Weiss Jessica: Medieval Latin Lives of Muhammad, recensé par Olivier Hanne
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

