| |. LANGUE €T UTTERATURE |

YoLLES Julian, WEISsS Jessica
Medieval Latin Lives of Muhammad

Cambridge, Harvard University Press
(Dumbarton Oaks Medieval Library, 51)
2018, 712 p.

ISBN: 9780674980730

Louvrage consiste en un corpus de textes latins
avec leur traduction anglaise en regard, travail réalisé
par Julian Yolles, chercheur au Centre for Medieval
Literature de l'université du Danemark du Sud, et
Jessica Weiss, traductrice professionnelle, tous deux
spécialistes de littérature latine dans le contexte des
croisades et des transferts culturels en Méditerranée.

Une bréve introduction (p. vii-xli) rappelle
I'importance de la figure de Muhammad dans la lit-
térature médiévale de langue latine et présente rapi-
dement chaque source traduite dans son contexte.
Le premier texte, particulierement travaillé par I'his-
toriographie, est I'Historia de Mahomet d’'Euloge de
Cordoue, écrit probablement en 848, complété par
une autre source, moins connue, le Tultusceptru du
Livre du seigneur Métobe; écrit a la fin du x© siecle,
elle moque la révélation angélique a Muhammad.
Ces deux documents refléetent la plus ancienne
polémique anti-sarrazine espagnole de langue latine:
peu structurée, particulierement courte, elle focalise
tout son argumentaire contre l'islam sur le Prophéte.

Vers 870, Anastase le Bibliothécaire, abbé de
Sainte-Marie-au-Transtévere, fin connaisseur de
grec, traduit I'importante Chronographia du moine
byzantin Théophane le Confesseur (mort en 818).
Les pages concernant Muhammad s'inscrivent dans
I'affrontement entre Byzance et I'empire sassanide, et
le présentent comme un « faux prophete des Arabes
et des Sarracenes », destiné a les tromper ainsi que
les chrétiens, avec la complicité de Juifs.

Embricon de Mayence semble un auteur mieux
renseigné que les autres, du moins en apparence.
Dans la Vie de Mahomet qu'il écrit vers 1040 — mais
une datation postérieure reste possible —, il consacre
un long poéme a décrire et a juger le Propheéte. Il
s'agit du premier texte latin aussi ample sur le sujet
avec ses 1148 vers. Soixante ans avant les croisades,
les Européens comprennent I'importance d’'une
certaine connaissance de I'islam ou de son fondateur.
Pourtant, sa biographie correspond mal a celle de
Muhammad, qu'il appelle Mammutius, esclave entré
au service d’'un mage paien qui veut anéantir I'Eglise
chrétienne en imposant un nouveau culte par la
duperie et le mensonge.

Vers le milieu du x1i€ siecle, le moine de
Marmoutier Gautier de Compiegne rédige les Otia

de Machomete (Loisirs poétiques sur Mahomet),
|

composés de 1090 vers, ou des éléments avérés de
la biographie du Prophete se mélent a des légendes
hostiles (épilepsie, falsification, manipulation des
foules, etc.). Si l'auteur assure qu'il les a obtenus de
la bouche d’'un musulman converti, il fut peut-étre
inspiré par les deux sources précédentes, mais en
dégage toute mention de magie et de sorcellerie.

La premiere croisade accéléere la somme de
connaissances sur 'islam et permet a certains clercs
latins de voyager en Orient. Le prédicateur Adelphus,
passé par Antioche au milieu du x1€ siécle et ayant
sans doute profité sur place déléments de récits ou
de polémiques, rédige une Vie de Mahomet qui centre
son approche du Propheéte sur I'influence d’'un certain
Nestorius, stéréotype de I'hérésiarque, lequel aurait
transmis l'essentiel de sa doctrine et de ses erreurs
a Muhammad, avant d'en décrire le cadavre dévoré
par les porcs.

L'Apologie dal-Kindi est le plus long texte de
cette anthologie avec prés de 300 pages. Entre 819
et 833, al-Kindi, fonctionnaire chrétien — nestorien —
de la cour de Bagdad, écrit en arabe cette Risdlat
al-Kindfi, qui est censée étre une réponse a al-Hashim;,
un savant musulman, pour défendre sa foi. Sen suit
une correspondance — peut-étre fictive — ol les deux
auteurs s'affrontent sur le plan doctrinal. Le texte
est traduit en latin a l'initiative de I'abbé de Cluny
Pierre le Vénérable, en méme temps sans doute que
la traduction du Coran par Robert de Ketton, entre
1142 et 1143. Le débat épistolaire est apre et sans
concession. Il néglige la question des miracles pour
préférer une polémique logique, argument contre
argument. Alors que l'islam se pense comme une
révélation du juste milieu, ni terrestre et matérialiste
comme le judaisme, ni céleste et utopique comme
le christianisme, 'auteur développe l'idée des trois
religions: la divine (chrétienne), 'humaine (juive) et la
satanique (musulmane). Lislam ne propose que des
rites paiens et des comportements sexuels bestiaux.
Amené a parler de Muhammad, al-Kindi conteste son
titre prophétique en raison des guerres qu'il mena
et de sa violence assumée a Médine, notamment
contre les juifs. Son rapport aux femmes est celui
d’un luxurieux, non d’un saint. «Je ne doute pas,
conclut-il, quaucun prophete avant lui n‘ait jamais
inauguré un tel comportement. » Lauteur ignore
que le prophétat coranique différe totalement de
celui de la Bible, malgré un vocabulaire communj il
plaque sur Muhammad les concepts judéo-chrétiens
de ce qu'est un prophéte, sans imaginer qu'ils sont
inefficients, car sans rapport avec le cadre coranique.

Louvrage se termine par deux textes anonymes,
plus modestes et beaucoup moins répandus au
Moyen Age, écrits dans I'entourage des ordres men-

diants au xu1¢ siecle: le Livre de Nicolas et le Qualiter
|

BCAI 35

BCAIl en ligne

13

BCAI 35 (2021) Yolles Julian, Weiss Jessica: Medieval Latin Lives of Muhammad, recensé par Olivier Hanne
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| |I. LANGUE €T UTTERATURE

(en francais: Comment l'inique Mahomet est apparu
et doui vient-il). Le premier associe Muhammad a un
comparse nommé Nicolas, homonyme de I'héré-
siarque d’Antioche réputé pour sa licence sexuelle. Le
second s’inspire de la méme figure de Nicolas, dont
Mahomet serait un héritier. Fidéles a la tradition polé-
mique occidentale, les deux sources font de I'islam
une déviance hérétique, portée par un homme sous
influence, luxurieux et menteur.

Lintérét d’'un tel ouvrage réside évidemment
dans ses traductions, lesquelles donnent acces pour
le public non latiniste a des sources majeures pour
la compréhension des relations entre I'lslam et le
monde européen au Moyen Age. Le plus riche apport
concerne I'’Apologie dal-Kindi, qui n"avait pas encore
été traduite in extenso en anglais. Nul doute que ce
travail facilitera I'étude et la consultation de cette
documentation.

Les spécialistes regretteront toutefois le survol
fautif de la présentation des huit sources, toutes
déja particulierement connues des historiens, mais
dont I'analyse est a peine ébauchée dans une intro-
duction qui ne consacre que trois pages a chaque
texte. Les traductions elles-mémes comportent des
notes de commentaire inégales; les citations et les
références ne sont qu’a peine identifiées, la biblio-
graphie reste succincte, tandis que le travail d'édition
critique est inexistant (p. 583-588). On s'interroge
enfin sur la sélection de sources qui a été faite:
pourquoi ces textes-ci plutot que d'autres, comme
ceux d’Alexandre du Pont, de Pierre le Vénérable ou
de Jacques de Vitry? pourquoi étendre le champ
chronologique du vin® au xine siecle? pourquoi
retenir des textes dans leur intégralité et d’autres
qui ne sont que des extraits? ne fallait-il pas alors
montrer au sein de quelles structures rhétoriques
s'inscrit I'évocation de Mahomet dans une ceuvre?
Une justification liminaire aurait permis de saisir la
logique épistémologique suivie par les deux éditeurs.

Olivier HANNE
Ecoles militaires de Saint-Cyr Coétquidan

BCAI 35 14

BCAI 35 (2021) Yolles Julian, Weiss Jessica: Medieval Latin Lives of Muhammad, recensé par Olivier Hanne
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

