
1. LANGUE ET LITTÉRATURE

 BCAI 35 9

Parviz Brookshaw  Dominic, 
Hafiz and His Contemporaries. 
Poetry, Performance and Patronage 
in Fourteenth Century Iran

Londres, Tauris, 2019, xiii+372 p.
ISBN : 9781848851443

Connu pour ses recherches sur la poésie per-
sane, notamment dans ses dimensions érotiques (1), 
et pour avoir révélé le Dīwān de la plus célèbre 
poétesse iranienne, Jahān-Malik-Khātūn (2), Dominic 
Parviz Brookshaw s’intéresse dans cet ouvrage à 
Ḥāfiẓ (m. 1390) dans une perspective comparatiste. 
Il étudie les ghazal-s du célèbre poète de Chiraz 
en prenant en compte les œuvres de ceux qui lui 
étaient contemporains , tout particulièrement 
Khwājū Kirmānī (m. 1362 ou 1361), ʿUbayd-i Zākānī 
(m. 1371), ʿImād al-Dīn Faqīh Kirmānī (m. 1371) et 
Jahān-Malik-Khātūn (m. après 1391).

L’ouvrage est divisé en deux parties, chacune 
constituée de trois chapitres. Dans la première 
partie, l’A. s’intéresse au contexte politique, social 
et culturel dans lequel se situe sa recherche. Le cha-
pitre 1 « Evocations of Place » (p. 21-68) enracine la 
poésie persane dans le réseau politique de la Chiraz 
post-mongole, gouvernée alors par les Injuides puis 
par les Muzaffarides. Les princes et leurs ministres 
furent les mécènes des poètes, ce qui a contribué 
à faire de Chiraz la ville par excellence de la poésie 
lyrique. Le chapitre 2 « Evocations of Performance » 
(p. 69-114) décrit le contexte social dans lequel 
étaient organisées les séances poétiques (majlis) au 
cours desquelles la consommation de vin, le chant 
et la musique faisaient partie intégrante des rituels. 
Enfin le chapitre 3 « Evocations of the Beloved » 
(p. 115-154) s’attache à décrire la place centrale 
tenue par l’« Aimé » (ma‘shūq) dans la poésie. Dans 
la seconde partie, l’A. utilise le talmīḥ (allusion, réfé-
rence indirecte, à une personne, un héros, un lieu 
ou une histoire) pour mettre en lumière la manière 

(1) D. P. Brookshaw, « Palaces, Pavilions and Pleasure-Gardens. 
e Context of Setting of the Medieval Majlis », Middle Eastern 
Literatures, 6, 2003, p. 199-223 ; « To be Feared and Desired: Turks 
in the Collected Works of ‘Ubayd-i Zakani », Iranian Studies, 42, 
2009, p. 725-744 ; « Lascivious Vines, Corrupted Virgins, and 
Crimes of Honour: Variations one the Wine Production Myth 
as Narrated in Early Persian Poetry », Iranian Studies, 47, 2014, 
p. 87-129.
(2) Jahān-Malik-Khātūn était la nièce de Shaykh-Abū-Isḥāq 
Īnjū. Elle vécut à la cour de son oncle après la mort de son 
père Mas‘ūd-Shāh, voir D. P. Brookshaw, « Jāhan-Malik Kātun », 
Encyclopædia Iranica, vol. XIV, p. 383-385 ; Id., « Odes of a Poet-
Princess: the Ghazals of Jāhan-Malik Khātūn », Iran, vol. XLIII 2005, 
p. 173-195. Elle bénéficia de sa protection après l’exécution de 
son père, Maḥmūd-Shāh.

dont travaillaient les poètes, et, en particulier, quelle 
était la nature de leurs relations avec le pouvoir. Le 
chapitre 4 « Allusions to Kings and Heroes » (p. 155-
200) articule Chiraz avec son passé comme un « lieu 
de mémoire ». Le chapitre 5 « Allusions to Lovers » 
(p. 201-231) étudie les archétypes amoureux de la 
littérature persane. Ils sont présentés comme des 
modèles pour le prince et son entourage. Le cha-
pitre 6 « Allusions to Prophets » (p. 233-267) examine 
la capacité des poètes à utiliser des histoires sacrées 
au service de la valorisation du « prince-mécène », le 
« patron » et pas nécessairement à des fins mystiques.

Déjà à l’époque des atabeks salghurides, les 
poètes ont écrit de nombreuses eulogies en l’hon-
neur de Chiraz ; elle était présentée comme la ville 
du savoir (dār al-ʿilm, madinat-i ʿilm) et la citadelle 
des saints (burj al-awliyā’). Au début du xive siècle, 
sont apparus les poèmes exaltant la beauté de Chiraz, 
les « shīrāzīyāt ». Ces poèmes sont devenus un genre 
spécifique qui a transformé la ville en paysage géo-
poétique qui fut exploité avec créativité par Ḥāfiẓ, ses 
contemporains et au cours des siècles postérieurs. 
Par ailleurs, Chiraz est une ville paradisiaque grâce 
aux trois sites qui l’entourent : la rivière souterraine 
Ruknābād et les plaines de Muṣallā et de Jaʿfarābād. 
‘Imād al-Dīn Faqīh Kirmānī dit : « Heureuse est la brise 
du Muṣallā et l’eau de Ruknābād […] comme le jardin 
du paradis chacun de ses bassins est un Kawthar » 
(p. 37-38). Mais Chiraz est aussi la demeure des 
amants, consumés par l’amour que leur inspirent les 
nombreux magnifiques jeunes turks dont la présence 
a transformé la ville en un véritable « Turkistān ». 
‘Ubayd-i Zākānī exprime le désir des libertins (rindān), 
tués (kushta) par la beauté des jeunes (shādidān) 
de Chiraz (p. 42). Brookshaw (p. 43) suppose que, 
lorsque Ḥāfiẓ évoque son « Turk-i Shīrāzī », il fait 
allusion à la beauté physique du prince muzaffaride 
Shāh-Shujā‘ dont la mère était turke. Les ghazal-s du 
poète emblématique de Chiraz furent diffusés bien 
en dehors du Fārs, notamment par les soufis, les pré-
dicateurs, les voyageurs, les marchands et toutes les 
personnes qui séjournèrent ou passèrent par Chiraz. 
La poésie de Ḥāfiẓ s’est diffusée à une large échelle. 
Elle a fait la réputation des souverains de Chiraz sans 
que le poète ait quitté sa ville natale (p. 51-54). 

Comme aux époques précédentes et pour 
d’autres centre du pouvoir en Iran, la poésie était une 
pratique de cour qui trouvait place dans la séance 
poétique (majlis). Le discours du poète (ou de tout 
auteur artiste qui s’exprime par la parole, comme 
le chanteur-musicien ou le récitant), déclame le 
poème pour une audience constituée du prince (le 
mécène) et de ses courtisans. Le ghazal-s est la forme 
par excellence du majlis, mais bien que le majlis royal 
soit dominant, cela ne signifie pas nécessairement 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Parviz Brookshaw Dominic: Hafiz and His Contemporaries. Poetry, Performance and Patronage in Fourteenth Century Iran, recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. LANGUE ET LITTÉRATURE

 BCAI 35 10

que tous les ghazal-s étaient destinés exclusivement 
à la représentation de cour (p. 69-71). 

Le terme majlis dérive de « jalasa » s’asseoir, d’où 
l’idée de convivialité. Il peut être organisé par une 
personne ayant un haut statut socio-économique, 
comme le calife, le roi, le vizir, ou encore par une per-
sonnalité religieuse pour discuter de jurisprudence 
ou de doctrine. Dans les deux cas, il s’agit d’une 
« soirée littéraire » (p. 71). Le majlis royal est l’occa-
sion de consommer du vin, il est dans ce cas appelé 
« majlis-i sharāb ». L’A. (p. 72) distingue plusieurs 
types de majlis : la soirée conviviale (majlis-i uns), 
la soirée festive (majlis-i bazm), la soirée de plaisir 
(majlis-i ‘ishrat), la soirée de réjouissance et de beu-
verie (‘aysh ū nush). Le terme ‘aysh peut aussi dénoter 
un contexte sexuel. Le bazm désigne un festin norma-
lement avec consommation de boisson. Il est souvent 
associé à « ṭarab », mot qui signifie transport de joie, 
extase, souvent avec musique. Pendant le festin, la 
consommation du vin s’accompagne de mets rôtis 
(kabāb). Néanmoins, la fonction première de ces 
allusions est métaphorique. Le vin représente les 
« larmes de sang de l’amoureux » et les mets rôtis le 
« cœur brûlant de l’amoureux » (p. 83).

L’échanson, le sāqī, est un personnage central 
du majlis. Ḥāfiẓ le considère comme la lumière de 
la soirée poétique (nūr-i majlis), il est le prince de 
la cérémonie (p. 83). Il est aussi le vendeur de vin 
(māy-furūsh, bāda-furūsh) ou encore le tavernier 
(khammār). L’échanson est le centre de l’attachement 
amoureux ; il est une idole, ses yeux de narcisse sont 
un enchantement, la courbe de ses sourcils forme 
une niche de prière (miḥrāb), ses lèvres sont de 
sucre (p. 83). L’auteur (p. 96-104) décline ensuite les 
différents lieux où se tiennent les majlis : le palais 
(sarā, kākh), le grand pavillon dans un jardin (bustān-
sarā), le palais royal (dawlat-sarā), ou la capitale qui 
est la résidence royale (dār al-mulk). De nombreux 
souverains étant d’origine turke, la tente royale 
(khargāh) était un autre lieu pour la tenue du majlis. 
‘Ubayd-i Zākānī dit dans un de ses ghazal-s : « Lève-
toi ‘Ubayd et organise un majlis parce que mon Turk 
arrive à la tente ». Le jardin, lieu de prédilection de 
la représentation poétique, est décrit dans la poésie 
comme un microcosme du monde. Il est souvent 
appelé « jardin-monde » (bāg-i ‘ālam, bāgh-i jahān). 
Le būstān (jardin, verger) est un endroit d’amour 
passionné (‘ishq) ; il n’est pas situé dans la ville.

La femme aimée est l’exception, si l’objet du 
désir peut être « ma‘shūqa » (féminin de ma‘shūq), 
l’être aimé est un homme. Les termes ma‘shūqa-bāz 
et ma‘shūqa-parasti dénotent quelque chose de 
sexuel et désignent l’homme qui convoite et désire 
les femmes. L’Aimé est toujours un jeune garçon 
(pisar), un beau garçon (khūsh-pisar), un doux garçon 

(shīrīn-pisar). L’Aimé est aussi appelé « ṭifl-bachcha », 
jeune garçon. L’attachement passionnel d’un 
adulte pour un beau jeune homme fait partie des 
traits de la littérature persane. La pédérastie était 
fréquente et tolérée et, dans certains cas, normative 
et estimée. On trouve aussi des allusions au garçon 
zoroastrien (mugh-bachcha) ou chrétien « tarsā-
bachcha ». Le Turk constitue le standard de l’être 
aimé, il représente l’idéal physique de la beauté (peau 
claire, cheveux noirs). En tant qu’esclave, il pouvait 
rendre des services sexuels. Les yeux séducteurs 
des Turks évoquent l’ivresse, il est un « amoureux 
tueur » (‘āshiq-kush) qui traite son admirateur avec 
rudesse (jafā) (p. 132). Les tavernes sont souvent 
évoquées par le terme « kharābāt » (ruines) ce qui fait 
allusion aux endroits délabrés à l’extérieur de la ville. 
Il s’agit de lieux peuplés de non-musulmans et où les 
musulmans venaient se procurer du vin. Ils sont asso-
ciés à un espace d’anarchie sociale. Symboliquement, 
kharābāt évoque ce qui est nocturne et illicite, c’est 
un endroit où l’amoureux est ruiné (kharāb) par les 
lèvres de l’Aimé.

Le quatrième chapitre, qui étudie les allusions 
aux rois et aux héros de la tradition iranienne, est 
particulièrement riche en exemples poétiques de légi-
timation par le passé. Si le Shāh-nāma de Firdawsī fut 
le réservoir dans lequel les poètes ont puisé certaines 
figures du passé afin d’éclairer le présent, l’auditeur 
des poètes doit néanmoins partager avec eux un 
certain nombre de savoirs et de connaissances pour 
comprendre ces allusions (talmīḥ). Le poète n’utilise 
pas le talmīḥ pour définir une ligne entre mythe 
(ustūra, afsāna), légende (dāstān, ḥikāyat, qiṣṣa) et 
histoire (taʾrīkh), mais il superpose ces concepts les 
uns aux autres. 

Les poèmes de Ḥāfiẓ et de Jahān-Malik-Khātūn 
sont caractérisés par une profusion d’allusions aux 
termes désignant un souverain (sulṭān, shāh, khusraw, 
pādishāh) ; ils sont qualifiés de princes à l’exquise 
beauté (shāh-i khūban, khusraw-i khūban). Avec 
le talmīḥ, les poètes se font les progagandistes des 
princes de Chiraz. Ils sont d’ailleurs présentés par tous 
les poètes comme les héritiers des rois mythiques 
de l’Iran préislamique. L’atabek salghuride Abū Bakr 
est le « visage de la domination des Kayanides », il 
est associé à la gloire royale (farr) de Jamshid (3). 
Shaykh-Abū-Isḥāq Īnjū ajoute la gloire de la cou-
ronne des Kayanides à sa propre splendeur (p. 164). 
Le prince muzaffaride Shāh-Shujā‘ est le plus grand 
souverain depuis les Kayanides. Néanmoins, Ḥāfiẓ 
avertit que, même si le patron et son entourage se 

(3) Le farr (ou khwarnah), la gloire royale d’origine divine, est 
une qualité intrinsèque à la royauté iranienne, voir G. Gnoli, 
« Farr(ah) », Encyclopædia Iranica, vol. IX, p. 312-319.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Parviz Brookshaw Dominic: Hafiz and His Contemporaries. Poetry, Performance and Patronage in Fourteenth Century Iran, recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. LANGUE ET LITTÉRATURE

 BCAI 35 11

considèrent comme les descendants des rois glorieux, 
ils doivent vivre selon leur illustre mémoire : « Si 
vous cherchez la couronne royale (tāj-i shāhī), vous 
devez manifester les vertus innées à la fonction ». 
Brookshaw (p. 180) fait remarquer que l’allusion à la 
« coupe de vin » (jām-i may), la « coupe de Jamshīd 
(jām-i jām) », la « coupe en quête du monde » (jām-i 
jahān-bīn, jām-i jahān-nāma) » établit un lien entre 
le pouvoir temporel et la coupe de vin comme 
métaphore idéale pour exprimer l’amour passionné, 
qu’il soit humain ou divin. Il suggère (p. 182) que 
l’illumination du cœur humain avec la vraie coupe 
de Jamshīd sert à « démocratiser » le roi et humanise, 
en quelque sorte, les rois comme si leur accomplisse-
ment était à la portée de l’homme ordinaire.

Les poètes se font aussi les propagandistes des 
vizirs injuides et muzaffarides, ils sont qualifiés indi-
viduellement de « Aṣaf de l’âge », de « second Aṣaf ». 
Selon la tradition, Aṣaf était le ministre de Salomon, 
le prophète biblio-coranique. Dans les sources histo-
riques et géographiques, le Fārs est présenté comme 
le « royaume de Salomon » (mulk-i Sulaymān) dont 
sont héritiers les souverains de la province. Très nom-
breuses sont les allusions à Salomon dans la poésie, 
et il est souvent associé avec le royaume de Saba, la 
patrie de la reine Balqis. En combinant des récits sur 
Jamshīd et Salomon, les poètes de Chiraz créent un 
pont entre le passé iranien et abrahamique.

Dans le chapitre 5, l’A. étudie les allusions aux 
« amoureux » en utilisant des personnages-types 
de la tradition littéraire persane, en particulier le 
célèbre couple royal, Khusraw et Shīrīn. Les histoires 
les concernant ont donné lieu à une abondante tra-
dition littéraire (voir une brève présentation, p. 210-
213). Khusraw est devenu un personnage-type pour 
évoquer l’amour intense entre deux êtres. Ainsi Ḥāfiẓ 
appelle son amoureux « mon doux roi » (khusraw-i 
shīrīn-i man), jouant sur le sens littéral du terme et 
celui de la Shīrīn historique. D’autres figures types 
sont étudiées comme par exemple Farhad, amoureux 
éconduit de Shīrīn (p. 216-219) et le Ghaznévide 
Sulṭān Maḥmūd avec son esclave amoureux, Ayaz 
(p. 224-227).

Dans le dernier chapitre, l’A. s’intéresse à la 
figure des prophètes. Les plus cités par les poètes 
de Chiraz sont Adam, Noé, Abraham, Jacob, Joseph, 
Moïse, Jésus. Le Prophète Muḥammad n’est pas 
spécialement mentionné par Ḥāfiẓ, ‘Ubayd-i Zākānī 
et Jahān-Malik-Khātūn. La raison de cette absence 
réside sans doute dans le fait que de nombreux 
poèmes contiennent des évocations de pratiques 
illicites ou proscrites comme le chant et la musique. 
Jahān-Malik-Khātūn évoque Adam et Eve, mais elle 
présente le péché originel comme celui de la pas-
sion amoureuse plutôt que la désobéissance à Dieu. 

Elle dit que le « jeux amoureux » (‘ishq-bāzī) existe 
depuis les temps immémoriaux. Les allusions à Noé 
évoquent le Déluge (tūfān). Le prophète et son ba-
teau (kashtī) sont les symboles de la salvation divine 
et, par extension, la protection du poète par son 
protecteur. En évoquant les événements tempétueux 
(tūfān-i ḥawādith), les poètes rappellent sans doute 
les turbulences politiques qui ont régulièrement 
affecté Chiraz. Les allusions à Jésus citent son habileté 
à ramener les morts à la vie (p. 261-262). Ḥāfiẓ dit que 
si l’Aimé passe près sa tombe, même un siècle après 
sa mort, ses os moisis (‘aẓām-i ramīm) se lèvent et 
dansent. Le poète utilise le terme rūḥ (« esprit ») en 
relation avec Rūḥ Allāh « l’esprit de Dieu » par lequel 
est qualifié Jésus. Mort par amour, Ḥāfiẓ appelle Jésus 
à le revivifier (p. 262). On trouve peu d’allusions aux 
figures religieuses préislamiques dans les poèmes ana-
lysés par Brookshaw. Dans un de ses ghazal-s, Ḥāfiẓ 
évoque David, Salomon, Abraham et Zoroastre via 
l’expression « les règles de la religion de Zoroastre » 
(ā’īn-i dīn-i Zardushtī), une image qui évoque la 
consommation de vin. Ḥāfiẓ évoque aussi dans ce 
ghazal la punition de Nemrod dans une fournaise qui 
se transforma en un jardin de rose concupiscentes (4). 
Un tel amalgame de légendes zoroastriennes et juives 
n’est pas surprenant étant donné l’ancienneté des 
communautés juives en Iran, où il existe plusieurs 
sites sacrés juifs (tombe d’Esther à Hamadan, Daniel 
à Shush, mausolée de Sarah Bat Asher au sud d’Ispa-
han). Dans les ghazal-s de Ḥāfiẓ, les nombreuses 
références au couvent des mages (dayr-i mughān) 
et aux tavernes, demeures du « maître des mages » 
(pīr-i mughān), ne signifient pas que le poète souhai-
tait un retour à la religion préislamique. En dépit de 
l’absence d’allusions claires au prophète Muḥammad, 
ainsi que la critique des soufis et des cadis, le peu de 
références à Zoroastre et la louange de Mani comme 
artiste et non comme réformateur religieux sont deux 
facteurs qui contredisent cette hypothèse (p. 267).

L’ouvrage de Brookshaw constitue un apport ma-
jeur à nos connaissances sur la poésie lyrique persane 
aux xiiie et xive siècles. Il montre avec brio comment 
les poètes travaillent au sein de la cour princière de 
Chiraz. Il met également en lumière les interactions 
textuelles entre les poètes contemporains, non 
seulement à Chiraz, mais avec ceux vivant dans 
d’autres villes comme Ispahan, Kirmān, Yazd, Bagdad 
et Tabriz. Ce sont les apports importants de ce livre, 
une démarche comparatiste à grande échelle qui 

(4) Dans la Bible, Nemrod est le symbole du roi despote. 
Les légendes à son propos sont très nombreuses dans la tradition 
rabbinique et dans l’islam ; dans le ghazal de Hāfiẓ l’allusion à la 
transformation du feu en jardin fait référence à Coran 21 : 69 : 
« Ô feu, soit fraîcheur et salut pour Abraham ».

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Parviz Brookshaw Dominic: Hafiz and His Contemporaries. Poetry, Performance and Patronage in Fourteenth Century Iran, recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. LANGUE ET LITTÉRATURE

 BCAI 35 12

n’avait pas été entreprise jusqu’ici. La description 
détaillée des différentes formes de « séance littéraire » 
et l’étude des divers termes pour les désigner, l’énu-
mération des lieux et des figures archétypales, qui 
étaient au centre de ces rituels royaux, sont un autre 
apport de l’ouvrage de Brookshaw. La démarche de l’A. 
consistant utiliser l’allusion (talmīḥ) pour analyser les 
poèmes de manière thématique (l’Aimé, les rois et les 
héros, les archétypes des amoureux et les prophètes) 
est également novatrice. On peut regretter que l’A. se 
contente souvent d’accumuler les exemples citant de 
larges extraits de poèmes, en caractères persans avec 
traduction en anglais, ce qui en soit est un apport 
de cet ouvrage. Néanmoins, il ne propose pas d’ana-
lyses synthétiques sur chacun des thèmes abordés. Il 
manque par ailleurs une véritable conclusion qui se 
résume ici à deux pages (p. 269-270). 

Poète persan le plus célèbre d’Iran, l’œuvre de 
Ḥāfiẓ s’est diffusée en Inde et dans tous les pays où le 
persan a été utilisé comme langue littéraire. Source 
d’inspiration de Goethe, il a pénétré en Occident 
où furent réalisées, avec plus ou moins de succès, 
des traductions en anglais, en allemand, en français, 
en italien, etc. On peut dire sans exagérer que le 
dīwān de Ḥāfiẓ appartient à la culture de l’humanité. 
Brookshaw justifie la quasi absence de conclusion en 
disant : « I see this study rather as a starting point: 
an openning, not a closing ». Étant donné l’intérêt 
de cet ouvrage sur Ḥāfiẓ et ses contemporains, on 
attend avec impatience la publication de cette future 
recherche. Ainsi, malgré ces quelques remarques, 
l’ouvrage de Brookshaw est un apport considérable 
et original dans l’abondante historiographie sur Ḥāfiẓ.

Denise Aigle
CNRS - UMR 8167 Islam médiéval

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Parviz Brookshaw Dominic: Hafiz and His Contemporaries. Poetry, Performance and Patronage in Fourteenth Century Iran, recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

