| |. LANGUE €T UTTERATURE |

PARVIZ BROOKSHAW Dominic,
Hafiz and His Contemporaries.
Poetry, Performance and Patronage
in Fourteenth Century Iran

Londres, Tauris, 2019, xiii+372 p.
ISBN: 9781848851443

Connu pour ses recherches sur la poésie per-
sane, notamment dans ses dimensions érotiques ("),
et pour avoir révélé le Diwdn de la plus célébre
poétesse iranienne, Jahan-Malik-Khatin ), Dominic
Parviz Brookshaw s’intéresse dans cet ouvrage a
Hafiz (m. 1390) dans une perspective comparatiste.
Il étudie les ghazal-s du célebre poete de Chiraz
en prenant en compte les ceuvres de ceux qui lui
étaient contemporains, tout particulierement
Kh"aj Kirmani (m. 1362 ou 1361), ‘Ubayd-i Zakani
(m. 1371), ‘Imad al-Din Fagih Kirmani (m. 1371) et
Jahan-Malik-Khatdn (m. apres 1391).

L'ouvrage est divisé en deux parties, chacune
constituée de trois chapitres. Dans la premiére
partie, I'A. s’intéresse au contexte politique, social
et culturel dans lequel se situe sa recherche. Le cha-
pitre 1 « Evocations of Place » (p. 21-68) enracine la
poésie persane dans le réseau politique de la Chiraz
post-mongole, gouvernée alors par les Injuides puis
par les Muzaffarides. Les princes et leurs ministres
furent les mécenes des poetes, ce qui a contribué
a faire de Chiraz la ville par excellence de la poésie
lyrique. Le chapitre 2 « Evocations of Performance »
(p. 69-114) décrit le contexte social dans lequel
étaient organisées les séances poétiques (majlis) au
cours desquelles la consommation de vin, le chant
et la musique faisaient partie intégrante des rituels.
Enfin le chapitre 3 « Evocations of the Beloved »
(p. 115-154) s’attache a décrire la place centrale
tenue par I'« Aimé » (ma'shig) dans la poésie. Dans
la seconde partie, I'A. utilise le talmih (allusion, réfé-
rence indirecte, a une personne, un héros, un lieu
ou une histoire) pour mettre en lumiéere la maniere

(1) D. P.Brookshaw, «Palaces, Pavilions and Pleasure-Gardens.
The Context of Setting of the Medieval Majlis », Middle Eastern
Literatures, 6,2003, p. 199-223; « To be Feared and Desired: Turks
in the Collected Works of ‘Ubayd-i Zakani », Iranian Studies, 42,
2009, p. 725-744; « Lascivious Vines, Corrupted Virgins, and
Crimes of Honour: Variations one the Wine Production Myth
as Narrated in Early Persian Poetry », Iranian Studies, 47, 2014,
p. 87-129.

(2) Jahan-Malik-Khatan était la niéce de Shaykh-Abi-Ishaq
Inja. Elle vécut a la cour de son oncle aprés la mort de son
pére Mas'tid-Shah, voir D. P. Brookshaw, «Jahan-Malik Katun »,
Encyclopeedia Iranica, vol. X1V, p. 383-385; Id., « Odes of a Poet-
Princess: the Ghazals of Jahan-Malik Khatan », Iran, vol. XLIII 2005,
p. 173-195. Elle bénéficia de sa protection apres I'exécution de
son pere, Mahmad-Shah.

|

dont travaillaient les poetes, et, en particulier, quelle
était la nature de leurs relations avec le pouvoir. Le
chapitre 4 « Allusions to Kings and Heroes » (p. 155-
200) articule Chiraz avec son passé comme un « lieu
de mémoire ». Le chapitre 5 « Allusions to Lovers »
(p.201-231) étudie les archétypes amoureux de la
littérature persane. lls sont présentés comme des
modeles pour le prince et son entourage. Le cha-
pitre 6 « Allusions to Prophets » (p. 233-267) examine
la capacité des poétes a utiliser des histoires sacrées
au service de la valorisation du « prince-mécene », le
« patron » et pas nécessairement a des fins mystiques.
Déja a I'époque des atabeks salghurides, les
poetes ont écrit de nombreuses eulogies en I'hon-
neur de Chiraz; elle était présentée comme la ville
du savoir (dar al-‘ilm, madinat-i ‘ilm) et la citadelle
des saints (burj al-awliya’). Au début du xiv® siecle,
sont apparus les poémes exaltant la beauté de Chiraz,
les « shiraziyat ». Ces poémes sont devenus un genre
spécifique qui a transformé la ville en paysage géo-
poétique qui fut exploité avec créativité par Hafiz, ses
contemporains et au cours des siecles postérieurs.
Par ailleurs, Chiraz est une ville paradisiaque grace
aux trois sites qui I'entourent: la riviere souterraine
Ruknabad et les plaines de Musalla et de Ja‘farabad.
‘Imad al-Din Faqih Kirmani dit: « Heureuse est la brise
du Musalla et I'eau de Ruknabad [...] commele jardin
du paradis chacun de ses bassins est un Kawthar »
(p- 37-38). Mais Chiraz est aussi la demeure des
amants, consumeés par l'amour que leur inspirent les
nombreux magnifiques jeunes turks dont la présence
a transformé la ville en un véritable « Turkistan ».
‘Ubayd-i Zakani exprime le désir des libertins (rindan),
tués (kushta) par la beauté des jeunes (shadidan)
de Chiraz (p. 42). Brookshaw (p. 43) suppose que,
lorsque Hafiz évoque son « Turk-i Shirazi », il fait
allusion a la beauté physique du prince muzaffaride
Shah-Shuja’ dont la mere était turke. Les ghazal-s du
poete emblématique de Chiraz furent diffusés bien
en dehors du Fars, notamment par les soufis, les pré-
dicateurs, les voyageurs, les marchands et toutes les
personnes qui séjournerent ou passerent par Chiraz.
La poésie de Hafiz s'est diffusée a une large échelle.
Elle a fait la réputation des souverains de Chiraz sans
que le poete ait quitté sa ville natale (p. 51-54).
Comme aux époques précédentes et pour
d’autres centre du pouvoir en Iran, la poésie était une
pratique de cour qui trouvait place dans la séance
poétique (maijlis). Le discours du poéte (ou de tout
auteur artiste qui s'exprime par la parole, comme
le chanteur-musicien ou le récitant), déclame le
poéme pour une audience constituée du prince (le
mécene) et de ses courtisans. Le ghazal-s est la forme
par excellence du majlis, mais bien que le majlis royal

soit dominant, cela ne signifie pas nécessairement
|

BCAI 35

BCAIl en ligne

S

BCAI 35 (2021) Parviz Brookshaw Dominic: Hafiz and His Contemporaries. Poetry, Performance and Patronage in Fourteenth Century Iran, recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| |. LANGUE €T UTTERATURE |

que tous les ghazal-s étaient destinés exclusivement
a la représentation de cour (p. 69-71).

Le terme majlis dérive de «jalasa » s"asseoir, d'ou
I'idée de convivialité. Il peut étre organisé par une
personne ayant un haut statut socio-économique,
comme le calife, le roi, le vizir, ou encore par une per-
sonnalité religieuse pour discuter de jurisprudence
ou de doctrine. Dans les deux cas, il s'agit d'une
«soirée littéraire » (p. 71). Le majlis royal est l'occa-
sion de consommer du vin, il est dans ce cas appelé
«maijlis-i sharab ». LUA. (p.72) distingue plusieurs
types de majlis: la soirée conviviale (majlis-i uns),
la soirée festive (majlis-i bazm), la soirée de plaisir
(maijlis-i ‘ishrat), la soirée de réjouissance et de beu-
verie (‘aysh i nush). Le terme aysh peut aussi dénoter
un contexte sexuel. Le bazm désigne un festin norma-
lement avec consommation de boisson. Il est souvent
associé a « tarab », mot qui signifie transport de joie,
extase, souvent avec musique. Pendant le festin, la
consommation du vin s'accompagne de mets rotis
(kabab). Néanmoins, la fonction premiére de ces
allusions est métaphorique. Le vin représente les
«larmes de sang de I'amoureux » et les mets rotis le
«ceeur briilant de I'amoureux » (p. 83).

Léchanson, le sdgi, est un personnage central
du majlis. Hafiz le considére comme la lumiere de
la soirée poétique (nar-i maijlis), il est le prince de
la cérémonie (p. 83). Il est aussi le vendeur de vin
(may-furiish, bada-furiish) ou encore le tavernier
(khammar). 'échanson est le centre de I'attachement
amoureux; il est une idole, ses yeux de narcisse sont
un enchantement, la courbe de ses sourcils forme
une niche de priére (mihrab), ses lévres sont de
sucre (p. 83). Lauteur (p. 96-104) décline ensuite les
différents lieux ou se tiennent les majlis: le palais
(sara, kakh), le grand pavillon dans un jardin (bustan-
sara), le palais royal (dawlat-sara), ou la capitale qui
est la résidence royale (ddr al-mulk). De nombreux
souverains étant d'origine turke, la tente royale
(khargah) était un autre lieu pour la tenue du maijlis.
‘Ubayd-i Zakani dit dans un de ses ghazal-s: « Léve-
toi ‘Ubayd et organise un maijlis parce que mon Turk
arrive a la tente ». Le jardin, lieu de prédilection de
la représentation poétique, est décrit dans la poésie
comme un microcosme du monde. Il est souvent
appelé «jardin-monde » (bdg-i ‘Glam, bagh-i jahan).
Le bastan (jardin, verger) est un endroit d'amour
passionné (‘ishq); il n'est pas situé dans la ville.

La femme aimée est l'exception, si l'objet du
désir peut étre « ma'shiiga » (féminin de ma’shag),
I'étre aimé est un homme. Les termes ma‘shiiga-baz
et ma'shiqa-parasti dénotent quelque chose de
sexuel et désignent 'homme qui convoite et désire
les femmes. LAimé est toujours un jeune garcon
I(pisar), un beau garcon (khtish-pisar), un doux garcon

(shirin-pisar). LAimé est aussi appelé «tifl-bachcha »,
jeune garcon. L'attachement passionnel d’'un
adulte pour un beau jeune homme fait partie des
traits de la littérature persane. La pédérastie était
fréquente et tolérée et, dans certains cas, normative
et estimée. On trouve aussi des allusions au garcon
zoroastrien (mugh-bachcha) ou chrétien «tarsa-
bachcha ». Le Turk constitue le standard de l'étre
aimé, il représente I'idéal physique de la beauté (peau
claire, cheveux noirs). En tant qu'esclave, il pouvait
rendre des services sexuels. Les yeux séducteurs
des Turks évoquent l'ivresse, il est un «amoureux
tueur » (‘dshig-kush) qui traite son admirateur avec
rudesse (jafa) (p. 132). Les tavernes sont souvent
évoquées par le terme « kharabat » (ruines) ce qui fait
allusion aux endroits délabrés a I'extérieur de la ville.
Il s’agit de lieux peuplés de non-musulmans et ou les
musulmans venaient se procurer du vin. lls sont asso-
ciés a un espace d’anarchie sociale. Symboliquement,
kharabadt évoque ce qui est nocturne et illicite, c’est
un endroit ou I'amoureux est ruiné (kharab) par les
lévres de 'Aimé.

Le quatrieme chapitre, qui étudie les allusions
aux rois et aux héros de la tradition iranienne, est
particulierement riche en exemples poétiques de légi-
timation par le passé. Sile Shah-nama de Firdawsi fut
le réservoir dans lequel les poétes ont puisé certaines
figures du passé afin d'éclairer le présent, l'auditeur
des poétes doit néanmoins partager avec eux un
certain nombre de savoirs et de connaissances pour
comprendre ces allusions (talmih). Le poéte n'utilise
pas le talmih pour définir une ligne entre mythe
(ustdra, afsana), légende (dastan, hikayat, qgissa) et
histoire (ta’rikh), mais il superpose ces concepts les
uns aux autres.

Les poemes de Hafiz et de Jahan-Malik-Khatin
sont caractérisés par une profusion d’allusions aux
termes désignant un souverain (sultan, shah, khusraw,
padishah); ils sont qualifiés de princes a I'exquise
beauté (shah-i khiban, khusraw-i khiban). Avec
le talmih, les poétes se font les progagandistes des
princes de Chiraz. lls sont dailleurs présentés par tous
les poetes comme les héritiers des rois mythiques
de I'lran préislamique. L'atabek salghuride Abt Bakr
est le «visage de la domination des Kayanides », il
est associé a la gloire royale (farr) de Jamshid .
Shaykh-Abu-Ishaq Inja ajoute la gloire de la cou-
ronne des Kayanides a sa propre splendeur (p. 164).
Le prince muzaffaride Shah-Shuja’ est le plus grand
souverain depuis les Kayanides. Néanmoins, Hafiz
avertit que, méme si le patron et son entourage se

(3) Le farr (ou kh¥arnah), la gloire royale d'origine divine, est
une qualité intrinseque a la royauté iranienne, voir G. Gnoli,

«Farr(ah) », Encyclopeedia Iranica, vol. IX, p. 312-319.
|

| BCAI 35

BCAIl en ligne

10

BCAI 35 (2021) Parviz Brookshaw Dominic: Hafiz and His Contemporaries. Poetry, Performance and Patronage in Fourteenth Century Iran, recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| |. LANGUE €T UTTERATURE |

considérent comme les descendants des rois glorieux,
ils doivent vivre selon leur illustre mémoire: «Si
vous cherchez la couronne royale (tdj-i shahi), vous
devez manifester les vertus innées a la fonction ».
Brookshaw (p. 180) fait remarquer que l'allusion a la
«coupe de vin » (jam-i may), la « coupe de Jamshid
(jam-i jam) », la « coupe en quéte du monde » (jam-i
jahan-bin, jam-i jahan-nama) » établit un lien entre
le pouvoir temporel et la coupe de vin comme
métaphore idéale pour exprimer I'amour passionné,
qu'il soit humain ou divin. Il suggere (p. 182) que
I'illumination du cceur humain avec la vraie coupe
de Jamshid sert a « démocratiser » le roi et humanise,
en quelque sorte, les rois comme si leur accomplisse-
ment était a la portée de 'homme ordinaire.

Les poetes se font aussi les propagandistes des
vizirs injuides et muzaffarides, ils sont qualifiés indi-
viduellement de « Asaf de I'dge », de « second Asaf ».
Selon la tradition, Asaf était le ministre de Salomon,
le prophéte biblio-coranique. Dans les sources histo-
riques et géographiques, le Fars est présenté comme
le «royaume de Salomon » (mulk-i Sulayman) dont
sont héritiers les souverains de la province. Trées nom-
breuses sont les allusions a Salomon dans la poésie,
et il est souvent associé avec le royaume de Saba, la
patrie de la reine Balgis. En combinant des récits sur
Jamshid et Salomon, les poétes de Chiraz créent un
pont entre le passé iranien et abrahamique.

Dans le chapitre 5, I'A. étudie les allusions aux
«amoureux » en utilisant des personnages-types
de la tradition littéraire persane, en particulier le
célebre couple royal, Khusraw et Shirin. Les histoires
les concernant ont donné lieu a une abondante tra-
dition littéraire (voir une bréve présentation, p. 210-
213). Khusraw est devenu un personnage-type pour
évoquer I'amour intense entre deux étres. Ainsi Hafiz
appelle son amoureux « mon doux roi » (khusraw-i
shirin-i man), jouant sur le sens littéral du terme et
celui de la Shirin historique. D’autres figures types
sont étudiées comme par exemple Farhad, amoureux
éconduit de Shirin (p. 216-219) et le Ghaznévide
Sultan Mahmd avec son esclave amoureux, Ayaz
(p. 224-227).

Dans le dernier chapitre, I'A. s'intéresse a la
figure des propheétes. Les plus cités par les poetes
de Chiraz sont Adam, Noé, Abraham, Jacob, Joseph,
Moise, Jésus. Le Prophete Muhammad n'est pas
spécialement mentionné par Hafiz, ‘Ubayd-i Zakani
et Jahan-Malik-Khatln. La raison de cette absence
réside sans doute dans le fait que de nombreux
poémes contiennent des évocations de pratiques
illicites ou proscrites comme le chant et la musique.
Jahan-Malik-Khatiin évoque Adam et Eve, mais elle
présente le péché originel comme celui de la pas-

sion amoureuse plutdt que la désobéissance a Dieu.
|

Elle dit que le «jeux amoureux » (‘ishg-bazi) existe
depuis les temps immémoriaux. Les allusions a Noé
évoquent le Déluge (tufan). Le prophéte et son ba-
teau (kashti) sont les symboles de la salvation divine
et, par extension, la protection du poéte par son
protecteur. En évoquant les événements tempétueux
(tafan-i hawadith), les poétes rappellent sans doute
les turbulences politiques qui ont régulierement
affecté Chiraz. Les allusions a Jésus citent son habileté
aramener les morts a la vie (p. 261-262). Hafiz dit que
si FAimé passe pres sa tombe, méme un siecle apres
sa mort, ses os moisis (‘azam-i ramim) se lévent et
dansent. Le poete utilise le terme riih (« esprit ») en
relation avec Rih Allah «l'esprit de Dieu » par lequel
est qualifié Jésus. Mort par amour, Hafiz appelle Jésus
a le revivifier (p. 262). On trouve peu d’allusions aux
figures religieuses préislamiques dans les poemes ana-
lysés par Brookshaw. Dans un de ses ghazal-s, Hafiz
évoque David, Salomon, Abraham et Zoroastre via
I'expression «les regles de la religion de Zoroastre »
(a'in-i din-i Zardushti), une image qui évoque la
consommation de vin. Hafiz évoque aussi dans ce
ghazal la punition de Nemrod dans une fournaise qui
se transforma en un jardin de rose concupiscentes ),
Un tel amalgame de légendes zoroastriennes et juives
n'est pas surprenant étant donné l'ancienneté des
communautés juives en Iran, ou il existe plusieurs
sites sacrés juifs (tombe d’Esther a Hamadan, Daniel
a Shush, mausolée de Sarah Bat Asher au sud d’Ispa-
han). Dans les ghazal-s de Hafiz, les nombreuses
références au couvent des mages (dayr-i mughan)
et aux tavernes, demeures du « maitre des mages »
(pir-i mughan), ne signifient pas que le poéte souhai-
tait un retour a la religion préislamique. En dépit de
I'absence d'allusions claires au prophéte Muhammad,
ainsi que la critique des soufis et des cadis, le peu de
références a Zoroastre et la louange de Mani comme
artiste et non comme réformateur religieux sont deux
facteurs qui contredisent cette hypothese (p. 267).
L'ouvrage de Brookshaw constitue un apport ma-
jeur a nos connaissances sur la poésie lyrique persane
aux x111€ et xive siecles. Il montre avec brio comment
les poétes travaillent au sein de la cour princiere de
Chiraz. Il met également en lumiére les interactions
textuelles entre les poétes contemporains, non
seulement a Chiraz, mais avec ceux vivant dans
d’autres villes comme Ispahan, Kirman, Yazd, Bagdad
et Tabriz. Ce sont les apports importants de ce livre,
une démarche comparatiste a grande échelle qui

(4) Dans la Bible, Nemrod est le symbole du roi despote.
Les légendes a son propos sont tres nombreuses dans la tradition
rabbinique et dans I'islam; dans le ghazal de Hafiz I'allusion a la
transformation du feu en jardin fait référence a Coran 21: 69:
«O feu, soit fraicheur et salut pour Abraham ».

| BCAI 35

BCAIl en ligne

BCAI 35 (2021) Parviz Brookshaw Dominic: Hafiz and His Contemporaries. Poetry, Performance and Patronage in Fourteenth Century Iran, recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| |. LANGUE €T UTTERATURE |

n‘avait pas été entreprise jusqu’ici. La description

détaillée des différentes formes de « séance littéraire »
et I'étude des divers termes pour les désigner, I'énu-
meération des lieux et des figures archétypales, qui

étaient au centre de ces rituels royaux, sont un autre

apportde l'ouvrage de Brookshaw. La démarche de I'A.
consistant utiliser I'allusion (talmih) pour analyser les

poémes de maniére thématique (I'Aimé, les rois et les

héros, les archétypes des amoureux et les prophétes)

est également novatrice. On peut regretter que I'A. se

contente souvent daccumuler les exemples citant de

larges extraits de poémes, en caracteres persans avec
traduction en anglais, ce qui en soit est un apport

de cet ouvrage. Néanmoins, il ne propose pas d’ana-
lyses synthétiques sur chacun des themes abordés. ||

manque par ailleurs une véritable conclusion qui se

résume ici a deux pages (p. 269-270).

Poéte persan le plus célébre d’Iran, l'ceuvre de
Hafiz s'est diffusée en Inde et dans tous les pays ou le
persan a été utilisé comme langue littéraire. Source
d’inspiration de Goethe, il a pénétré en Occident
ou furent réalisées, avec plus ou moins de succes,
des traductions en anglais, en allemand, en frangais,
en italien, etc. On peut dire sans exagérer que le
diwan de Hafiz appartient a la culture de I'humanité.
Brookshaw justifie la quasi absence de conclusion en
disant: «| see this study rather as a starting point:
an openning, not a closing ». Etant donné l'intérét
de cet ouvrage sur Hafiz et ses contemporains, on
attend avec impatience la publication de cette future
recherche. Ainsi, malgré ces quelques remarques,
I'ouvrage de Brookshaw est un apport considérable
et original dans 'abondante historiographie sur Hafiz.

Denise Aigle
CNRS - UMR 8167 Islam médiéval

BCAI 35 12

BCAI 35 (2021) Parviz Brookshaw Dominic: Hafiz and His Contemporaries. Poetry, Performance and Patronage in Fourteenth Century Iran, recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

