
 BCAI 35 92

III. HISTOIRE

en Ifrīqiya, selon un découpage binaire, désormais 
installé dans le paysage des études fatimides. Il entend 
présenter la version fatimide de l’élaboration du 
califat, avec l’idée qu’il s’agit là de porter en quelque 
sorte un regard plus équilibré sur cette histoire sou-
vent écrite par des sunnites, censés être peu amènes 
à l’égard de la dynastie. Le plan de l’ouvrage est clas-
siquement chronologique et couvre la période qui 
va de 909, affirmation du nouveau califat, à 972, qui 
marque le transfert de ce dernier en Égypte. 

L’introduction replace cet événement au sein 
d’une série de bouleversements bien plus larges 
qui concerne ce siècle et insiste d’entrée de jeu sur 
la dimension impériale de la construction fatimide 
qui constitue le fil rouge du développement. La 
faiblesse principale de l’ouvrage réside dans le fait 
que cette problématique n’est guère tenue. Très au 
point dès qu’il s’agit d’idéologie, de théologie ou de 
mouvements intellectuels, il est moins convaincant 
dès lors qu’il s’agit d’évolutions historiques. Ce désé-
quilibre reflète l’état de l’art en langue anglaise et en 
particulier tel que promu autour de l’Institut d’études 
ismaéliennes.

Le premier chapitre, « The Origins », revient sur 
les origines idéologico-religieuses du mouvement et 
sur le passage des ismaéliens, puis des Fatimides, de 
Salamiyya en Syrie à l’Ifrīqiya. Il est fort clair, mais 
présente sans la moindre distance critique la version 
fatimide des événements, en particulier telle qu’elle 
est rapportée par le qāḍī al-Nu‘mān (cf. sur ce dernier 
p. 28-31), puisqu’il s’appuie sur des sources qui sont 
le produit de la révolution ismaélienne en Ifrīqiya. Le 
lecteur qui aimerait savoir pourquoi les Fatimides 
choisissent cette région, ce qu’ils y trouvent... ou 
pourquoi certaines tribus berbères soutiennent un 
type de pouvoir réservé à la famille de Muḥammad, 
qui, a priori, dans la mesure où il s’agit d’un mouve-
ment initiatique, les exclut totalement de la fonc-
tion suprême et ne prône guère l’égalitarisme entre 
croyants censé être leur obsession (cf. infra), restera 
sur sa faim.

Le chapitre 2, intitulé « Towards a Mediterranean 
empire », retrace les débuts du gouvernement 
fatimide en Ifrīqiya et en Sicile (jusqu’à la mort 
d’al-Mahdī en 934) et les premières expéditions en 
Égypte. On regrettera que le passage sur la Sicile soit 
à la fois peu informé et assez fantaisiste en amont 
de 827 (jusqu’à placer Palerme « dans le nord-est de 
l’île » !, p. 49).

Le chapitre 3, « The Fatimid State in Transition » 
va jusqu’à la mort d’al-Manṣūr (953), sans que la 
transition dont il s’agit soit véritablement définie. 
Le contexte ifrīqiyen et sicilien est là encore évoqué 
de manière trop superficielle : les Berbères auraient 
ainsi été attirés par l’égalitarisme kharijite (p. 60) ; 

 Jiwa  Shainool 
The Fatimids. 1. The Rise of a Muslim Empire

Londres, I.B. Tauris Publishers 
et Institute of Ismaili Studies 
(World of Islam, 1)
2018, 154 p.
ISBN : 9781784539351

Ce petit volume in 8° de 154 pages est le premier 
de la nouvelle collection « World of Islam » lancée 
par deux éditeurs dont la collaboration a débuté il y 
a deux décennies maintenant. Il s’agit d’un ouvrage 
de diffusion de la recherche à destination du plus 
grand nombre, une tâche aussi importante que dif-
ficile et que les chercheurs anglo-saxons prennent 
globalement plus au sérieux que leurs collègues 
français malheureusement. La collection vise, comme 
l’explicite le texte qui la présente, à rendre justice 
à la pluralité des interprétations du monde qui 
ont existé en l’Islam au fil du temps. Ceci explique 
que le califat fatimide ait pu être le premier objet 
retenu par un institut dont une des missions est la 
préservation de l’héritage ismaélien. Ce format de 
poche est agrémenté d’un nombre de notes réduit, 
qui se limitent à indiquer la source des citations qui 
émaillent le texte, mais il contient un glossaire, une 
bibliographie qui permet d’aller plus loin et vingt-
quatre illustrations. Ces dernières mêlent schémas, 
cartes, photographies de monnaies et de réalisations 
artistiques ou manuscrites attribuables à un contexte 
fatimide, dont un bon nombre en couleurs, fort bien 
choisies pour un ouvrage qui vise à la divulgation. En 
outre, le texte fait une large place à des extraits de 
sources traduits, donnant ainsi de la chair à cette 
présentation qui réussit le tour de force d’être à la fois 
précise et synthétique. La règle non écrite semble être 
que les notes ne renvoient qu’à des sources traduites 
en anglais, même si des passages du développement 
s’appuient sur des sources non traduites (et non 
référencées). Les citations renvoient ainsi au gros 
travail récent de traduction de sources relatives aux 
Fatimides, en particulier celles publiées par les deux 
éditeurs en charge du volume...

L’auteure de cette monographie est bien connue 
de tous ceux qui suivent les actualités de l’abondante 
production relative aux Fatimides. S. Jiwa a en effet 
traduit de l’arabe des sources importantes pour l’his-
toire de cette dynastie et rédigé des articles notam-
ment sur les ṣaqāliba et la diversité interne à l’empire 
fatimide. Elle était donc parfaitement indiquée pour 
mener à bien cette entreprise.

L’ouvrage est le premier volet d’une étude qui 
verra un second volume consacré aux Fatimides en 
Égypte ; il s’en tient donc à l’instauration du califat 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Jiwa Shainool: The Fatimids. 1. The Rise of a Muslim Empire, recensé par Annliese Nef
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 35 93

III. HISTOIRE

sur les circonstances du départ en Égypte, mais on ne 
peut manquer d’être surpris que la prise de décision 
de l’intervention en Égypte soit présentée comme la 
conséquence des succès de la da‘wa dans la région et 
d’un appel égyptien (p. 124-125) !

Outre cette tendance à minimiser l’expan-
sionnisme fatimide et l’importance du jihād, réels 
en particulier dans cette phase initiale de l’histoire 
de la dynastie, le lecteur ne peut qu’être frappé par 
la conception très fatimido-centrée de l’ouvrage. 
Aucune source non fatimide n’est citée, sauf al-
Maqrīzī, et bien que l’introduction annonce une 
volonté de distinguer légendes et histoire, il n’est pas 
toujours sûr que tel soit le cas. De même, il aurait 
été utile de développer des comparaisons entre les 
Fatimides et des dynasties sunnites : gouvernent-ils 
différemment ou pas ? Quelles sont les incidences 
réelles du shiisme officiel ? etc. De manière générale, 
la dimension idéologico-politique, au sens le plus 
traditionnel du terme, est clairement privilégiée, au 
détriment de l’économie ou de l’art. Une approche 
plus historienne, peut-être plus aisée pour la partie 
égyptienne de l’histoire des Fatimides en raison de 
la nature et de l’abondance des sources disponibles, 
gagnerait à être développée pour la partie ifrīqiyenne 
de cette histoire, comme l’avait fait en son temps 
F. Dachraoui, mais en mettant à jour sources et 
problématisation, tout en soulignant les points sur 
lesquels il est encore besoin de travailler.

Le paradoxe est que plus on fait simple, court et 
synthétique, plus il est nécessaire de bien maîtriser 
tous les sujets abordés et de problématiser le ques-
tionnement afin de satisfaire le béotien comme le 
spécialiste. Si une synthèse sur les Fatimides acces-
sible et à jour dans tous ces aspects, parfaitement 
réalisable au vu de l’accumulation de travaux récents, 
n’est donc pas encore au rendez-vous, il n’en reste 
pas moins que ce petit ouvrage, maniable, illustré et 
abondant en extraits de sources, est utile et pertinent 
en bien des points, en l’absence d’équivalent.

Annliese Nef
Université Paris 1, UMR 8167

Ṣabra al-Manṣūriyya, seconde capitale fatimide 
en Ifrīqiya, est connue de l’auteure surtout par les 
textes (p. 67-68) et non par l’archéologie, qui a donné 
lieu à des articles, qui lui auraient évité là aussi de 
prendre des sources écrites trop au pied de la lettre. 
De même, l’affrontement entre les Byzantins et la 
dynastie qui préside aux destinées de la Sicile au nom 
des Fatimides, les Kalbides, est peu compréhensible 
car nulle part il n’est dit que Byzance est toujours 
présente en Italie méridionale et qu’elle n’est pas 
animée, dans son intervention en Sicile, par le seul 
souci de l’« héritage de Rome » (p. 72-73), comme 
le texte le suggère. 

Le chapitre 4, intitulé « The making of an 
Empire », couvre la période 953-972. On y retrouve 
le même déséquilibre. On peut y lire en effet de 
très bonnes pages sur les Da‘ā’im al-Islām du qāḍī 
al-Nu‘mān et les sept piliers de l’ismaélisme (même 
si rien n’est dit du jihād comme un des piliers de la foi, 
au contraire de la walāya, ou obéissance à l’imām) et 
sur les principes du bon gouvernement (p. 84-91). De 
même, les pages (p. 91-97) sur les majālis al-ḥikma 
(séances de la sagesse ou de la connaissance, qui 
désignent les séances de formation des ismaéliens), la 
composition du public qui y assiste et la rhétorique 
qui y est utilisée, sont très convaincantes. 

En revanche, celles consacrées à l’affrontement 
entre les Fatimides et les Omeyyades donnent 
lieu à des généralisations sur al-Andalus (appelée 
« Andalusia ») et la convivencia qui l’aurait caracté-
risée à la fois banales et dépassées (p. 98). De même, 
l’évocation de la situation en Sicile (p. 112-121) n’est 
pas satisfaisante. Ainsi, la confrontation militaire 
entre Byzantins et Kalbides au cours des années 
960 est présentée comme le fruit d’une action 
défensive contre une intervention menée par les 
Byzantins, qui attaquent alors sur tous les fronts en 
Méditerranée. C’est faire peu de cas de la source de 
légitimation que représente le jihād pour les Kalbides 
et les Fatimides, en particulier en Sicile, comme le 
rappelle le texte de l’amān accordé aux habitants 
de la Sicile dès 909. On ne comprend pas bien non 
plus pourquoi la prospérité, la « révolution agricole 
islamique » (notion aujourd’hui remise en cause), 
et plus généralement l’essor économique sicilien, 
devraient être datés précisément du deuxième tiers 
du xe siècle et de l’achèvement de la conquête de l’île 
par les Fatimides. L’auteure va jusqu’à avancer que 
ces derniers ont frappé une nouvelle monnaie pour 
faciliter le commerce en Sicile !! (p. 120). Enfin, les 
pages sur Ibn Ḥawqal et sa description de l’île, bien 
connues, enchaînent les banalités, en particulier sur 
le multiculturalisme insulaire (p. 120-121).

Le chapitre 5, « The Fatimid venture in Egypt », 
introduit ce que sera le volume suivant en revenant 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Jiwa Shainool: The Fatimids. 1. The Rise of a Muslim Empire, recensé par Annliese Nef
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

