| Il. HISTOIRE |

Jiwa Shainool
The Fatimids. 1. The Rise of a Muslim Empire

Londres, I.B. Tauris Publishers
et Institute of Ismaili Studies
(World of Islam, 1)

2018, 154 p.

ISBN: 9781784539351

Ce petit volume in 8° de 154 pages est le premier
de la nouvelle collection « World of Islam » lancée
par deux éditeurs dont la collaboration a débuté il y
a deux décennies maintenant. Il s'agit d’'un ouvrage
de diffusion de la recherche a destination du plus
grand nombre, une tache aussi importante que dif-
ficile et que les chercheurs anglo-saxons prennent
globalement plus au sérieux que leurs collegues
frangais malheureusement. La collection vise, comme
I'explicite le texte qui la présente, a rendre justice
a la pluralité des interprétations du monde qui
ont existé en l'lslam au fil du temps. Ceci explique
que le califat fatimide ait pu étre le premier objet
retenu par un institut dont une des missions est la
préservation de I'héritage ismaélien. Ce format de
poche est agrémenté d'un nombre de notes réduit,
qui se limitent a indiquer la source des citations qui
émaillent le texte, mais il contient un glossaire, une
bibliographie qui permet d’aller plus loin et vingt-
quatre illustrations. Ces dernieres mélent schémas,
cartes, photographies de monnaies et de réalisations
artistiques ou manuscrites attribuables a un contexte
fatimide, dont un bon nombre en couleurs, fort bien
choisies pour un ouvrage qui vise a la divulgation. En
outre, le texte fait une large place a des extraits de
sources traduits, donnant ainsi de la chair a cette
présentation qui réussit le tour de force détre a la fois
précise et synthétique. La régle non écrite semble étre
que les notes ne renvoient qu’a des sources traduites
en anglais, méme si des passages du développement
s'appuient sur des sources non traduites (et non
référencées). Les citations renvoient ainsi au gros
travail récent de traduction de sources relatives aux
Fatimides, en particulier celles publiées par les deux
éditeurs en charge du volume...

L'auteure de cette monographie est bien connue
de tous ceux qui suivent les actualités de 'abondante
production relative aux Fatimides. S. Jiwa a en effet
traduit de I'arabe des sources importantes pour I'his-
toire de cette dynastie et rédigé des articles notam-
ment sur les saqgdliba et la diversité interne a l'empire
fatimide. Elle était donc parfaitement indiquée pour
mener a bien cette entreprise.

L'ouvrage est le premier volet d'une étude qui
verra un second volume consacré aux Fatimides en
IEgypte; il s'en tient donc a l'instauration du califat

en Ifrigiya, selon un découpage binaire, désormais
installé dans le paysage des études fatimides. Il entend
présenter la version fatimide de I‘élaboration du
califat, avec I'idée qu'il s'agit la de porter en quelque
sorte un regard plus équilibré sur cette histoire sou-
vent écrite par des sunnites, censés étre peu amenes
a I'égard de la dynastie. Le plan de lI'ouvrage est clas-
siquement chronologique et couvre la période qui
va de 909, affirmation du nouveau califat, a 972, qui
marque le transfert de ce dernier en Egypte.

Lintroduction replace cet événement au sein
d'une série de bouleversements bien plus larges
qui concerne ce siecle et insiste d'entrée de jeu sur
la dimension impériale de la construction fatimide
qui constitue le fil rouge du développement. La
faiblesse principale de l'ouvrage réside dans le fait
que cette problématique n'est guére tenue. Tres au
point des qu'il s’agit d’idéologie, de théologie ou de
mouvements intellectuels, il est moins convaincant
des lors qu'il s’agit dévolutions historiques. Ce désé-
quilibre reflete I'état de I'art en langue anglaise et en
particulier tel que promu autour de I'Institut d'‘études
ismaéliennes.

Le premier chapitre, « The Origins », revient sur
les origines idéologico-religieuses du mouvement et
sur le passage des ismaéliens, puis des Fatimides, de
Salamiyya en Syrie a I'lfrigiya. Il est fort clair, mais
présente sans la moindre distance critique la version
fatimide des événements, en particulier telle qu'elle
est rapportée par le gadi al-Nu'man (cf. sur ce dernier
p- 28-31), puisqu'il s'appuie sur des sources qui sont
le produit de la révolution ismaélienne en Ifrigiya. Le
lecteur qui aimerait savoir pourquoi les Fatimides
choisissent cette région, ce qu'ils y trouvent... ou
pourquoi certaines tribus berbeéres soutiennent un
type de pouvoir réservé a la famille de Muhammad,
qui, a priori, dans la mesure ou il s'agit d’'un mouve-
ment initiatique, les exclut totalement de la fonc-
tion supréme et ne prone guere l'égalitarisme entre
croyants censé étre leur obsession (cf. infra), restera
sur sa faim.

Le chapitre 2, intitulé « Towards a Mediterranean
empire », retrace les débuts du gouvernement
fatimide en Ifrigiya et en Sicile (jusqu’a la mort
d’al-Mahdi en 934) et les premiéres expéditions en
Egypte. On regrettera que le passage sur la Sicile soit
a la fois peu informé et assez fantaisiste en amont
de 827 (jusqu’a placer Palerme « dans le nord-est de
I'ille » !, p. 49).

Le chapitre 3, « The Fatimid State in Transition »
va jusqu’a la mort d’al-Mansar (953), sans que la
transition dont il s’agit soit véritablement définie.
Le contexte ifrigiyen et sicilien est la encore évoqué
de manieére trop superficielle: les Berbéres auraient
ainsi été attirés par l'égalitarisme kharijite (p. 60);

BCAI 35 S2 |
BCAI 35 (2021) Jiwa Shainool: The Fatimids. 1. The Rise of a Muslim Empire, recensé par Annliese Nef

© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HISTOIRE |

Sabra al-Mansdariyya, seconde capitale fatimide
en Ifrigiya, est connue de l'auteure surtout par les
textes (p. 67-68) et non par l'archéologie, quia donné
lieu a des articles, qui lui auraient évité la aussi de
prendre des sources écrites trop au pied de la lettre.
De méme, l'affrontement entre les Byzantins et la
dynastie qui préside aux destinées de la Sicile au nom
des Fatimides, les Kalbides, est peu compréhensible
car nulle part il n'est dit que Byzance est toujours
présente en lItalie méridionale et quelle n'est pas
animée, dans son intervention en Sicile, par le seul
souci de I'« héritage de Rome » (p. 72-73), comme
le texte le suggere.

Le chapitre 4, intitulé « The making of an
Empire », couvre la période 953-972. On y retrouve
le méme déséquilibre. On peut y lire en effet de
tres bonnes pages sur les Daaim al-Islam du qadi
al-Nu'man et les sept piliers de I'ismaélisme (méme
sirien n'est dit du jihad comme un des piliers de la foi,
au contraire de la waldya, ou obéissance a I'imam) et
sur les principes du bon gouvernement (p. 84-91). De
méme, les pages (p. 91-97) sur les majalis al-hikma
(séances de la sagesse ou de la connaissance, qui
désignent les séances de formation des ismaéliens), la
composition du public qui y assiste et la rhétorique
qui y est utilisée, sont trés convaincantes.

En revanche, celles consacrées a l'affrontement
entre les Fatimides et les Omeyyades donnent
lieu a des généralisations sur al-Andalus (appelée
«Andalusia ») et la convivencia qui l'aurait caracté-
risée a la fois banales et dépassées (p. 98). De méme,
I'évocation de la situation en Sicile (p. 112-121) n’est
pas satisfaisante. Ainsi, la confrontation militaire
entre Byzantins et Kalbides au cours des années
960 est présentée comme le fruit d'une action
défensive contre une intervention menée par les
Byzantins, qui attaquent alors sur tous les fronts en
Méditerranée. C'est faire peu de cas de la source de
légitimation que représente le jihdd pour les Kalbides
et les Fatimides, en particulier en Sicile, comme le
rappelle le texte de 'aman accordé aux habitants
de la Sicile dés 909. On ne comprend pas bien non
plus pourquoi la prospérité, la « révolution agricole
islamique » (notion aujourd’hui remise en cause),
et plus généralement l'essor économique sicilien,
devraient étre datés précisément du deuxiéme tiers
du x¢ siecle et de I'achévement de la conquéte de I'ile
par les Fatimides. L'auteure va jusqu’a avancer que
ces derniers ont frappé une nouvelle monnaie pour
faciliter le commerce en Sicile!! (p. 120). Enfin, les
pages sur Ibn Hawqal et sa description de I'ile, bien
connues, enchainent les banalités, en particulier sur
le multiculturalisme insulaire (p. 120-121).

Le chapitre 5, « The Fatimid venture in Egypt »,
introduit ce que sera le volume suivant en revenant

sur les circonstances du départ en Egypte, mais on ne
peut manquer d’étre surpris que la prise de décision
de l'intervention en Egypte soit présentée comme la
conséquence des succes de la da'wa dans la région et
d’un appel égyptien (p. 124-125)!

Outre cette tendance a minimiser I'expan-
sionnisme fatimide et I'importance du jihdd, réels
en particulier dans cette phase initiale de I'histoire
de la dynastie, le lecteur ne peut qu'étre frappé par
la conception tres fatimido-centrée de l'ouvrage.
Aucune source non fatimide n’est citée, sauf al-
Magqrizi, et bien que I'introduction annonce une
volonté de distinguer légendes et histoire, il n'est pas
toujours sr que tel soit le cas. De méme, il aurait
été utile de développer des comparaisons entre les
Fatimides et des dynasties sunnites: gouvernent-ils
différemment ou pas ? Quelles sont les incidences
réelles du shiisme officiel ? etc. De maniére générale,
la dimension idéologico-politique, au sens le plus
traditionnel du terme, est clairement privilégiée, au
détriment de I'économie ou de l'art. Une approche
plus historienne, peut-étre plus aisée pour la partie
égyptienne de I'histoire des Fatimides en raison de
la nature et de I'abondance des sources disponibles,
gagnerait a étre développée pour la partie ifrigiyenne
de cette histoire, comme l'avait fait en son temps
F. Dachraoui, mais en mettant a jour sources et
problématisation, tout en soulignant les points sur
lesquels il est encore besoin de travailler.

Le paradoxe est que plus on fait simple, court et
synthétique, plus il est nécessaire de bien maitriser
tous les sujets abordés et de problématiser le ques-
tionnement afin de satisfaire le béotien comme le
spécialiste. Si une synthése sur les Fatimides acces-
sible et a jour dans tous ces aspects, parfaitement
réalisable au vu de I'accumulation de travaux récents,
n'est donc pas encore au rendez-vous, il n'en reste
pas moins que ce petit ouvrage, maniable, illustré et
abondant en extraits de sources, est utile et pertinent
en bien des points, en I'absence d’équivalent.

Annliese Nef
Université Paris 1, UMR 8167

BCAIl 35 93
BCAI 35 (2021) Jiwa Shainool: The Fatimids. 1. The Rise of a Muslim Empire, recensé par Annliese Nef
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

