
 BCAI 35 90

III. HISTOIRE

Love  Paul 
Ibadi Muslims of North Africa. 
Manuscripts, Mobilization, and the Making 
of a Written Tradition

Cambridge, Cambridge University Press
2018, 228 p.
ISBN : 9781108472500

Paul Love, actuellement Assistant Professor à 
l’Université d’Al Akhawayn (Ifrane, Maroc), est un 
spécialiste de l’histoire de l’ibāḍisme médiéval au 
Maghreb. Dans cet ouvrage, il livre le fruit de ses 
recherches de doctorat.

L’ibāḍisme ne cesse d’attirer de nouveaux cher-
cheurs et les récentes publications sur l’histoire de 
ces groupes religieux disséminés dans les marges 
de l’Empire islamique témoignent de la richesse du 
corpus de sources à explorer.

Les sources ibāḍites maghrébines, que l’on 
appelle des siyar (sg. sīra), sont essentiellement des 
dictionnaires biographiques (ṭabaqāt), recensant la 
vie des oulémas de la communauté. Ces ouvrages 
furent composés au cours de ce que P. Love appelle 
la Middle Period, soit les xie-xvie siècles. L’étude est 
construite à partir de l’analyse de cinq œuvres : le 
Kitāb al-sīra wa akhbār al-a’imma d’al-Warjlānī 
(m. 1078), le Siyar al-Wisyānī d’al-Wisyānī (seconde 
moitié du xiie siècle), le Kitāb ṭabaqāt al-mashāyikh 
d’al-Darjīnī (m. 1271), le Kitāb al-jawāhir d’al-Barrādī 
(m. c. 1407) et enfin le Kitāb al-siyar d’al-Shammākhī 
(m. 1522).

Le corpus est restreint mais cohérent. Ces 
ouvrages sont jugés représentatifs de la tradition 
manuscrite biographique ibāḍite, et à travers eux, 
P. Love cherche à identifier des séquences historiques 
de composition et de redéfinition des frontières 
communautaires. En cela, l’auteur mène une réflexion 
historiographique de qualité, cherchant toujours à 
mettre en lien l’action de composition d’un volumi-
neux dictionnaire biographique avec le besoin res-
senti à un moment donné de repenser la mémoire de 
la communauté au gré des contingences historiques.

Le premier chapitre de l’ouvrage revient sur la 
diffusion de l’ibāḍisme au Maghreb, sur la fondation 
des premiers imamats et la chute de Tāhart en 909. 
Il offre une bonne synthèse historique et événemen-
tielle sur la question. Par la suite, chaque chapitre est 
constitué d’une solide introduction historique, dans 
laquelle P. Love détaille le paysage religieux, politique, 
social et économique dans lequel évoluait l’auteur 
du texte étudié. En effet, comment comprendre le 
déclenchement au xie siècle d’une opération de col-
lecte des traditions biographiques par Abū Zakariyyā’ 
Yaḥyā al-Warjlānī si l’on ignore les conséquences 

qu’eut, sur le long terme, dans le Maghreb central, la 
chute de l’imamat rustamide de Tāhart. L’éclatement 
des communautés et la formation d’archipels ibāḍites 
dans les oasis présahariennes, à Djerba ou dans le 
Djebel Nafūsa, rendaient impératif la reconstruction 
de la mémoire communautaire. Trois siècles plus 
tard, lorsqu’al-Barrādī rédige son Kitāb al-jawāhir, 
l’environnement intellectuel de l’auteur n’est plus 
du tout le même. Si les manuscrits ibāḍites circulent 
abondamment dans le Maghreb (certainement plus 
qu’au xie siècle), les communautés, elles, ne cessent 
de s’étioler et sont réduites, sous la pression du sun-
nisme, à des enclaves résiduelles (1).

P. Love procède ainsi au décorticage du proces-
sus de construction de la mémoire communautaire. 
Le véritable apport de son travail vient de l’utilisation 
qu’il fait des humanités numériques dans un contexte 
de développement de ces outils dans le domaine des 
sciences sociales.

Ici, la méthode employée est celle de l’analyse 
de réseaux (network analysis) à partir du logiciel 
Gephi, qui permet de représenter graphiquement 
les liens –ici les relations – entre les oulémas ibāḍites 
(nodes, « nœuds »). À partir de là, P. Love postule 
qu’il est possible de voir apparaître les processus 
de constitution et de reconstitution des frontières 
communautaires (edges) correspondant à chaque 
séquence d’écriture et de réécriture de l’histoire de 
la communauté. Pour ce faire, il procède à un relevé 
méticuleux de toutes les interactions entre deux 
personnages. L’objectif est ensuite d’identifier, grâce 
au logiciel, des oulémas jouant le rôle de « hubs » 
(nodes that have a disproportionately large number of 
links ; « nœuds qui ont un grand nombre de liens ») 
au sein de la communauté, par lesquels transitent 
les traditions et qui occupent une place primordiale 
dans la rediffusion de ces traditions.

Le résultat est convaincant. Le risque est tou-
jours grand de chercher à utiliser ces nouvelles 
technologies pour elles-mêmes, pour leur aspect 
esthétique et séduisant, et d’oublier qu’elles ne 
doivent être que d’« utiles outils » (useful toolbox) 
dont l’intérêt est d’aider le chercheur à dégager des 
axes de réflexion.

(1) Sur la question, on pourra se référer au très documenté article 
d’Alloua Amara paru entre temps. Alloua Amara, « L’ibadisme et 
la malikisation du Maghreb central : étude d’un processus long et 
complexe (ive-vie/xe-xiie siècle) », in Cyrille Aillet (éd.), L’ibadisme 
dans les sociétés de l’Islam médiéval. Modèles et interactions, 
Berlin/Boston : De Gruyter, 2018, p. 329-348.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Love Paul: Ibadi Muslims of North Africa. Manuscripts, Mobilization, and the Making of a Written Tradition, recensé par Enki Baptiste
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 35 91

III. HISTOIRE

P. Love évite cet écueil et reconnaît, certai-
nement à raison, que Gephi offre la possibilité de 
prendre une hauteur de vue sur ces épais corpus 
biographiques que même des années de travail ne 
permettraient pas.

L’évolution de la forme des graphiques au fur 
et à mesure que se complexifie et que se ramifie la 
communauté ibāḍite maghrébine met en exergue 
la nature itérative de la formation de la tradition. 
Les corpus de siyar offrent une stratigraphie de ce 
processus. La tradition biographique de la Middle 
Period se clôture avec al-Shammākhī. La représenta-
tion graphique des réseaux ibāḍites dans la première 
moitié du xvie siècle est révélatrice de la situation 
historique des communautés au Maghreb à cette 
période. Le nombre de nodes augmente significati-
vement car al-Shammākhī intègre des personnalités 
marginales de la communauté, peu reliées entre 
elles, ce qui explique que le degree (l’indicateur de la 
force des relations) reste faible. En revanche, grâce à 
la modularité (modularity), qui permet d’identifier 
des groupes à l’intérieur d’un réseau, P. Love met en 
évidence des clusters géographiques d’oulémas, dont 
l’existence traduit le caractère éclaté des communau-
tés ibāḍites au Maghreb à la fin du Moyen Âge. Là 
encore, l’arrière-plan historique est décisif pour saisir 
l’importance de ce mouvement de réorganisation 
territoriale des communautés ibāḍites en petits 
archipels disséminés au Maghreb.

L’ouvrage de P. Love se distingue aussi par l’inté-
rêt que porte le chercheur à l’étude de la culture maté-
rielle des manuscrits. Si les corpus biographiques ont 
circulé et se sont enrichis à mesure que les frontières 
de la communauté se recomposaient, c’est bien que 
les manuscrits circulaient entre les différents pôles 
de l’archipel ibāḍite. La culture de l’écrit est donc 
un axe important du travail de l’auteur, même si ce 
dernier reconnaît volontiers qu’il est très difficile de 
reconstituer ces circulations médiévales. Comme à 
Oman, l’immense majorité des manuscrits ibāḍites 
d’Afrique du Nord datent du xvie siècle et après. 

P. Love s’arrête une première fois sur l’histoire 
du papier et du livre dans la Méditerranée centrale 
au chapitre 5. Inséré au milieu de sa réflexion sur 
le processus itératif de constitution de la tradition 
ibāḍite, ce chapitre sort un peu de nulle part. Les 
chapitres 8 et 9 sont beaucoup plus consistants : 
l’auteur dépasse le cadre chronologique de la Middle 
Period et poursuit sa réflexion sur la résilience d’une 
culture de l’écrit chez les ibāḍites des xviie-xixe siècles.

La période est cruciale pour comprendre 
comment et pourquoi ces manuscrits ibāḍites 
sont parvenus jusqu’à nous et n’ont cessé d’être 
recopiés. Le chercheur identifie plusieurs nouveaux 
centres ibāḍites qui apparaissent au xviie siècle et 

s’affirment au xviiie et au xixe siècle, dans le cadre 
de la renaissance arabe (nahḍa). C’est notamment 
le cas du Mzab mais surtout de la Wikālat al-Jāmūs, 
une institution ibāḍite installée au Caire.

En outre, à travers cette histoire de la circulation 
des manuscrits, ce que P. Love souhaite aussi c’est 
suivre la trajectoire de plusieurs intellectuels ibāḍites 
dans un monde arabe de plus en plus connecté et 
dans lequel l’arrivée de l’imprimerie va bouleverser 
les habitudes. Le chapitre 8 offre ainsi un portrait bref 
mais éclairant de l’histoire de Saʿīd b. ʿAysā (que nous 
aurions plutôt vocalisé ʿ Īsā) al-Bārūnī (m. c. 1865), de 
Sālim b. Yaʿqūb (m. 1991) et d’Abū Isḥāq Aṭfayyish 
(m. 1965). On gagnerait sans doute à mener de 
telles enquêtes pour l’ibāḍisme omanais moderne et 
contemporain, dans la veine des recherches entamées 
par A. Ghazal (2).

Il ne fait aucun doute que l’ouvrage de P. Love 
inspirera des recherches plus fournies sur le corpus 
ibāḍite, utilisant les outils des humanités numériques. 
L’application de ces outils à ce genre d’approche 
devrait néanmoins rester cantonnée aux travaux sur 
l’ibāḍisme maghrébin. Les sources orientales, égale-
ment appelées siyar, n’ont en réalité pas grand-chose 
à voir avec celles d’Afrique du Nord. Essentiellement 
de nature juridico-théologique, les épîtres omanaises 
ne permettent pas de repérer des réseaux d’oulé-
mas et d’identifier les phases de reconstruction des 
frontières communautaires. Cela dit, la trajectoire 
historique de l’ibāḍisme à Oman est en tous points 
dissemblable à celle des archipels maghrébins. Les 
ibāḍites d’Oman, isolés dans un espace marginal de 
l’Arabie, firent du territoire montagneux, aux carac-
téristiques géographiques très différentes de celles 
du Maghreb, un bastion. Dans les périodes de crise, 
la dorsale du Jabal al-Akhḍar fit office de frontière 
naturelle, permettant aux ibāḍites de contrôler les 
menaces venues de l’extérieur et les contacts avec 
les mouvements politiques et religieux concurrents. 
Comme l’a bien montré P. Love dans ce travail, l’éco-
système politico-religieux dans lequel évoluaient ces 
communautés et leur rapport à leur environnement 
sont des données absolument primordiales pour 
comprendre les modalités d’écriture et de réécriture 
de la tradition.

L’ibāḍisme omanais devrait donc être appré-
hendé avec d’autres outils méthodologiques.

Enki Baptiste
Université Lumière Lyon-2 / CIHAM UMR-5648

(2) Amal N. Ghazal, Islamic Reform and Arab Nationalism. 
Expanding the Crescent from the Mediterranean to the 
Indian Ocean (1880s-1930s), New York : Routledge, 2010.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Love Paul: Ibadi Muslims of North Africa. Manuscripts, Mobilization, and the Making of a Written Tradition, recensé par Enki Baptiste
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

