| Il. HISTOIRE |

Love Paul

Ibadi Muslims of North Africa.
Manuscripts, Mobilization, and the Making
of a Written Tradition

Cambridge, Cambridge University Press
2018, 228 p.
ISBN: 9781108472500

Paul Love, actuellement Assistant Professor a
I'Université dAl Akhawayn (Ifrane, Maroc), est un
spécialiste de I'histoire de l'ibadisme médiéval au
Maghreb. Dans cet ouvrage, il livre le fruit de ses
recherches de doctorat.

Libadisme ne cesse d'attirer de nouveaux cher-
cheurs et les récentes publications sur I'histoire de
ces groupes religieux disséminés dans les marges
de 'Empire islamique témoignent de la richesse du
corpus de sources a explorer.

Les sources ibadites maghrébines, que l'on
appelle des siyar (sg. sira), sont essentiellement des
dictionnaires biographiques (tabagat), recensant la
vie des oulémas de la communauté. Ces ouvrages
furent composés au cours de ce que P. Love appelle
la Middle Period, soit les xi°-xvi® siecles. Létude est
construite a partir de l'analyse de cinq ceuvres: le
Kitab al-sira wa akhbar al-a’imma d’al-Warjlani
(m. 1078), le Siyar al-Wisyani d’al-Wisyani (seconde
moitié du x1€ siecle), le Kitab tabagat al-mashayikh
d’al-Darjini (m. 1271), le Kitab al-jawahir d’al-Barradi
(m. c. 1407) et enfin le Kitab al-siyar d’al-Shammakhi
(m. 1522).

Le corpus est restreint mais cohérent. Ces
ouvrages sont jugés représentatifs de la tradition
manuscrite biographique ibadite, et a travers eux,
P. Love cherche a identifier des séquences historiques
de composition et de redéfinition des frontiéres
communautaires. En cela, I'auteur mene une réflexion
historiographique de qualité, cherchant toujours a
mettre en lien l'action de composition d’'un volumi-
neux dictionnaire biographique avec le besoin res-
senti a un moment donné de repenser la mémoire de
la communauté au gré des contingences historiques.

Le premier chapitre de l'ouvrage revient sur la
diffusion de I'ibadisme au Maghreb, sur la fondation
des premiers imamats et la chute de Tahart en 909.
Il offre une bonne synthése historique et événemen-
tielle sur la question. Par la suite, chaque chapitre est
constitué d'une solide introduction historique, dans
laquelle P. Love détaille le paysage religieux, politique,
social et économique dans lequel évoluait l'auteur
du texte étudié. En effet, comment comprendre le
déclenchement au xi® siecle d’'une opération de col-
lecte des traditions biographiques par Aba Zakariyya’
Yahya al-Warjlani si l'on ignore les conséquences

qu'eut, sur le long terme, dans le Maghreb central, la

chute de l'imamat rustamide de Tahart. Léclatement
des communautés et la formation d'archipels ibadites

dans les oasis présahariennes, a Djerba ou dans le

Djebel Nafiisa, rendaient impératif la reconstruction

de la mémoire communautaire. Trois siecles plus

tard, lorsqu’al-Barradi rédige son Kitab al-jawabhir,
I'environnement intellectuel de l'auteur n'est plus

du tout le méme. Si les manuscrits ibadites circulent
abondamment dans le Maghreb (certainement plus

quau xi€ siecle), les communautés, elles, ne cessent
de sétioler et sont réduites, sous la pression du sun-
nisme, a des enclaves résiduelles ("),

P. Love procede ainsi au décorticage du proces-
sus de construction de la mémoire communautaire.
Le véritable apport de son travail vient de |'utilisation
qu'il fait des humanités numériques dans un contexte
de développement de ces outils dans le domaine des
sciences sociales.

Ici, la méthode employée est celle de I'analyse
de réseaux (network analysis) a partir du logiciel
Gephi, qui permet de représenter graphiquement
les liens —ici les relations — entre les oulémas ibadites
(nodes, «nceuds »). A partir de 13, P. Love postule
qu'il est possible de voir apparaitre les processus
de constitution et de reconstitution des frontieres
communautaires (edges) correspondant a chaque
séquence d'écriture et de réécriture de I'histoire de
la communauté. Pour ce faire, il procéde a un relevé
méticuleux de toutes les interactions entre deux
personnages. Lobjectif est ensuite d'identifier, grace
au logiciel, des oulémas jouant le role de «hubs »
(nodes that have a disproportionately large number of
links; « nceuds qui ont un grand nombre de liens »)
au sein de la communauté, par lesquels transitent
les traditions et qui occupent une place primordiale
dans la rediffusion de ces traditions.

Le résultat est convaincant. Le risque est tou-
jours grand de chercher a utiliser ces nouvelles
technologies pour elles-mémes, pour leur aspect
esthétique et séduisant, et d'oublier qu’elles ne
doivent étre que d'«utiles outils » (useful toolbox)
dont l'intérét est d’aider le chercheur a dégager des
axes de réflexion.

(1) Surlaquestion, on pourra se référer au trés documenté article
d’Alloua Amara paru entre temps. Alloua Amara, « L'ibadisme et
la malikisation du Maghreb central: étude d'un processus long et
complexe (1ve-vi¢/xe-x1i® siecle) », in Cyrille Aillet (éd.), Libadisme
dans les sociétés de I'lslam médiéval. Modéles et interactions,
Berlin/Boston: De Gruyter, 2018, p. 329-348. |

BCAI 35 90

BCAI 35 (2021) Love Paul: Ibadi Muslims of North Africa. Manuscripts, Mobilization, and the Making of a Written Tradition, recensé par Enki Baptiste
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

P. Love évite cet écueil et reconnait, certai-
nement a raison, que Gephi offre la possibilité de
prendre une hauteur de vue sur ces épais corpus
biographiques que méme des années de travail ne
permettraient pas.

Lévolution de la forme des graphiques au fur
et a mesure que se complexifie et que se ramifie la
communauté ibadite maghrébine met en exergue
la nature itérative de la formation de la tradition.
Les corpus de siyar offrent une stratigraphie de ce
processus. La tradition biographique de la Middle
Period se cloture avec al-Shammakhi. La représenta-
tion graphique des réseaux ibadites dans la premiere
moitié du xvi®siecle est révélatrice de la situation
historique des communautés au Maghreb a cette
période. Le nombre de nodes augmente significati-
vement car al-Shammakhi intégre des personnalités
marginales de la communauté, peu reliées entre
elles, ce qui explique que le degree (I'indicateur de la
force des relations) reste faible. En revanche, grace a
la modularité (modularity), qui permet d’identifier
des groupes a l'intérieur d'un réseau, P. Love met en
évidence des clusters géographiques d'oulémas, dont
I'existence traduit le caractere éclaté des communau-
tés ibadites au Maghreb 2 la fin du Moyen Age. La
encore, I'arriére-plan historique est décisif pour saisir
I'importance de ce mouvement de réorganisation
territoriale des communautés ibadites en petits
archipels disséminés au Maghreb.

Louvrage de P. Love se distingue aussi par l'inté-
rét que porte le chercheur a l'étude de la culture maté-
rielle des manuscrits. Si les corpus biographiques ont
circulé et se sont enrichis a mesure que les frontieres
de la communauté se recomposaient, c’est bien que
les manuscrits circulaient entre les différents poles
de l'archipel ibadite. La culture de Iécrit est donc
un axe important du travail de l'auteur, méme si ce
dernier reconnait volontiers qu'il est trés difficile de
reconstituer ces circulations médiévales. Comme a
Oman, I'immense majorité des manuscrits ibadites
d’Afrique du Nord datent du xvi® siécle et apres.

P. Love s’arréte une premiere fois sur I'histoire
du papier et du livre dans la Méditerranée centrale
au chapitre 5. Inséré au milieu de sa réflexion sur
le processus itératif de constitution de la tradition
ibadite, ce chapitre sort un peu de nulle part. Les
chapitres 8 et 9 sont beaucoup plus consistants:
l'auteur dépasse le cadre chronologique de la Middle
Period et poursuit sa réflexion sur la résilience d’'une
culture de I'écrit chez les ibadites des xvi®-xix® siecles.

La période est cruciale pour comprendre
comment et pourquoi ces manuscrits ibadites
sont parvenus jusqu’a nous et n‘ont cessé d'étre
recopiés. Le chercheur identifie plusieurs nouveaux
centres ibadites qui apparaissent au xvii€ siecle et

IIl. HiIsTOIRE |

saffirment au xvin® et au xix¢ siecle, dans le cadre
de la renaissance arabe (nahda). C'est notamment
le cas du Mzab mais surtout de la Wikalat al-Jamis,
une institution ibadite installée au Caire.

En outre, a travers cette histoire de la circulation
des manuscrits, ce que P. Love souhaite aussi cest
suivre la trajectoire de plusieurs intellectuels ibadites
dans un monde arabe de plus en plus connecté et
dans lequel l'arrivée de I'imprimerie va bouleverser
les habitudes. Le chapitre 8 offre ainsi un portrait bref
mais éclairant de I'histoire de Sa‘id b. “‘Aysa (que nous
aurions plutét vocalisé Tsa) al-Barani (m. c. 1865), de
Salim b. Ya“qub (m. 1991) et d’Abu Ishaqg Atfayyish
(m. 1965). On gagnerait sans doute a mener de
telles enquétes pour I'ibadisme omanais moderne et
contemporain, dans la veine des recherches entamées
par A. Ghazal @,

Il ne fait aucun doute que l'ouvrage de P. Love
inspirera des recherches plus fournies sur le corpus
ibadite, utilisant les outils des humanités numeériques.
Lapplication de ces outils a ce genre d'approche
devrait néanmoins rester cantonnée aux travaux sur
I'ibadisme maghrébin. Les sources orientales, égale-
ment appelées siyar, n'ont en réalité pas grand-chose
a voir avec celles d’Afrique du Nord. Essentiellement
de nature juridico-théologique, les épitres omanaises
ne permettent pas de repérer des réseaux d'oulé-
mas et d’identifier les phases de reconstruction des
frontiéres communautaires. Cela dit, la trajectoire
historique de I'ibadisme a Oman est en tous points
dissemblable a celle des archipels maghrébins. Les
ibadites d'Oman, isolés dans un espace marginal de
I'Arabie, firent du territoire montagneux, aux carac-
téristiques géographiques tres différentes de celles
du Maghreb, un bastion. Dans les périodes de crise,
la dorsale du Jabal al-Akhdar fit office de frontiere
naturelle, permettant aux ibadites de controler les
menaces venues de l'extérieur et les contacts avec
les mouvements politiques et religieux concurrents.
Comme I'a bien montré P. Love dans ce travail, 'éco-
systéme politico-religieux dans lequel évoluaient ces
communautés et leur rapport a leur environnement
sont des données absolument primordiales pour
comprendre les modalités décriture et de réécriture
de la tradition.

L'ibadisme omanais devrait donc étre appré-
hendé avec d'autres outils méthodologiques.

Enki Baptiste
Université Lumiére Lyon-2 / CIHAM UMR-5648

(2) Amal N. Ghazal, Islamic Reform and Arab Nationalism.
Expanding the Crescent from the Mediterranean to the
Indian Ocean (1880s-1930s), New York: Routledge, 2010.

BCAI 35

BCAIl en ligne

9l

BCAI 35 (2021) Love Paul: Ibadi Muslims of North Africa. Manuscripts, Mobilization, and the Making of a Written Tradition, recensé par Enki Baptiste
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

