
 BCAI 35 87

III. HISTOIRE

Hillenbrand  Carole (dir.) 
Syria in Crusader Times. Conflict 
and Co-Existence

Edinburg, Edinburg University Press
2019, 400 p.
ISBN : 9781474429702

L’ouvrage dirigé par Carole Hillenbrand ras-
semble dix-huit contributions portant sur l’Orient 
des croisades, entre l’arrivée des croisés à la fin du 
xie siècle et la disparition des États latins d’Orient, 
deux cents ans plus tard. Les articles, presque tous 
rédigés en anglais, abordent un ensemble de sujets 
très variés, ce que reflète bien l’organisation interne, 
un brin tortueuse, qui découpe le livre en sept sous-
parties, rassemblant généralement deux ou trois 
articles. On passe ainsi, au fil des articles, du prince 
ayyoubide Saladin au seigneur mongol Hülegü, de 
Gaza à Édesse, d’un prêtre arménien à un secrétaire 
égyptien.

La diversité des sujets reflète bien sûr la richesse 
du champ ici exploré, que la plupart des auteurs ont 
à cœur de rappeler au début de leurs articles : contrai-
rement à des visions réductrices, moins répandues 
dans l’historiographie récente mais qui dominent 
encore largement les perceptions du grand public, 
l’Orient des xiie-xiiie siècles n’est pas marqué par un 
affrontement permanent entre croisés et musulmans. 
Il s’agit, au contraire, d’une très complexe mosaïque 
ethnique, linguistique et religieuse, dans laquelle 
chaque acteur ne se conjugue qu’au pluriel : du côté 
du christianisme, on trouve aussi bien des catholiques 
que des orthodoxes, des Arméniens, des Jacobites, 
des Nestoriens, des Coptes, etc. ; tandis que les 
musulmans sont eux-mêmes divisés entre sunnites 
et shiites – une distinction qui peut s’avérer plus 
poreuse qu’on ne le croit, comme le montrent ici les 
articles d’A.C.S. Peacock (1) et d’Anne-Marie Eddé (2). 
Depuis plusieurs décennies maintenant, il est admis 
qu’une histoire de l’Orient médiéval ne peut s’écrire 
qu’à condition de rendre justice à cette diversité, ce 
qui n’est pas toujours évident.  Comme le rappelle 
R. Stephen Humphrey dans son article, on dispose de 
peu de sources consacrées aux différentes commu-
nautés de chrétiens d’Orient, en particulier lorsqu’on 
tente de se pencher sur leur vie quotidienne. Au sein 
de cette galaxie, la plupart des articles ici rassemblés 

(1) A.C.S. Peacock, « Politics, Religion and the Occult in the 
Works of Kamal al-Din ibn Talha, a Vizier, ’Alim and Author in 
irteenth century Syria », p. 34-60.
(2) Anne-Marie Eddé, « Sunnites et Chiites à Alep sous le règne 
d’al-Salih Isma’il (569-77/1174-81) : entre conflits et réconcilia-
tions », p. 197-210.

utilisent des sources rédigées en arabe, souvent peu 
connues – une lettre d’un secrétaire de Saladin, la 
chronique d’un prince syrien, l’œuvre d’un vizir, etc. – ; 
c’est d’autant plus appréciable que l’histoire des 
croisades et de l’Orient latin a pendant longtemps 
été rédigée en grande partie, voire uniquement, à 
partir de sources émanant des Latins. Ceux-ci sont au 
contraire très peu présents dans l’ouvrage, peut-être 
même trop peu : avec pas moins de sept articles (sur 
dix-huit) consacrés à l’étude monographique d’un 
auteur musulman ou d’un texte arabe, on aurait pu 
souhaiter un article consacré aux États latins d’Orient 
pour rééquilibrer quelque peu la perspective. Mais 
c’est là un détail, aisément  compensé par ailleurs par 
d’autres équilibres : l’éditrice du volume a ainsi visible-
ment eu à cœur d’alterner entre spécialistes reconnus 
et jeunes chercheurs. Si l’on voulait pinailler un peu, 
on pourrait faire remarquer qu’avec seulement deux 
autrices et seize auteurs, on a là aussi un terrain 
sur lequel il serait bon d’œuvrer à plus d’équilibre, 
ce qui est en l’occurrence d’autant plus facile que 
nombreuses sont les historiennes à travailler sur ces 
domaines.

Il est toujours difficile de rendre justice à un 
ouvrage collectif, surtout quand, comme c’est le cas 
de celui-ci, les différentes contributions abordent des 
sujets à ce point variés. Rédigées par des historiens 
et des historiennes qui figurent parmi les meilleurs 
spécialistes de la période, la plupart sont clairement 
destinées à leurs pairs : on ne trouvera dans cet 
ouvrage nul récapitulatif de la période, nulle chrono-
logie permettant de clarifier le complexe écheveau 
des événements, pas même – ce qui eût pourtant 
été utile – une carte générale des espaces concernés. 
Bref, il s’agit d’un ouvrage érudit, qui sera sans aucun 
doute très bien accueilli par tous ceux qui travaillent 
sur l’Orient des croisades, et qui le trouveront à la fois 
dense, pertinent et utile.

Plusieurs articles, en effet, promettent de deve-
nir de véritables références, notamment parce que 
leurs auteurs s’attachent à déconstruire des clichés 
ou à corriger des erreurs. Paul M. Cobb retrace ainsi 
la carrière de Hamdan al-Atharibi, ce qui lui permet, 
non seulement de clarifier ce que l’on sait de sa pro-
duction écrite, mais surtout de montrer qu’il semble 
au mieux bien fragile d’en faire, comme on le lit 
souvent, le vassal d’un seigneur franc : rien n’autorise 
en effet à déduire qu’il s’est engagé dans des liens de 
fidélité au sens féodal du terme (3). Dans son texte, 
Angus Stewart revient, quant à lui, sur une célèbre 
enluminure très souvent décrite comme une repré-
sentation « christianisée » du mongol Hülegü, qui y 

(3) Paul M. Cobb, « Hamdan al-ʿAtharibi’s History of the Franks 
revisited, again », p. 3-30.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Hillenbrand Carole (dir.): Syria in Crusader Times. Conflict and Co-Existence, recensé par Florian Besson
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 35 88

III. HISTOIRE

serait représenté comme un nouveau Constantin : à 
partir d’une analyse implacable et érudite, passant 
notamment par la comparaison avec une autre enlu-
minure presque identique datant d’avant l’arrivée 
d’Hülegü sur la scène proche-orientale, A. Stewart 
démontre combien cette lecture est fragile (4). Or il ne 
s’agit pas que d’une querelle d’historien de l’art : cette 
enluminure est en effet souvent interprétée comme 
la preuve d’une véritable politique pro-chrétienne 
menée par Hülegü, sous l’influence de son épouse, 
elle-même chrétienne, ce qui mène fréquemment 
à l’expression d’un regret dû à la non-alliance entre 
Mongols et pouvoirs chrétiens locaux. Dès lors que 
l’enluminure est replacée dans son véritable contexte, 
cette interprétation, souvent mise au service d’un 
discours du type « choc des civilisations », se trouve 
considérablement affaiblie. Utile, l’ouvrage l’est éga-
lement car plusieurs articles sont en réalité de petites 
éditions critiques ou traductions de sources. C’est le 
cas de celui, remarquable de clarté, écrit par Bogdan 
Smaradache, qui traduit une lettre rédigée par le 
secrétaire de Saladin, al-Qadi al-Fadil (5), ou de celui de 
Luke Yarbrough qui revient sur une chronique rédigée 
par le seigneur de Hamah, al-Malik al-Mansur (6). De 
même peut-on souligner l’intérêt de l’article de Julia 
Bray, qui étudie les calligrammes rédigés par le poète 
al-Jilyani pour Saladin, en soulignant la magnifique 
complexité formelle de ces poèmes dessinés (7).

Le risque, avec les ouvrages collectifs, surtout 
lorsqu’ils sont comme celui-ci issus d’un colloque 
tenu il y a quelques années, tient cependant toujours 
au danger d’éparpillement des articles. Force est de 
constater que ce livre n’y échappe qu’en partie. Les 
articles sont pour la plupart riches et stimulants, mais 
nulle cohérence à l’échelle de l’ouvrage ne se dégage 
au fil de la lecture. De fait, le titre du livre, tout comme 
son sous-titre (« conflict and coexistence ») semblent 
relever surtout de l’effet d’annonce, comme si on avait 
choisi les termes les plus généraux possibles, afin de 
pouvoir englober des articles qui n’ont en réalité 
guère en commun – que ce soit par leurs sujets, leurs 
méthodes, leurs conclusions. Ce n’est, de fait, pas la 
« Syrie à l’époque des croisades » qui est ici analysée, 
sauf à donner à ce terme un sens tellement large 
qu’il en viendrait à ne plus en avoir du tout : Reuven 
Amitai consacre ainsi un très utile article à la ville de 

(4) Angus Stewart, « Hülegü: the new Constantine? », p. 321-335.
(5) Bogdan Smarandache, « Assessing the Evidence for a Turning 
Point in Ayyubid-Frankish Relations in a Letter by al-Qadi 
al-Fadil », p. 285-304.
(6) Luke Yarbrough, « Symbolic Conflict and Cooperation in the 
Neglected Chronicle of a Syrian Prince », p. 125-143.
(7) Julia Bray, « Picture-poems for Saladin: ’Abd al-Mun’im al-
Jilyani’s mudabbajat », p. 247-264.

Gaza (8)... Le classement par sous-partie n’ajoute rien 
à la lisibilité globale du livre, bien au contraire : on y 
trouve par exemple une partie intitulée « Sources », 
mais qui ne rassemble pas les deux articles relevant 
le plus de l’édition critique de sources. La deuxième 
partie s’intitule quant à elle « Christians », ce qui réifie 
largement la complexité des choses étant donné que, 
précisément, les chrétiens ne cessent jamais d’inte-
ragir avec les autres communautés confessionnelles. 
Pour le dire autrement, le plan aurait pu être mieux 
construit, quitte à repenser l’ordre des articles ou à 
sélectionner davantage les textes publiés. En l’état, le 
livre ne se lit que comme une collection d’articles, et 
jamais comme un livre à part entière.

Cette sélection aurait également été perti-
nente quant à la qualité intrinsèque des textes. On 
regrette, en effet, que les articles soient inégaux : à 
l’analyse fine et brillante de Christopher MacEvitt, 
consacrée à la façon dont les auteurs arméniens 
réécrivent et, ce faisant, réutilisent le souvenir de 
la domination franque pour nourrir leurs propres 
projets politiques (9), succède, par exemple, l’article 
extrêmement confus de Taef al-Azhari (10), passant 
sans aucune cohérence d’une analyse trop rapide des 
contacts diplomatiques entre croisés et Seldjoukides 
à des remarques superficielles sur des monnaies 
siciliennes et hiérosolymitaines, vues comme la 
preuve de l’émergence d’une « nouvelle identité aris-
tocratique ». Plus loin, Suleiman A. Mourad propose 
quant à lui un texte très étrange (11) : il insiste, avec 
raison, sur le fait qu’on a encore trop tendance à ne 
voir cette époque qu’à travers le prisme déformant 
de la croisade et du jihad, et encourage à ne pas 
considérer les échanges culturels, linguistiques ou 
commerciaux uniquement comme des à-côtés d’une 
histoire avant tout agonistique. Tout à fait pertinent, 
cet appel sonne pourtant creux pour deux raisons : 
d’une part parce qu’il utilise tout au long de son texte 
le terme de « tolérance », pourtant très critiqué par 
les historiens et historiennes, sans jamais le définir 

– il se contente de noter qu’il ne faut pas l’entendre 
au sens contemporain, mais ne précise pas dans quel 
sens lui-même l’utilise... Bien plus, son argumentation 
semble curieusement anachronique : les travaux les 
plus récents consacrés aux croisades ou à l’Orient de 

(8) Reuven Amitai, « Gaza in the Frankish and Ayyubid Periods: 
the Run-up to 1260 CE », p. 225-244.
(9) Christopher MacEvitt, « The Afterlife of Edessa: Remembering 
Frankish Rule, 1144 and after », p. 86-102.
(10) Taef El-Azhari, « Diplomatic Relations and Coinage among 
the Turcomans, the Ayyubids and the Crusaders: Pragmatism 
and Change of Identity », p. 105-124.
(11) Suleiman A. Mourad, « A Critique for the Scholarly Outlook 
of the Crusades: the Case for Tolerance and Co-existence », 
p. 144-160.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Hillenbrand Carole (dir.): Syria in Crusader Times. Conflict and Co-Existence, recensé par Florian Besson
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 35 89

III. HISTOIRE

cette époque répondent d’ores et déjà au programme 
qu’il définit ici. Pour ne prendre qu’un exemple, on 
peut ainsi citer le colloque « Transferts culturels 
France-Orient latin », organisé au printemps 2019 
à Poitiers, au cours duquel les organisateurs souli-
gnèrent plusieurs fois qu’une page historiographique 
avait clairement été tournée : le défi auquel font face 
à présent historiens et historiennes est de réussir à 
faire passer ce renouvellement historiographique 
auprès du grand public. S. Mourad semble ignorer 
ces avancées récentes, ou du moins en sous-estimer 
profondément l’importance, et s’engage ainsi dans un 
combat pour un point qui ne semble plus guère faire 
débat parmi la communauté historienne.

Si certains articles sont excellents et permettent 
de réelles avancées dans nos connaissances, ou 
proposent des hypothèses stimulantes, d’autres 
reviennent sur des éléments déjà vus ailleurs : c’est 
par exemple le cas de celui que Jonathan Phillips 
consacre à la générosité de Saladin (12), qui n’apporte 
rien de plus que ce qu’Anne-Marie Eddé écrivait sur 
ce sujet dans sa biographie du sultan égyptien. Ceci 
est peut-être dû à l’ignorance relative de l’historiogra-
phie française par les auteurs anglo-saxons ; de même 
s’étonne-t-on de voir R. Stephen Humphrey travailler 
sur les chrétiens d’Orient sans citer les travaux de 
Camille Rouxpetel (13), ou Thomas Asbridge consacrer 
trois pages à une analyse du rôle de la décapitation 
en Orient en ignorant l’existence d’un excellent article 
d’Abbès Zouache consacré à cette question (14).

Si certains articles sont ainsi plus fragiles que 
d’autres, la majorité du livre est constitué par de 
belles recherches, bien écrites et inscrites à la pointe 
de l’historiographie actuelle. L’édition d’actes de 
colloque est toujours une entreprise délicate et il 
peut être préférable, de privilégier la cohérence de 
l’ouvrage au fait de publier toutes les communi-
cations prononcées lors du colloque en question. 
Ces quelques remarques critiques n’enlèvent rien à 
l’intérêt global du livre, qui trouvera sa place dans les 
bibliographies de tous ceux et toutes celles travaillant 
sur ces espaces.

 Florian Besson 
Docteur en Histoire médiévale

(12 Jonathan Phillips, « Saladin, Generosity and Gift-Giving », 
p. 307-320.
(13 R. Stephen Humphrey, « Adapting to Muslim Rule: the Syrian 
Orthodox Community in Twelfth-Century North Syria and the 
Jazira », p. 63-85.
(14 Abbès Zouache, « Têtes en guerre au Proche-Orient : 
mutilations et décapitations, ve-vie/xie-xiie siècles », Annales 
islamologiques, no 43, 2009, p. 195-245.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Hillenbrand Carole (dir.): Syria in Crusader Times. Conflict and Co-Existence, recensé par Florian Besson
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

