| Il. HISTOIRE |

CALAsso Giovanna, LANCIONI Guiliano (eds.)
Dar al-islam / dar al-harb. Territories,
People, Identities

Leyde, Brill
2017, x, 450 p.
ISBN: 9789004331037

Ce livre est la publication des actes du col-
loque international qui sest tenu a l'université de
la Sapienza de Rome les 5-6 décembre 2012 sous le
titre « Dar al-islam/dar al-harb: territories, people,
identities ». Comme l'expose Giovanna Calasso
dans la premiere page de l'introduction, I'absence
d'ouvrages sur la thématique de la dichotomie ddr
al-islam [ dar al-harb rend d’autant plus essentielle
la publication de ce volume collectif. Le livre est
structuré en cinq parties, et comprend dix-neuf
contributions: « Concepts and Terminology » (par-
tie 1); « Early Texts » (partie 2); « Law: Theory
and Practice » (partie 3); « History of Specific
Areas » (partie 4); « Modern and Contemporary
Developments » (partie 5).

Les articles sont précédés d'une solide intro-
duction dans laquelle Giovanna Calasso, 'un des
deux éditeurs, présente les grands axes de l'ouvrage.
La premiere partie « Concepts and Terminology »
s'ouvre avec la contribution de Giovanna Calasso
intitulée « Constructing and Deconstructing the ddr
al-islam [ dar al-harb Opposition. Between Sources
and Studies » (p. 21-47). Lauteur examine la dichoto-
mie dar al-islam | dar al-harb présente dans les écrits
de voyageurs musulmans médiévaux qui traversent,
a la fois, les frontiéres séparant le monde islamique
et le dar al-kufr et celles a I'intérieur méme du dar
al-islam. L'auteur observe que le theme de l'identité
est prédominant dans ce type d’écrits et que, par
conséquent, l'opposition dar al-islam [ dar al-harb
peut étre vue comme le modéle d’une représentation
des identités, aussi bien celles du monde musulman
que celles de '« Autre », construites sur le critére
de la religion. Le second article « The Missing dar.
On Collocations in Classical Arabic Dictionnaires »
(p. 48-62), est signé par Giuliano Lancioni. Lanalyse
de sept dictionnaires arabes montre que l'expression
de dar al-harb est mieux établie et surtout mieux
définie que ddr al-islam dans les dictionnaires arabes
classiques. Les deux expressions (dar al-islam [ dar
al-harb) disposent des termes de substitut comme
bilad al-‘ajam, pour ddr al-harb, et bilad al-islam
pour al-isldm. Le statut de chacune peut s'expliquer
par l'approche qu'en ont les lexicographes arabes.
Si le ddr al-islam (demeure de I'lslam) est compris
par le musulman de I¢poque et n'exige pas de facto
une définition précise, il en va autrement pour le

dar al-harb dont la composition est plus complexe.
Dans « The Perception of the Others: Riim and Franks
(Tenth-Twelfth Centuries) » (p. 63-73), Yaacov Lev
étudie 'emploi du terme riim dans les sources arabes
des 1ve/xe-vi¢/xn€ siecles. En tant que « dénominateur
commun de commodité », I'expression riim, tres
fréquente, renvoie a un sens général pour désigner le
monde chrétien aussi bien chez les musulmans que
les juifs. Cloturant cette premiere partie, la contri-
bution de Biancamaria Scarcia Amoretti « Some
Observations on dar al-harb | dar al-islam in the
Imami Context » (p. 74-89), montre que l'expression
de l'appartenance a la communauté des croyants
dans les écrits d’'lbn Babawayh (m. 381/991-992),
I'un des plus importants théologiens duodécimains,
ne se fait pas au niveau juridique avec la dichotomie
classique dar al-islam / ddr al-harb. Elle sopére en
réalité sur le plan théologique comme en témoigne
la notion de dar al-iman (demeure de la foi) qui
s'oppose certes au ddr al-harb / kufr mais aussi au
dar al-islam dans lequel se trouvent les ennemis de
la communauté duodécimaine.

La deuxieme partie « Early Texts » est compo-
sée de trois contributions dont la premiere est celle
de Roberta Denaro qui s'intéresse a la terminologie
employée par ‘Abdallah b. al-Mubarak (m. 181/797)
dans son Kitdb al-jihad, pour désigner le territoire
ennemi. Dans «Dar al-islam / dar al-harb in the
tafsir by Ibn Jarir al-Tabari and in Early Traditions »
(p. 108-124), Roberto Tottoli étudie la termino-
logie employée par le célebre savant al-Tabari
(m. 310/923) dans son tafsir Jami” al-bayan fi tafsir
al-Quran, pour désigner les territoires musulmans et
les non-musulmans. Lanalyse montre que l'exégese
d’al-Tabari est au croisement d’une part, de la fin
de l'usage d’'un ensemble de termes et d'expressions
datant des siécles précédents (hijra, dar al-shirk)
et d'autre part, de I'émergence d’'une nouvelle ter-
minologie, celle de ddr al-islam [ ddr al-harb qui
s'impose de plus en plus. Dans le chapitre suivant
« The Qur’anic Foundations of the dar al-Islam [ dar
al-harb Dichotomy: An Unusual Hypothesis »,
(p. 125-146), Raoul Villano pose la question des
origines de l'opposition ddr al-Islam [ dar al-harb. Si
ces notions ne sont pas mentionnées explicitement
dans le Coran, il est possible d'y déceler le cadre
conceptuel de la dichotomie notamment avec la
notion de hijra. Ce terme est le premier exemple
de paradigme d’'une dichotomie spatiale qui se
transforme par la suite en répartition temporelle
et, au final, en une éthique et une morale. Cette
dichotomie ne se trouve pas dans la littérature de
tafsir entre le n¢/vin® et le début du 1n¢/1x¢ siecle.
L'analyse du tafsir d’al-Tabari, datant de la fin du
m¢/1x¢siecle, met en exergue le fait que la mention

BCAIl 35 77 |
BCAI 35 (2021) Calasso Giovanna, Lancioni Guiliano (eds.): Dar al-islam / dar al-harb. Territories, People, Identities, recensé par Mehdi Berriah
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HISTOIRE |

de cette dualité est, certes, présente mais aussi
ancienne, au vu des références et autorités savantes
antérieures citées par al-Tabari.

La troisieme partie « Law: Theory and Practice »
présente trois contributions. Celle d’Eric Chaumont
«Dar al-Islam et dar al-harb: Quelques réflexions
a propos de la géographie théologico-politique
sunnite classique, en regard du Kitdb al-Muhaddab
d’Abu Ishaq al-Shirazi (m. 476/1083) » (p. 149-158)
s'intéresse au discours sur le jihad du shafi’i-asharite
Abu Ishaq al-Shirazi. Selon l'auteur, ce discours ne
correspond pas au contexte politique dans lequel
écrit Abu Ishaq al-Shirazi. Celui-ci traite du jihad
par une approche beaucoup plus théorique que
pragmatique. Bien que son discours sur le jihad s’ins-
crive dans la tradition classique sunnite, il comporte
toutefois une autre compréhension de la notion de
fard ‘ala al-kifaya (devoir de suffisance), intrinse-
quement liée a |'état de la situation des pays d’Islam
vis-a-vis du monde non-musulman. Les acteurs
sociaux et, en particulier, les commercants étaient
conscients de la division théorique et dichotomique
du dar al-islam [ dar al-harb et certains d'entre eux
ont réussi a mettre en place des stratégies afin de
mieux contourner les contraintes liées a leur statut.
Francisco Apellaniz examine ce sujet dans « An
Unknown Minority between the ddr al-harb and the
dar al-islam », (p. 159-181) en faisant un focus sur
le cas des Fazolati et leur présence dans le sultanat
mamelouk au 1x¢/xve siécle. Les commergants véni-
tiens ont mis en place des stratégies en se présentant
comme des adeptes des Eglises d'Orient dans le but
d'étre acceptés dans le ddr al-islam. Les populations
de la Méditerranée connaissaient cette dichotomie
ainsi que les regles qui en découlaient et savaient
les manipuler habilement pour leurs intéréts. Nous
entrons dans I'époque moderne avec la contribution
de Nicola Melis « Some Observations on the Concept
of ddr al-‘ahd in the Ottoman Context Sixteenth-
Seventeenth Centuries » (p. 182-202). Force est de
constater qu'il existe un contraste et un décalage
entre la terminologie du droit musulman hanafite,
madhhab officiel de 'Empire ottoman, et les don-
nées contenues dans les archives administratives
ottomanes. Dans celles-ci, il est question d’une
division du monde, plus complexe qu’une simple
bipolarisation, incluant des sous-catégories de
territoires que ce soit aussi bien pour le dar al-harb
que le dar al-Islam. De toute évidence, l'existence
de trois composantes (ddr al-islam, dar al-harb et
dar al-‘ahd) est trop limitée et ne correspond pas
avec les informations contenues dans les archives de
l'administration ottomane.

La dichotomie dar al-islam | dar al-harb évolue,
on l'a vu, au gré des époques mais aussi selon les

lieux géographiques. Cest a cette thématique que
la quatrieme partie « History of Specific Areas » est
consacrée et en premier lieu a 'Andalousie avec
I'article de Maribel Fierro et Luis Molina « Some
notes on dar al-harb in Early al-Andalus » (p. 205-
234). Lexamen et la confrontation des chroniques et
de la littérature de jurisprudence malikite mettent
en lumiere que si la notion de dar al-harb est bien
présente dans les sources arabes, elle apparait
quasiment seule, sans son antonyme dar al-islam.
Lemploi de la dichotomie dar al-islam | dar al-harb
est observable dans les sources d'époque mérinide.
En outre, la terminologie varie selon le contexte
politique des régions d’al-Andalus au vin®-ix¢ siecle:
la région de I'Alava (actuellement en pays basque
espagnol) est considérée comme un dar al-shirk
(demeure du polythéisme) tandis que les territoires
abandonnés et situés entre les régions du Nord, ha-
bitées par les musulmans, et les royaumes chrétiens
du Nord, pouvaient étre considérés comme un ddr
al-aman. Dans sa contribution, «Les émirs d’lran
nord-oriental face aux steppes turques 1x®-xI€ siécle:
entre légitimation, confrontation et cohabitation »
(p. 235-257), Camille Rhoné explique comment le
«schéma dichotomique » dar al-islam [ dar al-harb,
forgé a la cour califale abbasside au vine-ix¢ siecle
dans le cadre du jihad contre I'Empire byzantin, est
transposé par les émirs d’lran oriental et adapté a
leur contexte. Il est en effet bien différent de celui
de la frontiére arabo-byzantine a tous les niveaux
(politique, ethnique, social, religieux). Lennemi du
dar al-islam n'est plus le chrétien riimi mais le Turc
des steppes. Lobjectif principal de cette rhétorique
est la légitimation du pouvoir des dirigeants des
contrées orientales du dar al-islam, en particulier
les Saffarides et les Samanides. En transposant et
en adaptant ce schéma ancien, ces derniers se pré-
sentent comme les défenseurs de la religion contre
le danger paien, méme si I'examen des chroniques
montre que les tribus turques des steppes de cette
période ne représentaient pas une menace majeure
pour les pouvoirs musulmans locaux. Dans l'article
suivant « Ddr al-islam ou bildd al-rim? Le cas de
I'’Anatolie turque au Moyen Age » (p. 258-265),
Michel Balivet, a la suite des travaux initiés par
Claude Cahen, montre que si certaines dynasties
musulmanes turques, comme les Seldjoukides puis
les Ottomans, se sentirent de toute évidence appar-
tenir au dar al-islam, elles n’hésitérent pas, dans le
méme temps, a s'afficher officiellement comme
des rtim a travers leur titulature et I'appellation
de lI'ensemble des territoires qu’ils controlaient
(bilad al-ram, diyar-i ram, sultan-i rim, Roumélie).
L'Afrique subsaharienne occidentale est la zone
géographique sur laquelle porte la contribution

BCAI 35

BCAIl en ligne

78

BCAI 35 (2021) Calasso Giovanna, Lancioni Guiliano (eds.): Dar al-islam / dar al-harb. Territories, People, Identities, recensé par Mehdi Berriah
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HISTOIRE |

de Francesco Zappa « Une appartenance contro-
versée: trois moments dans le débat autour du
statut du bildd al-siidan » (p. 265-291). A partir de
I'analyse du contexte de trois époques différentes
de I'histoire de I'Afrique subsaharienne occidentale
(Ive/xe-ve/X18, X8/XVI® et XII¢/XVIIE-XII®/XIX® siecles),
il fait ressortir le caractere flou et changeant de la
frontiére entre dar al-islam et dar al-harb. Celle-ci a
fait l'objet de variations, en fonction des approches,
des représentations et des contextes attachés aux
oulémas qui l'ont définie.

La cinquieme et derniére partie a pour objet
la conception de la division dar al-islam | dar
al-harb et son évolution de I'époque moderne
a nos jours. Elle rassemble cinq contributions
sous le titre de « Modern and Contemporary
Developments ». Dans sa contribution « Faith
as Territory: dar al-islam and ddr al-harb in
Modern Shi’i Sufism » (p.295-312), Alessandro
Cancian étudie la conception dichotomique ddr al-
islam / dar al-harb dans l'ordre Gunabadi, branche
du soufisme chiite moderne. Persécutés et consi-
dérés comme des harbis (ceux qui viennent du dar
al-harb et contre lesquels les musulmans sont en
guerre) par le clergé chiite qui les voyait comme
des concurrents, les membres de la confrérie
Gunabadi furent amenés a employer la rhétorique
dar al-islam | dar al-harb de maniére plus vague
que ce qui avait cours dans le courant dominant
chiite duodécimain. Pour les Gunabads, cest I'ini-
tiation ou non avec un maitre soufi qui permet
d’établir une frontiere entre I'lslam et al-iman (la
foi). La frontiére n'est ni territoriale, ni politique
mais bien spirituelle. Dans « Dar al-islam and Darul
Islam: From Political Ideal to Territorial Reality »
(p- 313-340), Chiara Formichi examine I'aspect poli-
tique qu’a revétu le concept de ddr al-islam dans
I'Indonésie du xx®siecle, de la période coloniale
a I'indépendance. Dans ce contexte indonésien
particulier, le concept de ddr al-islam est le fruit
de la rencontre entre l'idéologie religieuse qu'est
I'lslam et le contexte politico-militaire de la forma-
tion des Etats nations de I'ere moderne. La contri-
bution de Yohanan Friedmann «Ddr al-islam and
ddar al-harb in Modern Indian Muslim Thought »
(p. 341-380) analyse la place de la dichotomie ddr
al-islam / ddr al-harb dans la pensée musulmane in-
dienne moderne depuis le début du xix® siecle, avec
Shah ‘Abd al-‘Aziz al-Dihlawi (m. 1824), avec Sa‘id
Ahmad Akbarabadi (m. 1985) a la fin du xx¢ siecle.
L'étude montre que si plusieurs oulémas abordent
ce concept de séparation du point de vue de I'école
hanafite, ils integrent les données du contexte poli-
tique de I'iInde de leur époque. D’autres oulémas
s’écartent davantage du traditionalisme et font

figure d’exception a l'instar d’Abu al-A‘la Mawdadi
(m. 1979) dont l'approche, plus civilisationnelle,
met l'accent sur la préservation de la grande
importance de I'éthique islamique, ou encore Sa‘id
Ahmad Akbarabadi qui considere que les concepts
de la période dite de I'lslam classique sont obsoletes
et inapplicables a son époque. Larticle « Better barr
al-‘aduww Than dar al-harb: Some considerations
about Eighteenth-Century Maghribi Chronicle »
d’Antonino Pellitteri (p. 381-392) concerne le
Maghreb moderne. A partir de I'analyse des
écrits d’lbn Ghalbin al-Tarabulsi, d’al-Maqdish al-
Safaqusi et d’Ibn Abi Dinar al-Qayrawani, historiens
maghrébins ayant vécu entre les xvii€ et xix© siecles,
l'auteur démontre que la terminologie utilisée pour
désigner I « Autre » en tant qu'ennemi, est d'ordre
ethnique, géographique et juridico-idéologique.
Ici aussi, la dichotomie dar al-islam | dar al-harb
ne sied pas au contexte de I'époque; ces auteurs
maghrébins préférent la notion de barr al-‘aduww
(la terre/le territoire de I'ennemi) au détriment de
celle de dar al-harb. La derniére contribution est
celle de Francesca Romana Romani et Eleonora Di
Vincenzo « Muhammad Bayram’s Risdla fi dar al-
harb wa-sukndaha. A Modern Reinterpretation of
Living in dar al-harb » (p. 393-414). Elles présentent
leur analyse d’'un manuscrit inédit du réformateur
Muhammad Bayram al-Khamis (m. 1307/1889),
la Risala fi dar al-harb wa suknaha, dont la seule
copie qui existe, selon les connaissances actuelles,
est conservée a la bibliotheque de la King Saud
University a Riyad. Létude du manuscrit permet
de déceler la volonté de l'auteur d’adapter la sharia
a la réalité du contexte des relations internatio-
nales et de I'évolution des sociétés a son époque.
L'utilisation d’'une terminologie nouvelle (bilad
al-muslimin) en lieu et place d’une autre plus
classique (dar al-islam, bilad al-islam) ainsi que
l'usage de I'analogie (al-giyas), qui est a l'origine
de I'évolution de la loi islamique, montrent que
Muhammad Bayram intégre, lui aussi, a I'instar
d’autres oulémas cités plus haut, les données du
réel dans son analyse et ses avis juridiques. La
conclusion de Giuliano Lancioni met en perspec-
tive les contributions des différents auteurs. Il met
en exergue la prédominance d'une terminologie
variable et intrinsequement liée a la dichotomie
dar al-islam [ dar al-harb (p. 415-426).

Dar al-islam / dar al-harb. Territories, People,
Identities est un livre de belle facture méme s'il patit
de I'absence de quelques cartes pour aider le lecteur
a se repérer dans l'espace pour certains territoires
moins bien connus que d’autres. Rassemblant his-
toriens, islamologues et linguistes, cet ouvrage est
riche, utile, et novateur (et c'est la son point fort) car

BCAI 35 79 |

BCAI 35 (2021) Calasso Giovanna, Lancioni Guiliano (eds.): Dar al-islam / dar al-harb. Territories, People, Identities, recensé par Mehdi Berriah
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

I1l. HISTOIRE

portant sur une thématique qui, bien que connue a
travers l'expression dar al-islam / dar al-harb, n’avait
pas fait l'objet, jusqu’a la parution de ce volume col-
lectif, d'une étude approfondie et transdisciplinaire.

Mehdi Berriah
Faculty of Religion and Theology,
Centre for Islamic Theology —
Vrije Univeristeit Amsterdam
Editor for the SHARIAsource
at the Program in Islamic Law —
Harvard Law School

BCAIl 35 80
BCAI 35 (2021) Calasso Giovanna, Lancioni Guiliano (eds.): Dar al-islam / dar al-harb. Territories, People, Identities, recensé par Mehdi Berriah
© IFAO 2026 BCAIl en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

