
 BCAI 35 77

III. HISTOIRE

dār al-ḥarb dont la composition est plus complexe. 
Dans « The Perception of the Others: Rūm and Franks 
(Tenth-Twelfth Centuries) » (p. 63-73), Yaacov Lev 
étudie l’emploi du terme rūm dans les sources arabes 
des ive/xe-vie/xiie siècles. En tant que « dénominateur 
commun de commodité », l’expression rūm, très 
fréquente, renvoie à un sens général pour désigner le 
monde chrétien aussi bien chez les musulmans que 
les juifs. Clôturant cette première partie, la contri-
bution de Biancamaria Scarcia Amoretti « Some 
Observations on dār al-ḥarb / dār al-islām in the 
Imami Context » (p. 74-89), montre que l’expression 
de l’appartenance à la communauté des croyants 
dans les écrits d’Ibn Bābawayh (m. 381/991-992), 
l’un des plus importants théologiens duodécimains, 
ne se fait pas au niveau juridique avec la dichotomie 
classique dār al-islām / dār al-ḥarb. Elle s’opère en 
réalité sur le plan théologique comme en témoigne 
la notion de dār al-imān (demeure de la foi) qui 
s’oppose certes au dār al-ḥarb / kufr mais aussi au 
dār al-islām dans lequel se trouvent les ennemis de 
la communauté duodécimaine.

La deuxième partie « Early Texts » est compo-
sée de trois contributions dont la première est celle 
de Roberta Denaro qui s’intéresse à la terminologie 
employée par ʿ Abdallāh b. al-Mubārak (m. 181/797) 
dans son Kitāb al-jihād, pour désigner le territoire 
ennemi. Dans « Dār al-islām / dār al-ḥarb in the 
tafsīr by Ibn Jarīr al-Ṭabarī and in Early Traditions » 
(p. 108-124), Roberto Tottoli étudie la termino-
logie employée par le célèbre savant al-Ṭabarī 
(m. 310/923) dans son tafsīr Jāmiʿ al-bayān fī tafsīr 
al-Qurān, pour désigner les territoires musulmans et 
les non-musulmans. L’analyse montre que l’exégèse 
d’al-Ṭabarī est au croisement d’une part, de la fin 
de l’usage d’un ensemble de termes et d’expressions 
datant des siècles précédents (ḥijra, dār al-shirk) 
et d’autre part, de l’émergence d’une nouvelle ter-
minologie, celle de dār al-islām / dār al-ḥarb qui 
s’impose de plus en plus. Dans le chapitre suivant 
« The Qur’anic Foundations of the dār al-Islām / dār 
al-ḥarb Dichotomy: An Unusual Hypothesis », 
(p. 125-146), Raoul Villano pose la question des 
origines de l’opposition dār al-Islām / dār al-ḥarb. Si 
ces notions ne sont pas mentionnées explicitement 
dans le Coran, il est possible d’y déceler le cadre 
conceptuel de la dichotomie notamment avec la 
notion de hijra. Ce terme est le premier exemple 
de paradigme d’une dichotomie spatiale qui se 
transforme par la suite en répartition temporelle 
et, au final, en une éthique et une morale. Cette 
dichotomie ne se trouve pas dans la littérature de 
tafsīr entre le iie/viiie et le début du iiie/ixe siècle. 
L’analyse du tafsīr d’al-Tabari, datant de la fin du 
iiie/ixe siècle, met en exergue le fait que la mention 

Calasso  Giovanna, Lancioni Guiliano (eds.) 
Dār al-islām / dār al-ḥarb. Territories, 
People, Identities

Leyde, Brill
2017, x, 450 p.
ISBN : 9789004331037

Ce livre est la publication des actes du col-
loque international qui s’est tenu à l’université de 
la Sapienza de Rome les 5-6 décembre 2012 sous le 
titre « Dār al-islām/dār al-ḥarb : territories, people, 
identities ». Comme l’expose Giovanna Calasso 
dans la première page de l’introduction, l’absence 
d’ouvrages sur la thématique de la dichotomie dār 
al-islām / dār al-ḥarb rend d’autant plus essentielle 
la publication de ce volume collectif. Le livre est 
structuré en cinq parties, et comprend dix-neuf 
contributions : « Concepts and Terminology » (par-
tie 1) ; « Early Texts » (partie 2) ; « Law: Theory 
and Practice » (partie 3) ; « History of Specific 
Areas » (partie 4) ; « Modern and Contemporary 
Developments » (partie 5).

Les articles sont précédés d’une solide intro-
duction dans laquelle Giovanna Calasso, l’un des 
deux éditeurs, présente les grands axes de l’ouvrage. 
La première partie « Concepts and Terminology » 
s’ouvre avec la contribution de Giovanna Calasso 
intitulée « Constructing and Deconstructing the dār 
al-islām / dār al-ḥarb Opposition. Between Sources 
and Studies » (p. 21-47). L’auteur examine la dichoto-
mie dār al-islām / dār al-ḥarb présente dans les écrits 
de voyageurs musulmans médiévaux qui traversent, 
à la fois, les frontières séparant le monde islamique 
et le dār al-kufr et celles à l’intérieur même du dār 
al-islām. L’auteur observe que le thème de l’identité 
est prédominant dans ce type d’écrits et que, par 
conséquent, l’opposition dār al-islām / dār al-ḥarb 
peut être vue comme le modèle d’une représentation 
des identités, aussi bien celles du monde musulman 
que celles de l’« Autre », construites sur le critère 
de la religion. Le second article « The Missing dār. 
On Collocations in Classical Arabic Dictionnaires » 
(p. 48-62), est signé par Giuliano Lancioni. L’analyse 
de sept dictionnaires arabes montre que l’expression 
de dār al-ḥarb est mieux établie et surtout mieux 
définie que dār al-islām dans les dictionnaires arabes 
classiques. Les deux expressions (dār al-islām / dār 
al-ḥarb) disposent des termes de substitut comme 
bilād al-ʿajam, pour dār al-ḥarb, et bilād al-islam 
pour  al-islām. Le statut de chacune peut s’expliquer 
par l’approche qu’en ont les lexicographes arabes. 
Si le dār al-islām (demeure de l’Islam) est compris 
par le musulman de l’époque et n’exige pas de facto 
une définition précise, il en va autrement pour le 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Calasso Giovanna, Lancioni Guiliano (eds.): Dār al-islām / dār al-ḥarb. Territories, People, Identities, recensé par Mehdi Berriah
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 35 78

III. HISTOIRE

lieux géographiques. C’est à cette thématique que 
la quatrième partie « History of Specific Areas » est 
consacrée et en premier lieu à l’Andalousie avec 
l’article de Maribel Fierro et Luis Molina « Some 
notes on dār al-ḥarb in Early al-Andalus » (p. 205-
234). L’examen et la confrontation des chroniques et 
de la littérature de jurisprudence malikite mettent 
en lumière que si la notion de dār al-ḥarb est bien 
présente dans les sources arabes, elle apparaît 
quasiment seule, sans son antonyme dār al-islām. 
L’emploi de la dichotomie dār al-islām / dār al-ḥarb 
est observable dans les sources d’époque mérinide. 
En outre, la terminologie varie selon le contexte 
politique des régions d’al-Andalus au viiie-ixe siècle : 
la région de l’Alava (actuellement en pays basque 
espagnol) est considérée comme un dār al-shirk 
(demeure du polythéisme) tandis que les territoires 
abandonnés et situés entre les régions du Nord, ha-
bitées par les musulmans, et les royaumes chrétiens 
du Nord, pouvaient être considérés comme un dār 
al-amān. Dans sa contribution, « Les émirs d’Iran 
nord-oriental face aux steppes turques ixe-xie siècle : 
entre légitimation, confrontation et cohabitation » 
(p. 235-257), Camille Rhoné explique comment le 
« schéma dichotomique » dār al-islām / dār al-ḥarb, 
forgé à la cour califale abbasside au viiie-ixe siècle 
dans le cadre du jihad contre l’Empire byzantin, est 
transposé par les émirs d’Iran oriental et adapté à 
leur contexte. Il est en effet bien différent de celui 
de la frontière arabo-byzantine à tous les niveaux 
(politique, ethnique, social, religieux). L’ennemi du 
dār al-islām n’est plus le chrétien rūmī mais le Turc 
des steppes. L’objectif principal de cette rhétorique 
est la légitimation du pouvoir des dirigeants des 
contrées orientales du dār al-islām, en particulier 
les Saffarides et les Samanides. En transposant et 
en adaptant ce schéma ancien, ces derniers se pré-
sentent comme les défenseurs de la religion contre 
le danger païen, même si l’examen des chroniques 
montre que les tribus turques des steppes de cette 
période ne représentaient pas une menace majeure 
pour les pouvoirs musulmans locaux. Dans l’article 
suivant « Dār al-islām ou bilād al-rūm ? Le cas de 
l’Anatolie turque au Moyen Âge » (p. 258-265), 
Michel Balivet, à la suite des travaux initiés par 
Claude Cahen, montre que si certaines dynasties 
musulmanes turques, comme les Seldjoukides puis 
les Ottomans, se sentirent de toute évidence appar-
tenir au dār al-islām, elles n’hésitèrent pas, dans le 
même temps, à s’afficher officiellement comme 
des rūm à travers leur titulature et l’appellation 
de l’ensemble des territoires qu’ils contrôlaient 
(bilād al-rūm, diyār-i rūm, sulṭān-i rūm, Roumélie). 
L’Afrique subsaharienne occidentale est la zone 
géographique sur laquelle porte la contribution 

de cette dualité est, certes, présente mais aussi 
ancienne, au vu des références et autorités savantes 
antérieures citées par al-Ṭabarī.

La troisième partie « Law: Theory and Practice » 
présente trois contributions. Celle d’Éric Chaumont 
« Dār al-Islām et dār al-ḥarb : Quelques réflexions 
à propos de la géographie théologico-politique 
sunnite classique, en regard du Kitāb al-Muhaddab 
d’Abū Isḥāq al-Shirāzī (m. 476/1083) » (p. 149-158) 
s’intéresse au discours sur le jihad du shafi’i-asharite 
Abū Isḥāq al-Shirāzī. Selon l’auteur, ce discours ne 
correspond pas au contexte politique dans lequel 
écrit Abū Isḥāq al-Shirāzī. Celui-ci traite du jihad 
par une approche beaucoup plus théorique que 
pragmatique. Bien que son discours sur le jihad s’ins-
crive dans la tradition classique sunnite, il comporte 
toutefois une autre compréhension de la notion de 
farḍ ʿalā al-kifāya (devoir de suffisance), intrinsè-
quement liée à l’état de la situation des pays d’Islam 
vis-à-vis du monde non-musulman. Les acteurs 
sociaux et, en particulier, les commerçants étaient 
conscients de la division théorique et dichotomique 
du dār al-islām / dār al-ḥarb et certains d’entre eux 
ont réussi à mettre en place des stratégies afin de 
mieux contourner les contraintes liées à leur statut. 
Francisco Apellaniz examine ce sujet dans « An 
Unknown Minority between the dār al-ḥarb and the 
dār al-islām », (p. 159-181) en faisant un focus sur 
le cas des Fazolati et leur présence dans le sultanat 
mamelouk au ixe/xve siècle. Les commerçants véni-
tiens ont mis en place des stratégies en se présentant 
comme des adeptes des Églises d’Orient dans le but 
d’être acceptés dans le dār al-islām. Les populations 
de la Méditerranée connaissaient cette dichotomie 
ainsi que les règles qui en découlaient et savaient 
les manipuler habilement pour leurs intérêts. Nous 
entrons dans l’époque moderne avec la contribution 
de Nicola Melis « Some Observations on the Concept 
of dār al-ʿahd in the Ottoman Context Sixteenth-
Seventeenth Centuries » (p. 182-202). Force est de 
constater qu’il existe un contraste et un décalage 
entre la terminologie du droit musulman hanafite, 
madhhab officiel de l’Empire ottoman, et les don-
nées contenues dans les archives administratives 
ottomanes. Dans celles-ci, il est question d’une 
division du monde, plus complexe qu’une simple 
bipolarisation, incluant des sous-catégories de 
territoires que ce soit aussi bien pour le dār al-ḥarb 
que le dār al-Islām. De toute évidence, l’existence 
de trois composantes (dār al-islām, dār al-harb et 
dār al-ʿahd) est trop limitée et ne correspond pas 
avec les informations contenues dans les archives de 
l’administration ottomane.

La dichotomie dār al-islām / dār al-ḥarb évolue, 
on l’a vu, au gré des époques mais aussi selon les 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Calasso Giovanna, Lancioni Guiliano (eds.): Dār al-islām / dār al-ḥarb. Territories, People, Identities, recensé par Mehdi Berriah
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 35 79

III. HISTOIRE

figure d’exception à l’instar d’Abū al-Aʿlā Mawdūdī 
(m. 1979) dont l’approche, plus civilisationnelle, 
met l’accent sur la préservation de la grande 
importance de l’éthique islamique, ou encore Saʿīd 
Aḥmad Akbarābādī qui considère que les concepts 
de la période dite de l’Islam classique sont obsolètes 
et inapplicables à son époque. L’article « Better barr 
al-ʿaduww Than dar al-ḥarb: Some considerations 
about Eighteenth-Century Maghribi Chronicle » 
d’Antonino Pellitteri (p. 381-392)  concerne le 
Maghreb moderne. À partir de l’analyse des 
écrits d’Ibn Ghalbūn al-Ṭarābulsī, d’al-Maqdīsh al-
Safāqusī et d’Ibn Abī Dīnār al-Qayrawānī, historiens 
maghrébins ayant vécu entre les xviie et xixe siècles, 
l’auteur démontre que la terminologie utilisée pour 
désigner l’ « Autre » en tant qu’ennemi, est d’ordre 
ethnique, géographique et juridico-idéologique. 
Ici aussi, la dichotomie dār al-islām / dār al-ḥarb 
ne sied pas au contexte de l’époque ; ces auteurs 
maghrébins préfèrent la notion de barr al-ʿaduww 
(la terre/le territoire de l’ennemi) au détriment de 
celle de dār al-ḥarb. La dernière contribution est 
celle de Francesca Romana Romani et Eleonora Di 
Vincenzo « Muḥammad Bayram’s Risāla fī dār al-
ḥarb wa-suknāhā. A Modern Reinterpretation of 
Living in dār al-ḥarb » (p. 393-414). Elles présentent 
leur analyse d’un manuscrit inédit du réformateur 
Muḥammad Bayram al-Khāmis (m. 1307/1889), 
la Risāla fī dār al-ḥarb wa suknāhā, dont la seule 
copie qui existe, selon les connaissances actuelles, 
est conservée à la bibliothèque de la King Saud 
University à Riyad. L’étude du manuscrit permet 
de déceler la volonté de l’auteur d’adapter la sharia 
à la réalité du contexte des relations internatio-
nales et de l’évolution des sociétés à son époque. 
L’utilisation d’une terminologie nouvelle (bilād 
al-muslimīn) en lieu et place d’une autre plus 
classique (dār al-islām, bilād al-islām) ainsi que 
l’usage de l’analogie (al-qiyās), qui est à l’origine 
de l’évolution de la loi islamique, montrent que 
Muḥammad Bayram intègre, lui aussi, à l’instar 
d’autres oulémas cités plus haut, les données du 
réel dans son analyse et ses avis juridiques. La 
conclusion de Giuliano Lancioni met en perspec-
tive les contributions des différents auteurs. Il met 
en exergue la prédominance d’une terminologie 
variable et intrinsèquement liée à la dichotomie 
dār al-islām / dār al-ḥarb (p. 415-426).

Dār al-islām / dār al-ḥarb. Territories, People, 
Identities est un livre de belle facture même s’il pâtit 
de l’absence de quelques cartes pour aider le lecteur 
à se repérer dans l’espace pour certains territoires 
moins bien connus que d’autres. Rassemblant his-
toriens, islamologues et linguistes, cet ouvrage est 
riche, utile, et novateur (et c’est là son point fort) car 

de Francesco Zappa « Une appartenance contro-
versée : trois moments dans le débat autour du 
statut du bilād al-sūdān » (p. 265-291). À partir de 
l’analyse du contexte de trois époques différentes 
de l’histoire de l’Afrique subsaharienne occidentale 
(ive/xe-ve/xie, xe/xvie et xiie/xviiie-xiiie/xixe siècles), 
il fait ressortir le caractère flou et changeant de la 
frontière entre dār al-islām et dār al-ḥarb. Celle-ci a 
fait l’objet de variations, en fonction des approches, 
des représentations et des contextes attachés aux 
oulémas qui l’ont définie.

La cinquième et dernière partie a pour objet 
la conception de la division dār al-islām / dār 
al-ḥarb et son évolution de l’époque moderne 
à nos jours. Elle rassemble cinq contributions 
sous le titre de « Modern and Contemporary 
Developments ». Dans sa contribution « Faith 
as Territory : dār al-islām and dār al-ḥarb in 
Modern Shi’i Sufism » (p. 295-312), Alessandro 
Cancian étudie la conception dichotomique dār al-
islām / dār al-ḥarb dans l’ordre Gunābādī, branche 
du soufisme chiite moderne. Persécutés et consi-
dérés comme des ḥarbīs (ceux qui viennent du dār 
al-ḥarb et contre lesquels les musulmans sont en 
guerre) par le clergé chiite qui les voyait comme 
des concurrents, les membres de la confrérie 
Gunābādī furent amenés à employer la rhétorique 
dār al-islām / dār al-ḥarb de manière plus vague 
que ce qui avait cours dans le courant dominant 
chiite duodécimain. Pour les Gunābādīs, c’est l’ini-
tiation ou non avec un maître soufi qui permet 
d’établir une frontière entre l’Islam et al-imān (la 
foi). La frontière n’est ni territoriale, ni politique 
mais bien spirituelle. Dans « Dār al-islām and Darul 
Islam : From Political Ideal to Territorial Reality » 
(p. 313-340), Chiara Formichi examine l’aspect poli-
tique qu’a revêtu le concept de dār al-islām dans 
l’Indonésie du xxe siècle, de la période coloniale 
à l’indépendance. Dans ce contexte indonésien 
particulier, le concept de dār al-islām est le fruit 
de la rencontre entre l’idéologie religieuse qu’est 
l’Islam et le contexte politico-militaire de la forma-
tion des États nations de l’ère moderne. La contri-
bution de Yohanan Friedmann « Dār al-islām and 
dār al-ḥarb in Modern Indian Muslim Thought » 
(p. 341-380) analyse la place de la dichotomie dār 
al-islām / dār al-ḥarb dans la pensée musulmane in-
dienne moderne depuis le début du xixe siècle, avec 
Shah ʿAbd al-ʿAzīz al-Dihlawī (m. 1824), avec Saʿīd 
Aḥmad Akbarābādī (m. 1985) à la fin du xxe siècle. 
L’étude montre que si plusieurs oulémas abordent 
ce concept de séparation du point de vue de l’école 
hanafite, ils intègrent les données du contexte poli-
tique de l’Inde de leur époque. D’autres oulémas 
s’écartent davantage du traditionalisme et font 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Calasso Giovanna, Lancioni Guiliano (eds.): Dār al-islām / dār al-ḥarb. Territories, People, Identities, recensé par Mehdi Berriah
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 35 80

III. HISTOIRE

portant sur une thématique qui, bien que connue à 
travers l’expression dār al-islām / dār al-ḥarb, n’avait 
pas fait l’objet, jusqu’à la parution de ce volume col-
lectif, d’une étude approfondie et transdisciplinaire.

Mehdi Berriah
Faculty of Religion and eology,

 Centre for Islamic eology – 
Vrije Univeristeit Amsterdam
Editor for the SHARIAsource

 at the Program in Islamic Law – 
Harvard Law School 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Calasso Giovanna, Lancioni Guiliano (eds.): Dār al-islām / dār al-ḥarb. Territories, People, Identities, recensé par Mehdi Berriah
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

