
 BCAI 35 71

III. HISTOIRE

Friedman  Yvonne (ed.) 
Religion and Peace. Historical Aspects

London & New York, Routledge 
2018, 199 p.
ISBN : 9781138694248

Cet ouvrage collectif, édité par Yvonne Friedman, 
professeur de General History and Land of Israel 
Studies à l’université Bar-Ilan, rassemble dix articles, 
une préface, une introduction, un épilogue et un 
index (personnes, lieux et notions). Il répond à une 
proposition de la Commission internationale d’his-
toire et d’études du christianisme (Cihec) d’organiser 
une conférence internationale sur le thème « Religion 
et paix dans les religions monothéistes ».

L’idée directrice de cette conférence internatio-
nale et des travaux qui en sont issus est que la guerre 
est le plus souvent l’objet des ouvrages d’histoire 
et qu’il convient de mettre la paix au centre des 
recherches, avec un présupposé : malgré la préva-
lence des études sur les guerres de religion dans la 
recherche historique, « religion et paix ne sont pas 
antithétiques » mais, au contraire, les religions ont 
joué un rôle important dans la fabrique de la paix, 
que ce soient sur les plans théorique ou pratique.

Les contributions de ce livre tendent donc à 
rendre compte de la fabrique de la paix (peacema-
king) dans les sociétés médiévales. Dans l’introduc-
tion, Yvonne Friedman rappelle que, si la Bible est 
réputée pour transmettre un discours guerrier, on 
trouve aussi des propos iréniques dans l’Ancien 
Testament comme dans le Nouveau. Néanmoins, 
dans la pratique, que ce soit du côté des chrétiens 
ou des musulmans, croisades et jihad ont dominé 
les modalités de la relation, et, de même, en Europe 
les guerres de religion ont perduré jusqu’à la paix 
de Westphalie (1648) où le principe cuius regio eius 
religio a été admis.

Markus Fath, dont la recherche porte notam-
ment sur les questions de violence/non-violence en 
sciences cognitives, propose, dans un article intitulé 
« Introduction to a holistic approach » (p. 7-24), de 
considérer que, malgré la tendance des religions 
monothéistes à se représenter la vraie foi comme 
exclusive, la coopération entre religion et paix est 
possible. Quoique la différence entre violence et 
non-violence soit une des plus anciennes questions 
se posant à l’humanité, c’est un champ pour lequel 
une approche holistique manque dans la recherche. 
Dans une partie théorique, il tente cette approche où 
l’on reconnaît les idées de Johan Galtung (la violence 
structurelle) et clôt son propos avec l’examen du rôle 
des religions et des convictions, lesquelles sont, dans 
le schéma qu’il expose, des acteurs non-humains 

de ce sujet. Si les réalisations sont le plus souvent 
violentes, c’est à cause de l’interprétation qui en est 
faite ; néanmoins, puisque la violence est l’expression 
d’une interprétation, pour l’auteur, le potentiel de 
non-violence est présent et celle-ci n’est donc pas 
une utopie inatteignable. 

Nicolas Drocourt, enseignant-chercheur à 
l’université de Nantes, spécialiste de la diplomatie 
à Byzance, montre dans son article, « Religion and 
diplomatic peacemaking in the Middle Byzantine 
period » (p. 25-43), que les empereurs byzantins, à 
la fois rois et prêtres (rex et sacerdos), héritèrent de 
l’idéologie irénique chrétienne et développèrent une 
diplomatie avec tous leurs ennemis potentiels. Le 
basileus, en tant que chef de cet État chrétien, devait 
développer le christianisme, ce qu’il fit, notamment 
en établissant la paix par une intense activité diplo-
matique. Jusqu’à quel point ceci permit-il le dévelop-
pement de cette religion auprès des « Barbares » ? Il 
semble que l’activité missionnaire ait été limitée et les 
conversions relativement peu importantes. L’auteur, 
par une lecture attentive des sources, établit que la 
référence permanente aux valeurs du christianisme 
était rhétorique. En fait, les relations des Byzantins 
avec les puissances étrangères avaient certes pour but 
l’établissement de la paix, mais celle-ci était souvent 
utile à leurs intérêts commerciaux, et avait pour eux 
l’intérêt de les faire apparaître comme les porteurs 
de la paix, donc de la vraie foi.

Richard Landes, historien vivant à Jérusalem, 
est spécialiste des thèmes millénaristes et apo-
calyptiques, et travaille notamment, à la suite de 
l’historien des croisades Carl Erdmann, sur « la Paix 
de Dieu ». « The Peace of God. Demotic millen-
nialism and the religious dynamics of the Central 
Middle Ages » (p. 44-66), traite de la fin du xe siècle, 
moment millénariste où est développé le concept de 
Paix de Dieu et où l’Église tente de réfréner l’ardeur 
belliqueuse des chevaliers et des princes régnants. 
La conjugaison de la ferveur religieuse et des espoirs 
millénaristes a offert une opportunité à l’Église qui 
a multiplié les rituels pour endiguer cette ferveur 
populaire d’où est né le mouvement de la Paix de 
Dieu. Mais l’auteur pose la question suivante : cette 
Paix de Dieu n’aura-t-elle pas, finalement, été le ter-
reau de l’idéologie de croisade ?

Yvonne Friedman , organisatrice de cette 
recherche collective, a porté sa recherche sur les 
relations inter-religieuses au moment des croisades. 
Dans « Learning the religious concepts of the Other. 
Muslim-Latin treaties in the Latin East » (p. 67-83), 
article illustré, elle considère que l’établissement 
des traités entre les chrétiens et les musulmans 
dans l’Orient latin demandait, en pratique, que les 
anciens ennemis aient une réelle connaissance de 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Friedman Yvonne (ed.): Religion and Peace. Historical Aspects, recensé par Sylvie Denoix
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 35 72

III. HISTOIRE

l’Autre, moins fantasmée que précédemment. Avant 
la rencontre, les musulmans avaient une certaine 
connaissance des chrétiens, grâce à leurs contacts 
avec les Byzantins, alors que les premiers croisés arri-
vant en Syrie étaient chargés de présupposés sur les 
ennemis désignés comme « païens » ; leurs croyances 
à propos de l’idolâtrie des musulmans ont servi de 
prétexte pour piller les objets précieux des mosquées. 
Néanmoins, pour signer des traités avec l’ennemi, il 
faut se le représenter comme un combattant et non 
comme un démon.

La signature de 120 traités entre 1098 et 1291 
dans l’Orient latin montre que la realpolitik était 
prégnante et l’emportait sur la rhétorique religieuse. 
Accords à durée limitée, ces traités étaient accom-
pagnés d’échanges de prisonniers et de serments, 
lesquels supposaient la connaissance des principes 
religieux de l’ennemi. Ces textes, évidemment, ne 
sont pas identiques d’un parti à l’autre, chacun 
restant profondément ancré dans sa propre religion. 
Néanmoins, si chacun y développe les attendus de 
sa foi, on remarque qu’après des décennies de coexis-
tence dans l’Orient latin, les Francs et les musulmans 
utilisent un discours qui ne réduit pas l’Autre à un 
idolâtre, évolution qu’il convient d’examiner et dont 
témoigne le contenu de ces traités.

Yehoshua Frenkel, professeur à l’université 
d’Haïfa, a pour objet de recherche les textes de la 
culture populaire et les discours juridiques dans 
l’Égypte et la Syrie prémodernes (1100-1700). Il 
a publié un essai sur la recherche de cohésion au 
sein de l’élite mamlouke. Son article, « Islam as a 
peacemaking religion. Self-image, medieval theory, 
and practice » (p. 84-97), tente de dépasser les 
études présentant les forces en présence entre les 
Francs et les différentes dynasties musulmanes 
(Carole Hillenbrand) pour mettre en lumière plutôt 
les interactions. L’hypothèse de recherche est alors 
que les musulmans étaient tiraillés entre d’un côté 
leur adhésion à un jihad total et de l’autre leur souhait 
d’obtenir un armistice (muhādana) avec l’ennemi 
non-musulman. Par l’étude lexicographique des 
termes hudna (trêve) et maṣlaḥa (bien commun), 
l’auteur démontre qu’il ne s’agit pas de négocier une 
paix durable, mais des trêves provisoires permettant 
aux musulmans de ne pas renoncer à l’image de supé-
riorité qu’ils se font d’eux-mêmes, tout en concédant 
que les auteurs musulmans étaient attachés au fait 
de présenter l’Islam comme une religion de tolérance.

De ce non renoncement à l’image de supériorité 
que les musulmans se font d’eux-mêmes, l’auteur 
tente un pont avec les théoriciens contemporains 
et argue pour cela des écrits de Hassan al-Banna 
(qu’il ne lit pas en direct, mais cités) pour lequel 
« la guerre contre les non-croyants est un devoir » ; 

les non-musulmans peuvent être présents dans la 
demeure de l’Islam, mais en tant que dhimmis. Sa 
conclusion est qu’il ne faut pas regarder l’Islam en 
général mais examiner les contextes historiques et 
qu’il est faux de dire qu’en tous temps les musulmans 
étaient prêts à prendre les armes pour courir sur le 
champ de bataille, de même que « il est a-historique 
de prétendre que l’Islam est une religion de paix. » 

Betty Binysh, doctorante de la Cardiff University 
porte sa recherche sur l’interrelation entre les Latins 
et les musulmans durant les croisades. Dans son 
« Making peace with “God’s enemies”. The Muslim 
dilemma of treaty-making with Christians in the 
medieval Levant » (p. 98-114), elle examine, à partir 
de deux traités de trêve, à quel point le droit de la 
guerre (fiqh al-jihād) contraint les musulmans dans 
l’établissement de ces pactes. En 1192, le traité de 
Jaffa entre Saladin et Richard Ier, roi d’Angleterre, 
mit fin à la troisième croisade ; il est transmis par 
l’historiographe de Saladin, le juriste Ibn Shaddād, et 
Betty Binish retourne au texte, repérant que le terme 
maṣlaḥa (bien commun) est employé bien souvent, 
afin de donner une image de bienveillance de Saladin. 
Les paix conclues entre les sultans mamlouks et le 
Royaume de Jérusalem sont sa seconde étude de 
cas. De 1268 à la chute du Royaume, maints traités 
de trêve ont été établis, dont celui signé en 1283 
par le sultan Qalāwūn et transmis par Qalqashandī, 
secrétaire de la chancellerie mamlouke. L’examen 
de ce texte montre que les Mamlouks étaient en 
meilleure position que Saladin pour signer des 
trêves favorables aux musulmans et qu’il était moins 
besoin de solliciter le concept de maṣlaḥa puisque, 
à ce moment, la situation était à leur avantage. C’est 
d’ailleurs ce principe qui joua un rôle déterminant 
dans l’élaboration des traités.

Sophia Menache, de l’université de Haïfa, a 
travaillé sur la papauté, la propagande de l’Église, 
l’expulsion des Juifs et les croisades. Dans « Pursuit of 
peace of the service of war. Papal policy 1198-1334 » 
(p. 115-128), elle remarque que le christianisme est 
ambivalent en ce qui concerne le message de paix 
(Nouveau Testament, textes conciliaires …). À travers 
l’étude des politiques des papes de l’époque des 
croisades (Innocent III, Boniface VIII, Clément V et 
Jean XXII) et de leur volonté de faire advenir des 
relations pacifiques entre les chrétiens, mais aussi de 
justifier la Guerre sainte contre les Sarrasins, elle pose 
l’hypothèse que cette posture politique a affaibli la 
papauté au début de sa période avignonnaise.

Esther Cohen, de l’université hébraïque de 
Jérusalem, est spécialiste de la France médiévale. 
Son « Holy women as spokeswomen for peace in late 
medieval Europe » (p. 129-145) traite des femmes 
prophètes et de la réception de leur message dans 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Friedman Yvonne (ed.): Religion and Peace. Historical Aspects, recensé par Sylvie Denoix
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 35 73

III. HISTOIRE

la chrétienté entre le début de l’installation de papes 
à Avignon (1309) et la fin du mouvement conciliaire 
(1449). Ces femmes, Brigitte de Suède, Catherine 
de Sienne, Marie Robine, Constance de Rabastens, 
Ursuline de Parme, Francesca Romana, eurent des 
visions qui étaient de fait des messages politiques. 
Elles exhortèrent les papes à être des émissaires de 
paix entre la France et l’Angleterre durant la guerre 
de Cent Ans et travaillèrent à l’unité de la chrétienté 
durant l’épisode de la papauté avignonnaise et le 
Grand schisme qui suivit. 

Daniel Roth, spécialiste des modèles religieux de 
la résolution des conflits et du peacebuilding, parti-
culièrement dans l’histoire et les textes juifs, examine, 
dans « The pursuit of peace in medieval Judaism » 
(p. 146-158), la quête de la paix dans le judaïsme 
médiéval. Dans ce contexte précis de la période des 
croisades, il s’agit plus d’établir la paix dans le milieu 
intra-communautaire qu’entre les gouvernements 
et les peuples. Cette question de la quête de la paix 
s’opère sur trois plans : les codes légaux juifs, les 
études de cas des peacemakers juifs de l’époque 
médiévale et les tentatives d’établissement de la paix 
à l’extérieur des communautés juives. L’auteur estime 
que, quoique l’injonction d’établir la paix ne fût pas 
particulièrement biblique, les membres de la com-
munauté juive d’époque médiévale ont développé 
« la fabrique de la paix » (peacemaking), en élaborant 
des codes juridiques dans ce sens, au point que, dans 
plusieurs pays, les représentants des communautés 
juives ont été sollicités pour résoudre des conflits 
extérieurs à ces communautés.

Pawel Kras, professeur d’histoire médiévale 
à l’université catholique de Lublin, est spécialiste 
d’histoire du christianisme. Dans « The development 
of religious tolerance in Poland. From the medieval 
period to the Reformation » (p. 159-183), il rappelle 
que la République des Deux Nations (the Polish-
Lithuanian Commonwealth) avait réuni au sein d’un 
même État la Pologne et le Grand-duché de Lituanie. 
La Confédération de Varsovie du 28 janvier 1573 
garantissait l’égalité et la liberté de religion à toutes les 
confessions (au sein du christianisme) dans cet État 
multiethnique et multiconfessionnel. Au contraire 
de la transaction d’Augsbourg de 1555 où les sujets 
des différents États devaient adopter la religion de 
leur prince selon le principe cuius regio ejus religio, les 
sujets polono-lituaniens comme les membres de la 
noblesse furent libres. Les rois, malgré les pressions 
papales, émirent parfois des édits contre les Polonais 
de confession protestante, mais aucune persécution 
n’eut lieu dans cet État multicultuel.

L’épilogue a été confié à Bernard Adura, pré-
sident du Comité pontifical des sciences historiques. 
Dans son « Theology of forgiveness and peace: 

Christian culture of peace in the Roman Catholic 
Church after Vatican II » (p. 184-192), il revient sur 
la belle opportunité offerte par la conférence inter-
nationale sur ce thème, « Religion et paix dans les 
religions monothéistes », au moment où ce premier 
quart du xxie siècle est si marqué par les violences 
et a, en toile de fond, les fondamentalismes religieux. 

Il examine d’abord la posture irénique des 
papes Benoit XV et Pie XII, tentant de persuader 
les grands de ce monde de renoncer aux guerres 
qui seront mondiales. Pour ce dernier, dont on sait 
à quel point il a été soupçonné d’avoir été, pour le 
moins, peu résistant face aux atrocités du nazisme, 
il argumente, qu’après un précédent où l’évêque des 
Pays-Bas avait dénoncé violemment le sort fait aux 
juifs par le nazisme, les nazis les avaient plus maltrai-
tés encore. Craignant donc qu’une intervention fût 
contre-productive, Pie XII s’abstint de toute critique 
mais, d’après l’auteur, en compensant cela par des 
injonctions faites à toutes les institutions catholiques 
pour sauver les victimes de l’extermination. 

Pour sa part, Jean XXIII est le pape qui, peu avant 
sa mort (1963), publia l’encyclique Pacem in terris, et 
ce sont des chrétiens qui, emplis de leur foi, comme 
Robert Schuman, construisirent l’Europe, œuvre de 
paix s’il en est.

Vatican II (1962-1965, sous les papautés de 
Jean XXIII et de Paul VI) constitue, pour Bernard 
Adura, un tournant, et le discours de Paul VI à 
l’Assemblée générale des Nations unies montre quelle 
est la conception que l’Église se fait de la paix, à savoir 
que la dimension humaine repose sur la culture et 
est enracinée dans la Bible.

Le présupposé de ce livre, argumenté par le 
propos des auteurs est, comme il est dit dans la fiche 
biographique de l’un d’eux, de « s’engager à trans-
mettre une société plus pacifique aux générations 
futures » (Markus Fath, p. x). C’est donc, en quelque 
sorte, un ouvrage militant.

Le point de vue général, énoncé par Yvonne 
Friedman en conclusion de son propre article, est 
que « La religion était donc un élément important 
de la fabrique de la paix (peacemaking) dans l’Orient 
latin médiéval ». Ce point de vue humaniste n’est 
pas vraiment attesté par le contenu des articles des 
différents auteurs, y compris de celui d’Y. F., où l’on 
voit que l’esprit de croisade est tout de même ce qui 
meut les acteurs sociaux des deux camps, et que les 
sorties de conflits sont plus des trêves motivées par 
des raisons économiques que de réelles intentions 
pacifiques.

Sylvie Denoix,
CNRS-UMR 8167 Orient & Méditerranée

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Friedman Yvonne (ed.): Religion and Peace. Historical Aspects, recensé par Sylvie Denoix
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

