| Il. HISTOIRE |

FRIEDMAN Yvonne (ed.)
Religion and Peace. Historical Aspects

London & New York, Routledge
2018, 199 p.
ISBN: 9781138694248

Cet ouvrage collectif, édité par Yvonne Friedman,
professeur de General History and Land of Israel
Studies a l'université Bar-llan, rassemble dix articles,
une préface, une introduction, un épilogue et un
index (personnes, lieux et notions). Il répond a une
proposition de la Commission internationale d’his-
toire et d'études du christianisme (CiHEC) d'organiser
une conférence internationale sur le theme « Religion
et paix dans les religions monothéistes ».

Lidée directrice de cette conférence internatio-
nale et des travaux qui en sont issus est que la guerre
est le plus souvent l'objet des ouvrages d’histoire
et qu'il convient de mettre la paix au centre des
recherches, avec un présupposé: malgré la préva-
lence des études sur les guerres de religion dans la
recherche historique, «religion et paix ne sont pas
antithétiques » mais, au contraire, les religions ont
joué un role important dans la fabrique de la paix,
que ce soient sur les plans théorique ou pratique.

Les contributions de ce livre tendent donc a
rendre compte de la fabrique de la paix (peacema-
king) dans les sociétés médiévales. Dans l'introduc-
tion, Yvonne Friedman rappelle que, si la Bible est
réputée pour transmettre un discours guerrier, on
trouve aussi des propos iréniques dans I'Ancien
Testament comme dans le Nouveau. Néanmoins,
dans la pratique, que ce soit du coté des chrétiens
ou des musulmans, croisades et jihad ont dominé
les modalités de la relation, et, de méme, en Europe
les guerres de religion ont perduré jusqu’a la paix
de Westphalie (1648) ou le principe cuius regio eius
religio a été admis.

Markus Fath, dont la recherche porte notam-
ment sur les questions de violence/non-violence en
sciences cognitives, propose, dans un article intitulé
«Introduction to a holistic approach » (p. 7-24), de
considérer que, malgré la tendance des religions
monothéistes a se représenter la vraie foi comme
exclusive, la coopération entre religion et paix est
possible. Quoique la différence entre violence et
non-violence soit une des plus anciennes questions
se posant a I'humanité, c’est un champ pour lequel
une approche holistique manque dans la recherche.
Dans une partie théorique, il tente cette approche ou
I'on reconnait les idées de Johan Galtung (la violence
structurelle) et clot son propos avec 'examen du réle
des religions et des convictions, lesquelles sont, dans
le schéma qu'il expose, des acteurs non-humains

de ce sujet. Si les réalisations sont le plus souvent
violentes, c'est a cause de l'interprétation qui en est
faite; néanmoins, puisque la violence est I'expression
d’'une interprétation, pour l'auteur, le potentiel de
non-violence est présent et celle-ci nest donc pas
une utopie inatteignable.

Nicolas Drocourt, enseignant-chercheur a
I'université de Nantes, spécialiste de la diplomatie
a Byzance, montre dans son article, «Religion and
diplomatic peacemaking in the Middle Byzantine
period » (p. 25-43), que les empereurs byzantins, a
la fois rois et prétres (rex et sacerdos), héritéerent de
I'idéologie irénique chrétienne et développérent une
diplomatie avec tous leurs ennemis potentiels. Le
basileus, en tant que chef de cet Etat chrétien, devait
développer le christianisme, ce qu'il fit, notamment
en établissant la paix par une intense activité diplo-
matique. Jusqu'a quel point ceci permit-il le dévelop-
pement de cette religion aupres des « Barbares » ? Il
semble que l'activité missionnaire ait été limitée et les
conversions relativement peu importantes. Lauteur,
par une lecture attentive des sources, établit que la
référence permanente aux valeurs du christianisme
était rhétorique. En fait, les relations des Byzantins
avec les puissances étrangeres avaient certes pour but
I'établissement de la paix, mais celle-ci était souvent
utile a leurs intéréts commerciaux, et avait pour eux
I'intérét de les faire apparaitre comme les porteurs
de la paix, donc de la vraie foi.

Richard Landes, historien vivant a Jérusalem,
est spécialiste des thémes millénaristes et apo-
calyptiques, et travaille notamment, a la suite de
I'historien des croisades Carl Erdmann, sur «la Paix
de Dieu ». « The Peace of God. Demotic millen-
nialism and the religious dynamics of the Central
Middle Ages » (p. 44-66), traite de la fin du x® siécle,
moment millénariste ol est développé le concept de
Paix de Dieu et ou I'Eglise tente de réfréner I'ardeur
belliqueuse des chevaliers et des princes régnants.
La conjugaison de la ferveur religieuse et des espoirs
millénaristes a offert une opportunité a I'Eglise qui
a multiplié les rituels pour endiguer cette ferveur
populaire d'ou est né le mouvement de la Paix de
Dieu. Mais l'auteur pose la question suivante: cette
Paix de Dieu n‘aura-t-elle pas, finalement, été le ter-
reau de I'idéologie de croisade ?

Yvonne Friedman, organisatrice de cette
recherche collective, a porté sa recherche sur les
relations inter-religieuses au moment des croisades.
Dans « Learning the religious concepts of the Other.
Muslim-Latin treaties in the Latin East » (p. 67-83),
article illustré, elle considére que I‘établissement
des traités entre les chrétiens et les musulmans
dans I'Orient latin demandait, en pratique, que les
anciens ennemis aient une réelle connaissance de

BCAI 35

BCAIl en ligne

71

BCAI 35 (2021) Friedman Yvonne (ed.): Religion and Peace. Historical Aspects, recensé par Sylvie Denoix
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HISTOIRE |

I'Autre, moins fantasmée que précédemment. Avant
la rencontre, les musulmans avaient une certaine

connaissance des chrétiens, grace a leurs contacts

avec les Byzantins, alors que les premiers croisés arri-
vant en Syrie étaient chargés de présupposés sur les

ennemis désignés comme « paiens »; leurs croyances

a propos de l'idolatrie des musulmans ont servi de

prétexte pour piller les objets précieux des mosquées.
Néanmoins, pour signer des traités avec I'ennemi, il

faut se le représenter comme un combattant et non

comme un démon.

La signature de 120 traités entre 1098 et 1291
dans I'Orient latin montre que la realpolitik était
prégnante et 'emportait sur la rhétorique religieuse.
Accords a durée limitée, ces traités étaient accom-
pagnés d'échanges de prisonniers et de serments,
lesquels supposaient la connaissance des principes
religieux de I'ennemi. Ces textes, évidemment, ne
sont pas identiques d’'un parti a l'autre, chacun
restant profondément ancré dans sa propre religion.
Néanmoins, si chacun y développe les attendus de
sa foi, on remarque qu’apres des décennies de coexis-
tence dans I'Orient latin, les Francs et les musulmans
utilisent un discours qui ne réduit pas I'Autre a un
idolatre, évolution qu'il convient d'examiner et dont
témoigne le contenu de ces traités.

Yehoshua Frenkel, professeur a l'université
d’'Haifa, a pour objet de recherche les textes de la
culture populaire et les discours juridiques dans
I'Egypte et la Syrie prémodernes (1100-1700). Il
a publié un essai sur la recherche de cohésion au
sein de l'élite mamlouke. Son article, «Islam as a
peacemaking religion. Self-image, medieval theory,
and practice » (p. 84-97), tente de dépasser les
études présentant les forces en présence entre les
Francs et les différentes dynasties musulmanes
(Carole Hillenbrand) pour mettre en lumiére plutot
les interactions. L'hypothése de recherche est alors
que les musulmans étaient tiraillés entre d'un coté
leur adhésion a un jihad total et de l'autre leur souhait
d’'obtenir un armistice (muhddana) avec l'ennemi
non-musulman. Par I'étude lexicographique des
termes hudna (tréve) et maslaha (bien commun),
l'auteur démontre qu'’il ne s’agit pas de négocier une
paix durable, mais des tréves provisoires permettant
aux musulmans de ne pas renoncer a I'image de supé-
riorité qu'ils se font d'eux-mémes, tout en concédant
que les auteurs musulmans étaient attachés au fait
de présenter I'lslam comme une religion de tolérance.

De ce non renoncement a I'image de supériorité
que les musulmans se font d'eux-mémes, l'auteur
tente un pont avec les théoriciens contemporains
et argue pour cela des écrits de Hassan al-Banna
(qu’il ne lit pas en direct, mais cités) pour lequel
«la guerre contre les non-croyants est un devoir »;

les non-musulmans peuvent étre présents dans la
demeure de I'lslam, mais en tant que dhimmis. Sa
conclusion est qu'il ne faut pas regarder I'lslam en
général mais examiner les contextes historiques et
qu'il est faux de dire qu'en tous temps les musulmans
étaient préts a prendre les armes pour courir sur le
champ de bataille, de méme que «il est a-historique
de prétendre que I'lslam est une religion de paix. »

Betty Binysh, doctorante de la Cardiff University
porte sa recherche sur l'interrelation entre les Latins
et les musulmans durant les croisades. Dans son
«Making peace with “God’s enemies”. The Muslim
dilemma of treaty-making with Christians in the
medieval Levant » (p. 98-114), elle examine, a partir
de deux traités de tréve, a quel point le droit de la
guerre (figh al-jihad) contraint les musulmans dans
I'établissement de ces pactes. En 1192, le traité de
Jaffa entre Saladin et Richard I, roi d’Angleterre,
mit fin a la troisiéme croisade; il est transmis par
I'historiographe de Saladin, le juriste Ibn Shaddad, et
Betty Binish retourne au texte, repérant que le terme
maslaha (bien commun) est employé bien souvent,
afin de donner une image de bienveillance de Saladin.
Les paix conclues entre les sultans mamlouks et le
Royaume de Jérusalem sont sa seconde étude de
cas. De 1268 a la chute du Royaume, maints traités
de tréve ont été établis, dont celui signé en 1283
par le sultan Qalawin et transmis par Qalgashandi,
secrétaire de la chancellerie mamlouke. Lexamen
de ce texte montre que les Mamlouks étaient en
meilleure position que Saladin pour signer des
tréves favorables aux musulmans et qu'il était moins
besoin de solliciter le concept de maslaha puisque,
a ce moment, la situation était a leur avantage. Cest
dailleurs ce principe qui joua un réle déterminant
dans Iélaboration des traités.

Sophia Menache, de l'université de Haifa, a
travaillé sur la papauté, la propagande de I'Eglise,
I'expulsion des Juifs et les croisades. Dans « Pursuit of
peace of the service of war. Papal policy 1198-1334 »
(p. 115-128), elle remarque que le christianisme est
ambivalent en ce qui concerne le message de paix
(Nouveau Testament, textes conciliaires ...). A travers
I'étude des politiques des papes de I'époque des
croisades (Innocent Ill, Boniface VIII, Clément V et
Jean XXII) et de leur volonté de faire advenir des
relations pacifiques entre les chrétiens, mais aussi de
justifier la Guerre sainte contre les Sarrasins, elle pose
I'hypothése que cette posture politique a affaibli la
papauté au début de sa période avignonnaise.

Esther Cohen, de l'université hébraique de
Jérusalem, est spécialiste de la France médiévale.
Son « Holy women as spokeswomen for peace in late
medieval Europe » (p. 129-145) traite des femmes
prophetes et de la réception de leur message dans

| BCAI 35 72

BCAI 35 (2021) Friedman Yvonne (ed.): Religion and Peace. Historical Aspects, recensé par Sylvie Denoix
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HISTOIRE |

la chrétienté entre le début de I'installation de papes
a Avignon (1309) et la fin du mouvement conciliaire
(1449). Ces femmes, Brigitte de Suede, Catherine
de Sienne, Marie Robine, Constance de Rabastens,
Ursuline de Parme, Francesca Romana, eurent des
visions qui étaient de fait des messages politiques.
Elles exhortérent les papes a étre des émissaires de
paix entre la France et I'Angleterre durant la guerre
de Cent Ans et travaillerent a 'unité de la chrétienté
durant I'épisode de la papauté avignonnaise et le
Grand schisme qui suivit.

Daniel Roth, spécialiste des modeles religieux de
la résolution des conflits et du peacebuilding, parti-
culierement dans I'histoire et les textes juifs, examine,
dans « The pursuit of peace in medieval Judaism »
(p- 146-158), la quéte de la paix dans le judaisme
médiéval. Dans ce contexte précis de la période des
croisades, il s'agit plus d'établir la paix dans le milieu
intra-communautaire qu'entre les gouvernements
et les peuples. Cette question de la quéte de la paix
s'opere sur trois plans: les codes légaux juifs, les
études de cas des peacemakers juifs de I'époque
médiévale et les tentatives détablissement de la paix
a l'extérieur des communautés juives. Lauteur estime
que, quoique l'injonction d’établir la paix ne flit pas
particulierement biblique, les membres de la com-
munauté juive d'époque médiévale ont développé
«la fabrique de la paix » (peacemaking), en élaborant
des codes juridiques dans ce sens, au point que, dans
plusieurs pays, les représentants des communautés
juives ont été sollicités pour résoudre des conflits
extérieurs a ces communautés.

Pawel Kras, professeur d’histoire médiévale
a l'université catholique de Lublin, est spécialiste
d’histoire du christianisme. Dans « The development
of religious tolerance in Poland. From the medieval
period to the Reformation » (p. 159-183), il rappelle
que la République des Deux Nations (the Polish-
Lithuanian Commonwealth) avait réuni au sein d’'un
méme Etat la Pologne et le Grand-duché de Lituanie.
La Confédération de Varsovie du 28 janvier 1573
garantissait I'égalité et la liberté de religion a toutes les
confessions (au sein du christianisme) dans cet Etat
multiethnique et multiconfessionnel. Au contraire
de la transaction d’Augsbourg de 1555 o les sujets
des différents Etats devaient adopter la religion de
leur prince selon le principe cuius regio ejus religio, les
sujets polono-lituaniens comme les membres de la
noblesse furent libres. Les rois, malgré les pressions
papales, émirent parfois des édits contre les Polonais
de confession protestante, mais aucune persécution
n'eut lieu dans cet Etat multicultuel.

Lépilogue a été confié a Bernard Adura, pré-
sident du Comité pontifical des sciences historiques.
Dans son « Theology of forgiveness and peace:

Christian culture of peace in the Roman Catholic
Church after Vatican Il » (p. 184-192), il revient sur
la belle opportunité offerte par la conférence inter-
nationale sur ce théme, «Religion et paix dans les
religions monothéistes », au moment ol ce premier
quart du xxi€ siecle est si marqué par les violences
et a, en toile de fond, les fondamentalismes religieux.

Il examine d’abord la posture irénique des
papes Benoit XV et Pie XlI, tentant de persuader
les grands de ce monde de renoncer aux guerres
qui seront mondiales. Pour ce dernier, dont on sait
a quel point il a été soupconné d’avoir été, pour le
moins, peu résistant face aux atrocités du nazisme,
il argumente, qu’apres un précédent ol I'évéque des
Pays-Bas avait dénoncé violemment le sort fait aux
juifs par le nazisme, les nazis les avaient plus maltrai-
tés encore. Craignant donc qu’une intervention f(it
contre-productive, Pie Xl sabstint de toute critique
mais, d'aprés l'auteur, en compensant cela par des
injonctions faites a toutes les institutions catholiques
pour sauver les victimes de I'extermination.

Pour sa part, Jean XXlIl est le pape qui, peu avant
samort (1963), publia l'encyclique Pacem in terris, et
ce sont des chrétiens qui, emplis de leur foi, comme
Robert Schuman, construisirent I'Europe, ceuvre de
paix s'il en est.

Vatican Il (1962-1965, sous les papautés de
Jean XXIII et de Paul VI) constitue, pour Bernard
Adura, un tournant, et le discours de Paul VI a
I'Assemblée générale des Nations unies montre quelle
est la conception que |'Eglise se fait de la paix, a savoir
que la dimension humaine repose sur la culture et
est enracinée dans la Bible.

Le présupposé de ce livre, argumenté par le
propos des auteurs est, comme il est dit dans la fiche
biographique de I'un d'eux, de «s'engager a trans-
mettre une société plus pacifique aux générations
futures » (Markus Fath, p. x). Cest donc, en quelque
sorte, un ouvrage militant.

Le point de vue général, énoncé par Yvonne
Friedman en conclusion de son propre article, est
que «La religion était donc un élément important
de la fabrique de la paix (peacemaking) dans I'Orient
latin médiéval ». Ce point de vue humaniste n'est
pas vraiment attesté par le contenu des articles des
différents auteurs, y compris de celui d'Y. F, ol l'on
voit que l'esprit de croisade est tout de méme ce qui
meut les acteurs sociaux des deux camps, et que les
sorties de conflits sont plus des tréves motivées par
des raisons économiques que de réelles intentions
pacifiques.

Sylvie Denoix,
CNRS-UMR 8167 Orient & Méditerranée

BCAIl 35 73
BCAI 35 (2021) Friedman Yvonne (ed.): Religion and Peace. Historical Aspects, recensé par Sylvie Denoix
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

