
 BCAI 35 68

III. HISTOIRE

Behrens-Abouseif  Doris
The Book in Mamluk Egypt 
and Syria (1250-1517). 
Scribes, Libraries and Market

Leyden, Brill 
(Islamic History and Civilization, 162)
2018, 152 p.
ISBN : 978900498758

Comme l’indique son titre, ce petit ouvrage 
(152 pages) est centré sur le livre dans sa matérialité. 
Il ne propose ni une histoire intellectuelle, ni une 
étude des pratiques de lecture, mais une enquête 
sur les conditions de production, de circulation et 
de stockage des livres, dans le contexte spécifique 
de l’Empire mamelouk. Le point de départ est la 
connexion entre les livres et les monuments qui les 
abritaient (que Doris Behrens-Abouseif a déjà étudiés 
par ailleurs), par le biais des savants et des étudiants 
qui les fréquentaient. Tout comme les monuments, 
les livres peuvent être considérés comme une expres-
sion de l’identité mamelouke.

En l’absence de documents d’archives (tels ceux 
utilisés pour l’époque ottomane par Ismail Erünsal (1) 
ou Nelly Hanna (2)), voire de catalogues de biblio-
thèques (très rares avant l’époque ottomane (3)), les 
sources primaires de cette étude sont composées des 
habituelles chroniques, dictionnaires biographiques 
et actes de waqf. Elles ont permis de mettre au jour, 
ce qui est l’un des principaux apports de l’ouvrage, la 
reconstitution des chaînes de transmission calligra-
phique présentées au chapitre 8 (p. 126-143).

L’héritage classique a fait du livre la pièce maî-
tresse d’une vibrante culture urbaine, comme l’ont 
montré les travaux de Houari Touati, sur lesquels 
s’appuie l’auteure. Mais la place du livre dans la so-
ciété de l’Égypte et la Syrie mamelouke se comprend 
surtout par le contexte du patronage. L’objet du 
premier chapitre est de présenter le rôle crucial des 
Fatimides et des Ayyoubides qui firent entrer le livre 
dans l’ère du patronage. La dispersion des ouvrages 
de la bibliothèque palatine des Fatimides sous Ṣalāḥ 
al-Dīn en sonna le départ. L’un des principaux acqué-
reurs fut al-Qāḍī al-Fāḍil qui en fit le fonds principal 
de sa madrasa au Caire et d’un dār al-hadīth à Damas. 

(1) Ismail Erünsal, Ottoman Libraries: A Survey of the History, 
Development and Organization of Ottoman Foundation Libraries, 
Cambridge MA, 2008.
(2) Nelly Hanna, In Praise of Books: A Cultural History of Cairo’s 
Middle Class, Sixteenth to the Eighteenth Century, New York, 2003.
(3) Le catalogue de la bibliothèque al-Ashrafiyya de Damas, 
 compilé vers 1270, et étudié par Konrad Hirschler reste une 
exception.

D’autres collections fatimides (celle d’Ibn Fātik) ont 
alimenté les bibliothèques des princes ayyoubides ; 
leurs traces ont été conservées jusqu’à la période 
mamelouke. Le patronage ayyoubide fut également 
favorable au développement de bibliothèques pri-
vées, telle celle du médecin et vizir syrien Abū l-Ḥasan 
b. Ghazāl (p. 13).

Le deuxième chapitre rassemble les éléments 
textuels permettant d’établir l’existence des biblio-
thèques mameloukes . Si certains sultans sont 
connus pour leur bibliophilie et leurs commandes 
de manuscrits, rien ne permet d’attester la présence 
d’une bibliothèque sultanienne à la Citadelle du 
Caire, après la destruction de celle d’al-Malik al-Kāmil 
en 1292 (p. 17). Pour les institutions religieuses, les 
informations sont plus nombreuses, mais très aléa-
toires. Les khānqah-s avaient rarement des biblio-
thèques au début de la période, mais des préposés 
aux manuscrits du Coran (khādim rubʿa ou khādim 
muṣḥaf), en lien avec la pratique du soufisme, sont 
parfois mentionnés ; par la suite l’évolution de la 
khānqah vers un modèle proche de la madrasa, avec 
une activité d’enseignement, généralise la présence 
en leur sein de bibliothèques (et de bibliothécaires). 
Pour les autres institutions religieuses, les actes de 
waqf mentionnent régulièrement des bibliothèques 
en lien avec l’enseignement, dont la gestion semble 
avoir été laissée au superviseur (nāẓir) du waqf de 
l’établissement. Les donations et les legs permettaient 
l’accroissement des fonds. Les salaires des bibliothé-
caires, sur lesquels les données ont été collectées à 
partir des données présentes dans les documents de 
waqf-s, font l’objet d’une étude minutieuse (p. 28-33). 
En Syrie, les sultans étaient moins impliqués dans 
les fondations d’institutions religieuses, au profit 
des émirs gouverneurs des provinces. Les données 
concernant les bibliothèques syriennes sont peu 
nombreuses : par exemple, il n’y a pas de mention 
de bibliothèque dans la madrasa de l’émir Tankiz à 
Damas, ce qui ne signifie pas l’absence de livres dans 
l’établissement (p. 28).

Les initiatives privées ont considérablement 
contribué à la compilation et à la production de 
livres venant, par le biais des donations, alimenter les 
bibliothèques des institutions religieuses. Le marché 
du livre privé était une source d’approvisionnement 
indispensable pour les étudiants et les savants. C’est 
ce que montre le chapitre 3 (p. 34-42) centré sur 
l’étude des documents de waqf-s, qui contenaient 
parfois des clauses exigeant la lecture de certains 
ouvrages et leur copie, ce qui contribuait à leur 
publicité. Le chapitre fourmille d’exemples tirés des 
sources narratives attestant du dynamisme de ces 
collections privées qui appartenaient généralement 
à des familles de savants.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Behrens-Abouseif Doris: The Book in Mamluk Egypt and Syria (1250-1517). Scribes, Libraries and Market, recensé par Anne Troadec
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 35 69

III. HISTOIRE

Les chapitres 4 et 5 abordent plus concrète-
ment la circulation, le stockage des livres et leur 
commercialisation. La circulation se matérialise par 
une pratique massive d’emprunts de livres par les 
savants et les étudiants, tant à des bibliothèques ins-
titutionnelles qu’à des collections privées. La pratique 
du prêt individuel est souvent mentionnée dans les 
dictionnaires biographiques comme un critère de 
moralité. Les sources donnent également des indica-
tions chiffrées sur la taille des bibliothèques (chiffres 
auxquels Doris Behrens-Abouseif prête un réalisme 
plus grand que pour les périodes plus anciennes, où 
les bibliothèques, moins répandues, conservaient 
un caractère merveilleux). Les bibliothèques des 
madrasas pouvaient rassembler plusieurs centaines 
d’ouvrages, tandis que les collections privées pou-
vaient excéder le millier de volumes. La terminologie 
utilisée pour désigner les livres est variée (p. 50-52) : 
kitāb (livre), juz’ (volume), mujallad (volume relié 
en cuir), karrāsa (brochure). Ils sont stockés dans un 
local spécifique (khizāna, kutubiyya), identifié sur les 
plans de différents complexes du Caire (mosquée du 
Sultan Ḥassān, complexes de Barqūq, al-Mu’ayyad 
Shaykh, Barsbāy, Qāytbāy, al-Ghawrī). Quelques 
pages synthétisent les informations disponibles sur 
le rôle du pouvoir mamelouk comme promoteur des 
marchés aux livres en raison de leur caractère forte-
ment lucratif (p. 71-72) ; sur les différents métiers liés 
au livre (warrāq, kutubī, dallāl), révélant la porosité 
entre les activités intellectuelles, artisanales (fabrica-
tion du livre) et commerciales : les savants pouvaient 
intervenir à tous les niveaux comme le montrent 
leurs biographies (p. 78-81). La question des prix 
et des salaires est rapidement évoquée à partir des 
données puisées dans les sources narratives et les 
études d’E. Ashtor et d’A. Allouche.

Les trois derniers chapitres sont consacrés au 
statut et aux fonctions des scribes et des calligraphes. 
La terminologie (kitāba, nasakha) est présentée 
rapidement et la délicate question de la distinction 
entre copiste et calligraphe est évacuée : tous les 
copistes n’étaient pas calligraphes et vice-versa (p. 87-
88). Le rôle des copistes est présenté en lien avec les 
activités académiques et la fonction du livre dans 
l’enseignement. Un focus particulier est porté sur 
l’intérêt de l’élite militaire pour les livres et l’art de 
l’écriture, à partir des scriptoria des casernes (travaux 
de Flemming et de Atanasiu) et de la comparaison 
de deux manuscrits de miroirs des princes adressés 
à Qāytbāy (ʿUmdat al-mulūk, Aya Sofia 2892) et al-
Ghawrī (Tuḥfat al-mulūk, Fatih 3465). La manipula-
tion du colophon de la Tuḥfat éclaire sur les enjeux de 
la pratique de l’écriture au sein des milieux militaires 
(p. 96-102). La mobilisation de sources dépassant le 

périmètre mamelouk est bienvenue, notamment 
l’ouvrage de Müstaqīm-Zāde, au sujet duquel le 
lectorat mameloukisant aurait néanmoins sou-
haité une présentation contextualisée. Concernant 
les calligraphes, si la figure du maître-calligraphe 
n’émerge pas aussi nettement des sources que dans 
les domaines iranien ou ottoman (par exemple, 
aucun dictionnaire biographique n’est spécifique-
ment consacré aux calligraphes dans le domaine 
mamelouk), les données biographiques recueillies 
permettent néanmoins de présenter les carrières 
de quelques calligraphes renommés, ainsi que les 
membres de l’aristocratie militaire mamelouke qui 
se sont adonnés à cette activité (p. 123-125). La for-
mation au métier de calligraphe au sein des maktab-s 
(écoles élémentaires) est brièvement présentée, ainsi 
que la structuration de l’enseignement avec une ijāza 
en calligraphie (p. 108-113). Au chapitre 8, la reconsti-
tution de chaînes de transmission calligraphique, avec 
les différents maîtres et leurs disciples, repose sur la 
distinction entre l’école syrienne, héritière de Yāqūt 
al-Mustaʿṣimī (m. 1298) qui continua de produire des 
calligraphes reconnus jusqu’au début du xve siècle, 
et l’école égyptienne, qui s’affirma à partir du règne 
d’al-Nāṣir Muḥammad suivant plutôt le style d’Ibn 
al-Bawwāb (m. 1022). La conquête ottomane sonna 
le coup d’arrêt des activités de ces calligraphes en 
Égypte et en Syrie. 

Dans l’épilogue (p. 144-151), il est brièvement 
question du contenu des livres et du débat sur le 
prétendu déclin de la pensée à la période mamelouke. 

Cet ouvrage a le mérite de rassembler une 
grande quantité d’informations contenues dans 
les sources primaires et secondaires, certaines déjà 
connues, d’autres moins, et offre une excellente intro-
duction, quoique d’ampleur limitée, sur la culture 
matérielle du livre en Égypte et en Syrie mamelouke. 
Cette limite est parfaitement assumée par l’auteure 
qui a conçu l’ouvrage comme une étude préliminaire 
à une recherche codicologique plus poussée sur le 
sujet. La partie la plus originale est la reconstitution 
des réseaux de calligraphes avec la distinction Syrie/
Égypte qui repose sur celle des chaînes de transmis-
sion calligraphique de Yāqūt al-Mustaʿṣimī et d’Ibn 
al-Bawwāb, à partir d’une origine abbaside commune 
(Ibn Muqla). Cette présentation nécessiterait une 
confrontation avec les écritures manuscrites pour dé-
gager la part de mythe de la réalité. En effet, comme 
l’a montré Carine Juvin, qui a étudié longuement 
les chaînes de transmission des calligraphes dans sa 
thèse (et dont les travaux ne sont pas cités dans ce 
livre), il s’agit de récits produits tardivement dans 
une perspective particulière, reflétant un « habitus 
attaché au milieu des ulémas » de l’Égypte de la fin de 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Behrens-Abouseif Doris: The Book in Mamluk Egypt and Syria (1250-1517). Scribes, Libraries and Market, recensé par Anne Troadec
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 35 70

III. HISTOIRE

l’époque mamelouke (4). Par ailleurs, d’autres « trous » 
dans la bibliographie sont à déplorer au premier rang 
desquels une liste des calligraphes arabes et des arti-
sans du livre par Ahmed Mousa (5).

L’ouvrage comporte une bibliographie (p. 153-
166) et un index très complet (p. 167-178) ainsi que 
de nombreuses illustrations (plans et photos de 
monuments religieux, principalement au Caire, de 
quelques objets liés à la production des livres). Écrit 
dans un anglais accessible, avec un système de trans-
littération simplifié (mais totalement aléatoire, ce qui 
est regrettable dans une publication académique), 
l’ouvrage peut être recommandé pour un étudiant 
en fin de premier cycle.

Anne Troadec, 
Chargée de coordination scientifique 

à l’Institut d’études de l’Islam et des sociétés
 du monde musulman

(4) Carine Juvin, Recherches sur la calligraphie sous les derniers 
Mamlouks : inscriptions monumentales et mobilières, thèse sous 
la direction de François Déroche, Paris Sciences Lettres, 2017.
(5) Ahmed Mousa, Zur Geschichte des Islamische Buchmalerei 
in Aegypten, Le Caire, Bulaq, 1931.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Behrens-Abouseif Doris: The Book in Mamluk Egypt and Syria (1250-1517). Scribes, Libraries and Market, recensé par Anne Troadec
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

