
 BCAI 35 66

III. HISTOIRE

Martinez-Gros  Gabriel
L’Empire islamique (viie-xie siècle)

Paris, Passés Composés
2019, 336 p. 
ISBN : 9782379331961

Sous un titre a priori simple, Gabriel Martinez-
Gros livre avec cet Empire islamique (viie-xie siècle) 
une nouvelle variation historique à partir de la 
théorie d’Ibn Khaldūn (1332-1406), qu’il a déjà eu 
plaisir à décomposer, à analyser, puis à populariser 
à travers plusieurs ouvrages. Cependant, contrai-
rement à la Brève histoire des Empires (2014), qui 
élargissait singulièrement les horizons en mettant 
la théorie khaldûnienne à l’épreuve de l’histoire du 
monde, la focale est nettement plus resserrée ici : il 
s’agit de relire au travers des lunettes d’Ibn Khaldūn, 
un roman qui nous est bien familier, la naissance du 
monde islamique. 

L’initiative est moins banale qu’il n’y paraît. Si 
l’œuvre d’Ibn Khaldūn nous est bien connue, c’est, le 
plus souvent, à travers la Muqaddima, dans laquelle 
il formalise sa théorie de l’Histoire (t. I, II et III de 
son Livre des Exemples), ainsi que pour la richesse de 
son récit sur le Maghreb médiéval (t. VI et VII). On 
oublie fréquemment qu’il a aussi écrit sur l’Orient. 
Cet oubli a de sévères répercussions, car si les pre-
miers et les derniers volumes de son œuvre sont 
traduits de longue date, les t. III, IV et V, consacrés à 
l’histoire de l’Islam oriental – de l’Islam « impérial », 
dirait G. Martinez-Gros – restent inédits en langue 
européenne, comme si son regard de Tunisois 
du xive siècle ne présentait d’intérêt que pour le 
Maghreb de la fin du Moyen Âge.

Cette histoire de l’Empire islamique s’attache 
précisément à démontrer le contraire. L’ouvrage, 
marqué par l’œuvre khaldûnienne jusque dans 
son plan, dans la mesure où, à l’image du Livre des 
Exemples, il est constitué par un tiers de théorie et 
deux tiers d’observations strictement historiques, se 
veut plus spécifiquement guidé par deux principes, 
clairement exposés en ouverture (chap. 1, p. 27-52). 
D’abord, il s’agit d’abandonner les grilles de lecture de 
vaste échelle (histoire globale, mondiale, connectée), 
qui, quelles qu’elles soient, concourent bien souvent 
à démontrer in fine la supériorité de l’Occident, en 
ne lisant ses rapports avec d’autres ensembles que 
sous l’angle de la concurrence, voire de la confronta-
tion. Ensuite, bien que la gymnastique intellectuelle 
ne soit pas aisée, il s’agit de quitter notre propre 
régime d’historicité et, surtout, d’écarter d’emblée les 
anachronismes qui, bien qu’ils puissent être parfois 
indispensables à la réflexion historique, biaisent 
souvent notre perception.

Autrement dit, ce livre ambitionne, et le défi n’est 
pas mince, de présenter le regard de l’Islam médiéval 
sur l’Islam médiéval, spécifiquement sur ce moment 
particulier qui a été conceptualisé à cette époque 
comme un « âge d’or » (viie-xe siècle). Ces trois siècles, 
qui s’ouvrent avec la prédication muhammadienne 
et se referment avec l’éclatement formel de l’Umma, 
jouissent en effet dans les historiographies islamiques 
médiévales – et parfois encore dans les historiogra-
phies contemporaines – d’une image de prestige : ils 
sont associés à l’unité perdue de la Communauté, 
mais aussi à la prééminence, sur tous les plans ou 
presque, de l’arabité. À ce titre, les auteurs médié-
vaux en étaient familiers, bien davantage que nous 
le sommes. La perspective repose évidemment majo-
ritairement sur le récit khaldûnien, et si deux autres 
grands historiographes musulmans, al-Ṭabarī (839-
923) et Ibn al-Athīr (1160-1233), se voient convoqués 
dans l’introduction, le lecteur ne pourra que regretter 
leur maigre utilisation au fil du propos, alors que la 
comparaison de leurs conceptions aurait pu nourrir 
une riche réflexion, quoique peut-être tentaculaire. 

Après un résumé limpide des grands axiomes 
posés par la Muqaddima (chap. 2, p. 53-78), l’auteur 
commence par questionner, de manière indirecte, 
la temporalité dans laquelle l’histoire khaldûnienne 
s’inscrit ; il relève, d’abord formellement, puis tout 
au long de l’ouvrage, qu’elle a une double dimen-
sion (chap. 3, p. 79-98). L’histoire d’Ibn Khaldūn est 
avant tout une histoire de très longue durée, qui se 
marie parfaitement avec les résiliences et les perma-
nences de la géographie. Le mouvement charnière 
des conquêtes islamiques du ier/viie siècle l’illustre 
à merveille. 

Portés par le message muḥammadien, qui a 
transcendé les divisions tribales, les Arabes se sont en 
effet engouffrés, comme par un effet de vases com-
municants, dans ces vastes bassins sédentarisés (et 
donc désarmés) qu’avaient pacifié les Romains et les 
Perses depuis les Achéménides, leur expansion trou-
vant là les mêmes limites que la leur. L’Islam médiéval 
a son centre névralgique, et la théorie khaldûnienne 
ne peut y voir de hasard, dans les espaces les plus 
anciennement anthropisés du monde, la vallée du 
Nil et la Mésopotamie. Le Caire est fondé à quelques 
kilomètres de l’antique site de Memphis, Bagdad à 
proximité de Ctésiphon, voire de Babylone. À ce titre, 
c’est seulement après le xie siècle que le monde isla-
mique parviendra, porté par des dynamiques et des 
peuples nouveaux, à sortir de ce carcan géographique 
hérité de l’Antiquité, voire réinvesti. Là où l’histo-
riographie classique voit un renouvellement grâce 
aux évolutions portées par les peuples nouveaux 
de l’Islam, l’auteur voit la fin de l’empire, tiraillé par 
des forces centrifuges dont les pôles sont désormais 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Martinez-Gros Gabriel: L’Empire islamique (VIIe-XIe siècle), recensé par Aurélien Montel
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 35 67

III. HISTOIRE

situés en dehors du Dār al-Islām (en Europe, latine 
ou balkanique, en Afrique subsaharienne, dans le 
sous-continent indien, dans la steppe centrasiatique) 

– la thèse ne manque pas de séduire. 
Loin de pouvoir être résumée à un mouvement 

linéaire, l’histoire d’Ibn Khaldūn est également 
mouvement, renouvellement : sous sa plume, la 
conception islamique de l’Histoire, tendue vers le 
Jour du Jugement et l’accomplissement du Salut, se 
marie à merveille avec un temps cyclique, comme 
l’auteur l’avait déjà mis en évidence dans Les sept 
vies de l’Islam (2006). Pour Ibn Khaldūn en effet, 
l’histoire n’est jamais qu’une succession de « vies », 
dont la durée avoisine les 120 ans, qu’il subdivise en 
outre en trois générations d’environ 40 ans chacune 
(naissance-apogée-déclin) – version islamique d’un 
constat déjà dressé par Polybe au iie siècle avant 
notre ère. Ce mouvement, qui en devient lancinant, 
voire prévisible, traverse l’ouvrage entier, qui se voit 
lui aussi divisé, dans sa partie strictement historique, 
en vies, puis en générations.

Les chapitres suivants (ch. 4-8, p. 125-251) 
livrent ainsi une relecture de cette histoire au long 
cours, qui s’étire de l’Hégire à l’apparition du sultanat 
seldjoukide, mais couvre aussi toute l’étendue du 
Dār al-Islām, à grand renfort d’allers-retours entre 
l’Orient et l’Occident, de la Transoxiane à l’Andalus. 
L’intérêt de cette seconde partie, qui déroule un plan 
chronologique, réside bien moins dans les faits, bien 
connus des lecteurs, qui y sont relatés que dans la 
manière dont l’auteur les (ré)interprète, à l’aune du 
modèle khaldûnien. Ainsi par exemple la grande 
fitna, qui est si unanimement considérée comme 
un traumatisme, se voit ici présentée comme l’acte 
de naissance de l’Empire, parachevant dans le sang 
la prise de contrôle du jeune État islamique par les 
élites mecquoises (p. 135-140) ; quant à l’assassinat 
d’al-Mutawakkil (861), il révèle, par le fait que les 
individus s’effacent désormais dans les institutions, 
que le monde abbasside a désormais acquis tous les 
atours de la sédentarité qui fait les empires (p. 188-
189). Les exemples qui montrent que cette relecture 
pourra certainement contribuer à renouveler les 
problématiques, ne manquent donc pas. La conclu-
sion est à ce titre exemplaire, défendant l’idée que 
l’islam est, jusque dans ses fondements, une créa-
tion de l’empire, lui-même hérité des constructions 
politiques antiques, à rebours de la conception des 
penseurs de l’Islam médiéval (p. 261-263).

L’entreprise de réinterprétation de l’histoire du 
monde islamique tout entier par l’usage du modèle 
khaldûnien, qui a déjà été tant mis à profit pour 
l’histoire du Maghreb, pouvait paraître risquée. Il 
ne fait pourtant aucun doute que l’exercice est 
pleinement réussi : la lecture soulève nombre de 

questionnements, amène à repenser les probléma-
tiques, et cherche à bouleverser les paradigmes. Pour 
terminer, l’ensemble, servi par une écriture élégante, 
est accompagné d’outils qui seront appréciables 
pour les lecteurs les moins familiers de l’histoire du 
monde islamique, à savoir un cahier central compor-
tant sept cartes, une chronologie (p. 111-123), une 
bibliographie synthétique (p. 317-320) qui repose sur 
les grands classiques du genre, mais ne fait pas pour 
autant l’économie des travaux récents, un lexique 
(p. 183-189) et des index (p. 321-329).

Aurélien Montel
Université Lyon 2 - UMR 5648-CIHAM

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Martinez-Gros Gabriel: L’Empire islamique (VIIe-XIe siècle), recensé par Aurélien Montel
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

