BEREND Nora, HAMEAU-MASSET Youna,
NEMO-PEKELMAN Capucine

et TOLAN John (éds.)

Religious Minorities in Christian, Jewish
and Muslim Law (5th - 15th centuries)

Brepols, Turnhout (Religion and Law in
Medieval Christian and Muslim Societies, 8)
2017, 454 p.

ISBN: 9782503565

Cet ouvrage collectif est issu du colloque final
du programme RELMIN (2010-2015) financé par le
Conseil européen de larecherche (ERC) et portant sur
le statut légal des minorités religieuses dans l'espace
euro-méditerranéen (ve-xve siécle). La préface dresse
un bilan de ce programme en passant en revue les
colloques organisés dans ce cadre, al'origine des neuf
volumes de la série «Religion and Law in Medieval
Christian and Muslim Societies ». Une base de don-
nées d'extraits de textes juridiques concernant les mi-
noritésreligieuses, en langue originale eten traduction
francaise et anglaise, assortis d'un commentaire, est
un autre fruit de ce programme "), Au fil du présent
volume, des entrées de la base sont ainsi exploitées
pour renvoyer en note a un texte précis.

Louvrage rassemble 21 contributions, précédées
d’'uneintroduction de John Tolan et d’introductions
de sections rédigées par ses trois co-éditrices. Dans
cet ouvrage, les minorités religieuses sont moins défi-
nies in abstracto que comme relevant des catégories
suivantes: les juifs en monde chrétien ou musulman,
les chrétiens en Islam, les musulmans en chrétienté.
La réflexion porte davantage sur le droit, ses effets
sociaux, la question de son élaboration et de son
application, que sur la catégorie de « minorités ». La
ligne directrice de l'ouvrage pourrait étre résumée
par cette phrase tirée de 'introduction de section
de C. Nemo-Pekelman: « A I'époque médiévale (...),
la différence religieuse est source de distinction dans
des domaines variés du droit » (p. 119).

On trouvera néanmoins quelques pistes de ré-
flexion au détour de I'introduction (p. 21): du fait de
l'organisation hiérarchisée et fragmentée des sociétés
médiévales, leurs minorités religieuses ne sont pas
a comprendre par contraste avec une « majorité »
unifiée, tandis que l'affiliation religieuse n'est pas le
seul facteur de distinction sociale. En dépit de ces
remarques, l'opposition minorité(s)/majorité est
convoquée par plusieurs auteurs sans étre toujours
interrogée. La catégorie de minorités religieuses est
donc appliquée, tour a tour ou simultanément, a des

(1) http://telma.irht.cnrs.fr/outils/relmin/index/ (consulté le
18/11/2020)
|

I1l. HISTOIRE

minorités numériques — c'est-a-dire des communau-
tés religieuses comptant un petit nombre d’individus
al'échelle étudiée (ville, région, royaume ou ensemble
plus vaste) — ou a des minorités statutaires — c'est-
a-dire dont l'infériorité est inscrite dans le droit ou
dans l'ordre politique du fait de leur appartenance
religieuse. Dans sa contribution, Adam Bishop
rejette explicitement une définition numérique de
la minorité: dans le royaume latin de Jérusalem, les
Croisés peuvent étre définis comme une « majorité
juridique » malgré le fait que les catholiques latins ne
représentent qu'une infime minorité démographique.
Dans la plupart des articles, 'assignation des groupes
étudiés a un statut minoritaire demeure implicite.
De fait, prés de la moitié des contributions portent
sur des communautés juives pour lesquelles les
deux acceptions, numérique et statutaire, se
superposent. Méme dans ce cas ou le statut
minoritaire semble évident, on notera la réflexion
critique de Paola Tartakoff (p. 275), qui appelle a
résister contre l'assignation des juifs et des chrétiens
médiévaux a des « catégories figées » — une minorité
vulnérable face a une majorité puissante — tant les
dynamiques de pouvoir sont fluides, méme au plus
fort de la détérioration de la condition des juifs dans
I'Occident chrétien au xine siecle. Dans le cas des
non-musulmans dans le dar al-isldm, I'assimilation
du statut de dimmr a celui de « minorité » (comme
dans le titre de l'article d’A. Emon) mériterait d'étre
discutée. Elle présente a tout le moins le risque de
lisser la chronologie et les rapports de force politiques
et sociaux au cours des premiers siecles de I'lslam.
La premiere partie du recueil pose le cadre juri-
dique des sociétés médiévales multiconfessionnelles.
John Tolan rappelle en introduction que les systéemes
juridiques médiévaux sont construits sur des textes
faisant autorité et sur leur interprétation, a travers
un processus de canonisation et de commentaire
de ces textes. Quatre essais y sont regroupés dans
la mesure ou ils éclairent la formation de ces corpus
textuels, sources du droit médiéval. Talya Fishman,
auteur de Becoming the People of the Talmud: Oral
Torah as Written Tradition in Medieval Jewish Cultures
(2011), s'intéresse a l'autorité respective du texte et
de la tradition dans la jurisprudence juive médié-
vale. Elle montre que les geonim des 1x®-xi° siecles
écrivant depuis I'lrag accordaient a la tradition
— clest-a-dire a la transmission de la loi de génération
en génération et de maitre a disciples — un poids
plus grand qu’au texte et ce, au moment méme, ol
le Talmud babylonien était fixé par écrit et diffusé
dans les diverses communautés juives. Cette atti-
tude, qui contraste avec I'accent placé sur l'autorité
du texte par les anciens rabbins, est replacée dans le
contexte impérial et intellectuel bagdadien. Anver

BCAI 35

(Y=

BCAI 35 (2021) Berend Nora, Hameau-Masset Youna, Nemo-Pekelman Capucine et Tolan John (éds.): Religious Minorities in Christian, Jewish and Muslim Law (5th - 15th
centuries), recensé par Mathilde Boudier
© IFAO 2026

BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HISTOIRE |

Emon, juriste et historien, revient sur les débats
historiographiques autour du statut de dhimmi en
proposant une critique argumentée des mythes
respectifs de I'harmonie et de la persécution, vus
comme les deux faces d’'une méme maniere de lire le
statut historique de dhimmf au regard d’enjeux poli-
tiques contemporains, sur lesquels il cl6t cependant
lui-méme son article. Il propose d’appréhender la
dhimma au prisme du gouvernement de la pluralité
religieuse dans une entité impériale, en dégageant les
principes en tension qui sous-tendent, selon lui, les
débats des juristes musulmans: universalisme isla-
mique et définition d’'un « bien commun » a partir de
normes musulmanes versus gouvernance impériale et
protection des intéréts et de la tradition du dhimmi.
On peut regretter néanmoins I'absence de mise en
contexte des avis juridiques évoqués, ne serait-ce que
par les lieux et dates de leurs auteurs. De la méme
maniére, dans la tradition juridique islamique, a
propos de la polygamie et de l'esclavage, Jonathan
Brown convoque versets coraniques, hadiths (cano-
niques), interprétations de toutes périodes (jusqu’a
Muhammad Abduh) et données historiques chiffrées
tirées de divers contextes, dans une sorte de relec-
ture rétrospective de la tradition sunnite. Du c6té
chrétien enfin, Ken Pennington expose une synthése
sur la formation du droit écrit dans I'Occident latin
meédiéval (droits romain, canonique, féodal et local).
La question des minorités religieuses n’est donc pas
abordée en tant que telle dans cette premiere partie.

La deuxiéme partie du volume, intitulée « Etudes
comparatives », se divise en trois sections. Sous la
rubrique des «droits de résidence » des minorités
religieuses — par distinction avec ceux de la com-
munauté majoritaire —, la section 1 est présentée
comme un travail de réflexion en équipe consis-
tant a «interroger dans des termes identiques les
sources juridiques venues des terres musulmanes
et chrétiennes ». Dans cette perspective le figh, du
fait de son «origine doctrinale, théorique et abs-
traite », présente une difficulté supplémentaire par
rapport aux chartes chrétiennes ou aux responsa
rabbiniques (introduction par C. Nemo-Pekelman,
p. 119-120). Trois articles en frangais traitent du droit
islamique. Celui dAhmed Oulddali évoque, a partir
de deux livres de figh décoles juridiques différentes
du xi¢siecle, vu comme une période d’apogée de
la pensée juridique musulmane, la hiérarchisation
des obligations du dhimmi selon ces auteurs, puis il
compare le statut du dhimmi a celui du non-musul-
man de passage en pays d’Islam (musta’'min). Farid
Bouchiba se concentre sur des sources malikites —
maghrébines et andalouses — pour éviter d'assembler
« péle-méle les références des écoles juridiques, les
périodes et les régions » (p. 151). ll cite les opinions

diverses de ces juristes a propos des lieux de culte des
dhimmi-s. Pour se distinguer d’'un article en espagnol
d’A. Garcia Sanjuan qui classait ces opinions selon les
deux grandes traditions juridiques malikites (celle de
Kairouan et celle d’Ibn al-M3jishin), Bouchiba divise
son propos selon le statut que les juristes attribuaient
aux villes (conquises par les armes, par reddition, ou
construites ex novo par les musulmans). L'article de
Géraldine Jenvrin resserre l'enquéte au commen-
taire coranique d’al-Qurtubi (m. 671/1272) sur la
question de la jizya. Dans une démarche d’ « exégese
juridique » — qui consiste a déduire une regle de droit
d’'une prescription divine, permettant la « validation
coranique » de la regle en question — al-Qurtubi
commente le verset coranique IX, 29 en quinze
casus (masala-s). La démarche du savant cordouan
montre moins une adaptation au contexte concret
d’application du droit qu’une réflexion interne a la
tradition juridique: il s’agit de justifier par I'exégese
les positions malikites dont al-Qurtubi est I'héritier.

Les trois articles suivants de la section 1 sont
reliés a une problématique commune inspirée de
I'historiographie des juifs dans 'Occident chrétien
(p. 122-123): quelles relations peut-on établir entre
le droit de résidence des minorités religieuses et leur
intégration politique a la communauté majoritaire ?
Par comparaison avec la nationalité moderne, quelle
est l'influence de «l'appartenance ou non a la com-
munauté de référence (étatique, urbaine ou seigneu-
riale) » sur le droit de résidence des minorités ? Anna
Matheson mene une intéressante enquéte dans les
archives portugaises sur la possibilité pour les rési-
dents juifs et musulmans d'obtenir la vizinhanga ou
«municipal membership » dans leur cité. Attentive
aux évolutions, aux variations de contexte d’'une
commune a l'autre et aux limites des sources, elle
souligne le poids du facteur fiscal. Les enjeux fiscaux
sont également prégnants dans la distinction entre
juifs «fils de la cité » et juifs « étrangers » a cette
derniére dans les villes catalanes au tournant du xin®
et du xive siecle, étudiées par Nadezda Koryakina
a travers la confrontation de responsa en hébreu a
des registres royaux en latin. Marisa Bueno Sanchez
met en évidence Iévolution du sens des murs qui
entourent les quartiers musulmans et juifs dans les
villes de Castille, murs qui, de limites permettant a
ces communautés minoritaires de vivre selon leurs
lois, deviennent des outils de ségrégation sociale dans
les mains des autorités chrétiennes. Au xve siecle,
les lois (Cortes de Toléde, 1480) et les discours
théologiques (prédication de Vincent Ferrier, dés
1411-1412) montrent a la fois leur efficacité et leurs
limites. Leur capacité a transformer l'espace urbain
par la création de quartiers de résidence obligatoires
et spécifiques pour les minoritaires — aboutissement

BCAI 35

63

BCAI 35 (2021) Berend Nora, Hameau-Masset Youna, Nemo-Pekelman Capucine et Tolan John (éds.): Religious Minorities in Christian, Jewish and Muslim Law (5th - 15th
centuries), recensé par Mathilde Boudier
© IFAO 2026

BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HISTOIRE |

du processus de ségrégation médiévale — n'empéche
pas de nombreux recours de juifs et de musulmans
aux Rois catholiques, qui leur donnent parfois raison.
Les recherches sur la péninsule Ibérique dominent
ainsi nettement dans cette section.

Dans la section 2, la question des frontiéres et
de la distinction entre les groupes relie les différents
articles, qui portent tous sur la condition des juifs
dans la chrétienté occidentale — a une exception pres.
Larticle de Clara Maillard reprend, en effet, un dos-
sier de lettres envoyées par les papes aux souverains
almohades dans la premiére moitié du xin® siecle,
en proposant une rapide analyse de chacune des
lettres — auxquelles répond une missive unique
d’al-Murtada. Elle note la part belle faite, dans ces
lettres, a la protection des mercenaires chrétiens au
service du souverain du Maroc et de leurs familles,
pour lesquelles la papauté avait nommé un évéque
de Marrakech.

Paola Tartakoff s'intéresse aux cas dans lesquels
les contacts de chrétiens avec le judaisme allaient
jusqu’a la conversion, dans un mouvement ténu a
contre-courant de la marginalisation des juifs dans
la chrétienté occidentale du xin€ siecle. Ces cas rares
mais avérés permettent de comprendre autrement
que comme un vestige rhétorique de I'Antiquité
les mises en garde répétées des autorités ecclésias-
tiques contre la fréquentation des juifs au motif de
l'influence religieuse de ces derniers. Le réle crucial
de la papauté, souligné en introduction (N. Berend),
se retrouve dans plusieurs articles. Jessie Sherwood
rappelle que I'année suivant le premier appel a la
Croisade (1096) fut marquée par des violences contre
les juifs, ces derniers étant sommés de se convertir
au christianisme sous peine d'étre tués. La mémoire
de cette violence apparait en filigrane dans les édits
(pontificaux, impériaux, royaux) et dans les débats
des juristes dans les siécles suivants, notamment
dans le Décret de Gratien et ses commentaires, ces
textes servant a leur tour de fondement a la légis-
lation postérieure, en particulier sous l'inquisition.
Elisheva Baumgarten compare les canons du concile
de Latran IV (1215) et les tagganot (lois communau-
taires) des communautés juives locales, notamment
rhénanes, a propos du vétement et de la coiffure.
Leurs prescriptions se répondent pour indiquer
qu’au xii® siecle, tandis que leurs autorités religieuses
respectives cherchaient a distinguer les juifs de leurs
voisins chrétiens pour éviter les fréquentations et
pour des motifs religieux, juifs et chrétiens parta-
geaient les mémes codes vestimentaires. La méme
logique de sanction envers les fréquentations inter-
confessionnelles explique que les relations sexuelles
entre une femme chrétienne et un homme juif ou
musulman soient passibles de la peine de mort dans

les lois émises par les rois du Portugal au xv© siecle.
Francois Soyer les confronte cependant aux registres
de la chancellerie royale qui gardent la trace de nom-
breux cas de clémence royale. La sévérité proclamée
des peines et leur réel effet ségrégatif coexistaient
avec une forme de pragmatisme royal: une amende
ou l'exil dans des postes militaires éloignés se substi-
tuaient souvent a la peine capitale.

La section 3, intitulée « Tribunaux et proces »,
se penche sur la justice comme point d'observation
de I'application du droit, en posant les questions de
la place faite a la religion du plaignant/de l'accusé
par l'institution judiciaire, de la capacité a témoigner
et du type de preuves disponibles, de la possibilité
du forum shopping pour les membres de minorités
religieuses. Larticle d’Uriel Simonsohn est I'un des
rares a porter sur la période alto-médiévale, au sujet
de la nomination et de l'autorité des chefs chrétiens
et juifs dans les premiers siecles de I'lslam. Sources
canoniques syriaques et responsa juives convergent
pour attester le recours au pouvoir islamique ou
I'intervention de ce dernier dans les affaires eccle-
siastiques, mais aussi pour dénoncer ces interférences.
Patriarches et ge'onim défendent ainsi leur propre
légitimité en soulignant leur indépendance envers
l'autorité politique, par contraste avec les autres
prétendants au leadership de leur communauté

— moines et laics chrétiens, exilarque juif — dont ils
critiquent les manceuvres politiques. Larticle de
Delfina Serrano peut étre lu dans la lignée des tra-
vaux d’U. Simonsohn. L'auteure interroge la position
des juristes musulmans sur le recours des dhimmi-s
au tribunal du cadi a partir de sept textes issus du
contexte cordouan entre les x¢ et x11¢siecles. En
particulier, les avis opposés d’'lbn Hazm (zahirite)
et d’Ibn Rushd al-Jadd (grand-pére d’Averroeés) sont
motivés par des perspectives différentes: universa-
lisme de la loi musulmane pour le premier, favorable
a une compétence étendue du cadi; nécessité de
marquer la frontiére confessionnelle et I'infério-
rité juridique des non-musulmans pour le second
— quitte a restreindre la compétence du cadi —, dans
un contexte de pression des armées chrétiennes au
nord. La diversité des positions au sein méme du
courant malikite est a comprendre comme l'expres-
sion des opinions personnelles des juristes, non
comme un reflet de la pratique judiciaire. Adam
Bishop rappelle que Iétablissement du royaume latin
de Jérusalem bouleversa les hiérarchies sociales, en
plagant au sommet les Latins, catholiques. Il reléve
dans les Livres des assises, notamment celui de la
cour des Bourgeois, la hiérarchie des témoignages
et des peines en fonction de la confession du jus-
ticiable et la pratique de l'esclavage des membres
des minorités religieuses, dont l'affranchissement

BCAI 35 64

BCAI 35 (2021) Berend Nora, Hameau-Masset Youna, Nemo-Pekelman Capucine et Tolan John (éds.): Religious Minorities in Christian, Jewish and Muslim Law (5th - 15th
centuries), recensé par Mathilde Boudier
© IFAO 2026

BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HISTOIRE |

théoriquement possible rencontrait les réticences
des Croisés. Il conclut a laffirmation limitée d’'un
« principe d’équité », chacun ayant des droits légaux
lorsqu'il se présente devant un tribunal croisé, mais
des droits décroissants selon l'ethnicité, la religion
et le statut social.

Les trois autres articles de la section concernent
des communautés juives européennes. La contribu-
tion de Martha Keil, issue d'un article déja publié en
allemand, étudie des contrats en allemand annotés
en hébreu passés entre des chrétiens et des juifs dans
I'Autriche tardo-médiévale, proposant une micro-ob-
servation de la combinaison entre des normes juri-
dico-économiques communes permettant la tran-
saction (les formules allemandes étant généralement
reprises en hébreu) et des marqueurs de la spécificité
juive (l'emploi des caracteres hébraiques, plus que de
la langue). Aleida Paudice concentre son analyse sur
les femmes juives du proces de Trente (1475-1478) au
cours duquel les juifs de la petite communauté de la
ville italienne furent accusés du meurtre rituel d'un
enfant chrétien. Si le procés-verbal, qui retranscrit
des aveux arrachés sous la torture, Ote aux accusées
leur voix propre au profit des préjugés a I'encontre
des juifs (les femmes finissant par avouer ce que les
juges veulent entendre), il s'agit aussi d'une source
riche en détails sur les familles, le statut social et le
réle de ces femmes. Le volume se conclut magistra-
lement par I'étude de Judith Olszowy-Schlanger sur
des faux produits en hébreu a des fins judiciaires
dans I'Angleterre du xu® siecle. Dans un contexte
ou la preuve écrite acquérait un poids croissant,
la production et I'usage de faux est bien attestée,
notamment dans des litiges entre juifs et chrétiens
(tous les cas énoncés portent sur des questions de
prét et de dette). Lauteur démontre d’abord, sur
des critéres paléographiques, que deux documents
sur parchemin en hébreu conservés aujourd’hui a
I'abbaye de Westminster sont de fausses quittances
de dette — que des débiteurs chrétiens avaient sans
doute fait produire pour éviter de rembourser leur
créancier juif. Elle met ensuite ces deux documents
en perspective en s'appuyant sur d'autres cas de faux
apparaissant dans les registres de I'Echiquier des juifs.

Sur la forme, bien que publié par une maison
d’édition renommée, l'ouvrage souffre de nom-
breuses erreurs typographiques et éditoriales. Outre
les mots manquants et les fautes d'orthographe rési-
duelles mais récurrentes, les défaillances concernent
les caractéres spéciaux (tels que h ou s), les italiques,
le tiret servant a séparer les années de regne d’un
personnage ou les numéros de pages qui a « sauté »
dans deux articles, laissant le lecteur face a des séries
continues de 6 ou 8 chiffres, I'harmonisation de la
transcription de lI'arabe d'un article a l'autre. La forme

des références est souvent abrégée (omission du lieu
de publication et de la maison dédition), parfois au
point détre difficilement identifiable pour le non-
initié. Ainsi des Responsa of Rashban fréquemment
citées dans l'article de N. Koryakina sans indication
dédition: est-ce de la base de données de Bar llan
University (« The Responsa Project ») que l'auteur
tire ses références ?

Le souci des éditeurs d'introduire le recueil et
chacune de ses sections offre une mise en perspec-
tive appréciable des enjeux du droit dans le monde
médiéval. La diversité des contextes envisagés fait,
en revanche, varier le concept de minorité d'une
contribution a l'autre. La péninsule Ibérique, I'une
des aires de prédilection du programme RELMIN, est
particulierement bien représentée dans le volume. Le
choix prédominant détudes de cas portant sur les
derniers siécles du Moyen Age, tirés de contextes
pour lesquels I'historien dispose d’archives, permet
de confronter les sources juridiques a des textes issus
d’autres registres, rendant plus tangible I'écart entre
normes et pratiques.

Mathilde Boudier
Docteure, université Paris 1 Panthéon-Sorbonne —
UMR 8167

BCAI 35 65

BCAI 35 (2021) Berend Nora, Hameau-Masset Youna, Nemo-Pekelman Capucine et Tolan John (éds.): Religious Minorities in Christian, Jewish and Muslim Law (5th - 15th
centuries), recensé par Mathilde Boudier
© IFAO 2026

BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

