
 BCAI 35 62

III. HISTOIRE

minorités numériques – c’est-à-dire des communau-
tés religieuses comptant un petit nombre d’individus 
à l’échelle étudiée (ville, région, royaume ou ensemble 
plus vaste) – ou à des minorités statutaires – c’est-
à-dire dont l’infériorité est inscrite dans le droit ou 
dans l’ordre politique du fait de leur appartenance 
religieuse. Dans sa contribution, Adam Bishop 
rejette explicitement une définition numérique de 
la minorité : dans le royaume latin de Jérusalem, les 
Croisés peuvent être définis comme une « majorité 
juridique » malgré le fait que les catholiques latins ne 
représentent qu’une infime minorité démographique. 
Dans la plupart des articles, l’assignation des groupes 
étudiés à un statut minoritaire demeure implicite. 
De fait, près de la moitié des contributions portent 
sur des communautés juives pour lesquelles les 
deux acceptions, numérique et statutaire, se 
superposent. Même dans ce cas où le statut 
minoritaire semble évident, on notera la réflexion 
critique de Paola Tartakoff (p. 275), qui appelle à 
résister contre l’assignation des juifs et des chrétiens 
médiévaux à des « catégories figées » – une minorité 
vulnérable face à une majorité puissante – tant les 
dynamiques de pouvoir sont fluides, même au plus 
fort de la détérioration de la condition des juifs dans 
l’Occident chrétien au xiiie siècle. Dans le cas des 
non-musulmans dans le dār al-islām, l’assimilation 
du statut de ḏimmī à celui de « minorité » (comme 
dans le titre de l’article d’A. Emon) mériterait d’être 
discutée. Elle présente à tout le moins le risque de 
lisser la chronologie et les rapports de force politiques 
et sociaux au cours des premiers siècles de l’Islam.

La première partie du recueil pose le cadre juri-
dique des sociétés médiévales multiconfessionnelles. 
John Tolan rappelle en introduction que les systèmes 
juridiques médiévaux sont construits sur des textes 
faisant autorité et sur leur interprétation, à travers 
un processus de canonisation et de commentaire 
de ces textes. Quatre essais y sont regroupés dans 
la mesure où ils éclairent la formation de ces corpus 
textuels, sources du droit médiéval. Talya Fishman, 
auteur de Becoming the People of the Talmud: Oral 
Torah as Written Tradition in Medieval Jewish Cultures 
(2011), s’intéresse à l’autorité respective du texte et 
de la tradition dans la jurisprudence juive médié-
vale. Elle montre que les ge’onim des ixe-xie siècles 
écrivant depuis l’Iraq accordaient à la tradition 

– c’est-à-dire à la transmission de la loi de génération 
en génération et de maître à disciples – un poids 
plus grand qu’au texte et ce, au moment même, où 
le Talmud babylonien était fixé par écrit et diffusé 
dans les diverses communautés juives. Cette atti-
tude, qui contraste avec l’accent placé sur l’autorité 
du texte par les anciens rabbins, est replacée dans le 
contexte impérial et intellectuel bagdadien. Anver 

Berend  Nora, Hameau-Masset Youna, 
Nemo-Pekelman Capucine 
et Tolan John (éds.)
Religious Minorities in Christian, Jewish 
and Muslim Law (5th - 15th centuries)

Brepols, Turnhout (Religion and Law in 
Medieval Christian and Muslim Societies, 8)
2017, 454 p.
ISBN : 9782503565

Cet ouvrage collectif est issu du colloque final 
du programme RELMIN (2010-2015) financé par le 
Conseil européen de la recherche (ERC) et portant sur 
le statut légal des minorités religieuses dans l’espace 
euro-méditerranéen (ve-xve siècle). La préface dresse 
un bilan de ce programme en passant en revue les 
colloques organisés dans ce cadre, à l’origine des neuf 
volumes de la série « Religion and Law in Medieval 
Christian and Muslim Societies ». Une base de don-
nées d’extraits de textes juridiques concernant les mi-
norités religieuses, en langue originale et en traduction 
française et anglaise, assortis d’un commentaire, est 
un autre fruit de ce programme (1). Au fil du présent 
volume, des entrées de la base sont ainsi exploitées 
pour renvoyer en note à un texte précis.

L’ouvrage rassemble 21 contributions, précédées 
d’une introduction de John Tolan et d’introductions 
de sections rédigées par ses trois co-éditrices. Dans 
cet ouvrage, les minorités religieuses sont moins défi-
nies in abstracto que comme relevant des catégories 
suivantes : les juifs en monde chrétien ou musulman, 
les chrétiens en Islam, les musulmans en chrétienté. 
La réflexion porte davantage sur le droit, ses effets 
sociaux, la question de son élaboration et de son 
application, que sur la catégorie de « minorités ». La 
ligne directrice de l’ouvrage pourrait être résumée 
par cette phrase tirée de l’introduction de section 
de C. Nemo-Pekelman : « À l’époque médiévale (…), 
la différence religieuse est source de distinction dans 
des domaines variés du droit » (p. 119).

On trouvera néanmoins quelques pistes de ré-
flexion au détour de l’introduction (p. 21) : du fait de 
l’organisation hiérarchisée et fragmentée des sociétés 
médiévales, leurs minorités religieuses ne sont pas 
à comprendre par contraste avec une « majorité » 
unifiée, tandis que l’affiliation religieuse n’est pas le 
seul facteur de distinction sociale. En dépit de ces 
remarques, l’opposition minorité(s)/majorité est 
convoquée par plusieurs auteurs sans être toujours 
interrogée. La catégorie de minorités religieuses est 
donc appliquée, tour à tour ou simultanément, à des 

(1) http://telma.irht.cnrs.fr/outils/relmin/index/ (consulté le 
18/11/2020)

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Berend Nora, Hameau-Masset Youna, Nemo-Pekelman Capucine et Tolan John (éds.): Religious Minorities in Christian, Jewish and Muslim Law (5th - 15th
centuries), recensé par Mathilde Boudier
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 35 63

III. HISTOIRE

diverses de ces juristes à propos des lieux de culte des 
dhimmī-s. Pour se distinguer d’un article en espagnol 
d’A. García Sanjuán qui classait ces opinions selon les 
deux grandes traditions juridiques malikites (celle de 
Kairouan et celle d’Ibn al-Mājishūn), Bouchiba divise 
son propos selon le statut que les juristes attribuaient 
aux villes (conquises par les armes, par reddition, ou 
construites ex novo par les musulmans). L’article de 
Géraldine Jenvrin resserre l’enquête au commen-
taire coranique d’al-Qurṭubī (m. 671/1272) sur la 
question de la jizya. Dans une démarche d’ « exégèse 
juridique » – qui consiste à déduire une règle de droit 
d’une prescription divine, permettant la « validation 
coranique » de la règle en question – al-Qurṭubī 
commente le verset coranique IX, 29 en quinze 
casus (mas’ala-s). La démarche du savant cordouan 
montre moins une adaptation au contexte concret 
d’application du droit qu’une réflexion interne à la 
tradition juridique : il s’agit de justifier par l’exégèse 
les positions malikites dont al-Qurṭubī est l’héritier.

Les trois articles suivants de la section 1 sont 
reliés à une problématique commune inspirée de 
l’historiographie des juifs dans l’Occident chrétien 
(p. 122-123) : quelles relations peut-on établir entre 
le droit de résidence des minorités religieuses et leur 
intégration politique à la communauté majoritaire ? 
Par comparaison avec la nationalité moderne, quelle 
est l’influence de « l’appartenance ou non à la com-
munauté de référence (étatique, urbaine ou seigneu-
riale) » sur le droit de résidence des minorités ? Anna 
Matheson mène une intéressante enquête dans les 
archives portugaises sur la possibilité pour les rési-
dents juifs et musulmans d’obtenir la vizinhança ou 
« municipal membership » dans leur cité. Attentive 
aux évolutions, aux variations de contexte d’une 
commune à l’autre et aux limites des sources, elle 
souligne le poids du facteur fiscal. Les enjeux fiscaux 
sont également prégnants dans la distinction entre 
juifs « fils de la cité » et juifs « étrangers » à cette 
dernière dans les villes catalanes au tournant du xiiie 
et du xive siècle, étudiées par Nadezda Koryakina 
à travers la confrontation de responsa en hébreu à 
des registres royaux en latin. Marisa Bueno Sánchez 
met en évidence l’évolution du sens des murs qui 
entourent les quartiers musulmans et juifs dans les 
villes de Castille, murs qui, de limites permettant à 
ces communautés minoritaires de vivre selon leurs 
lois, deviennent des outils de ségrégation sociale dans 
les mains des autorités chrétiennes. Au xve siècle, 
les lois (Cortes de Tolède, 1480) et les discours 
théologiques (prédication de Vincent Ferrier, dès 
1411-1412) montrent à la fois leur efficacité et leurs 
limites. Leur capacité à transformer l’espace urbain 
par la création de quartiers de résidence obligatoires 
et spécifiques pour les minoritaires – aboutissement 

Emon, juriste et historien, revient sur les débats 
historiographiques autour du statut de dhimmī en 
proposant une critique argumentée des mythes 
respectifs de l’harmonie et de la persécution, vus 
comme les deux faces d’une même manière de lire le 
statut historique de dhimmī au regard d’enjeux poli-
tiques contemporains, sur lesquels il clôt cependant 
lui-même son article. Il propose d’appréhender la 
dhimma au prisme du gouvernement de la pluralité 
religieuse dans une entité impériale, en dégageant les 
principes en tension qui sous-tendent, selon lui, les 
débats des juristes musulmans : universalisme isla-
mique et définition d’un « bien commun » à partir de 
normes musulmanes versus gouvernance impériale et 
protection des intérêts et de la tradition du dhimmī. 
On peut regretter néanmoins l’absence de mise en 
contexte des avis juridiques évoqués, ne serait-ce que 
par les lieux et dates de leurs auteurs. De la même 
manière, dans la tradition juridique islamique, à 
propos de la polygamie et de l’esclavage, Jonathan 
Brown convoque versets coraniques, hadiths (cano-
niques), interprétations de toutes périodes (jusqu’à 
Muhammad Abduh) et données historiques chiffrées 
tirées de divers contextes, dans une sorte de relec-
ture rétrospective de la tradition sunnite. Du côté 
chrétien enfin, Ken Pennington expose une synthèse 
sur la formation du droit écrit dans l’Occident latin 
médiéval (droits romain, canonique, féodal et local). 
La question des minorités religieuses n’est donc pas 
abordée en tant que telle dans cette première partie.

La deuxième partie du volume, intitulée « Études 
comparatives », se divise en trois sections. Sous la 
rubrique des « droits de résidence » des minorités 
religieuses – par distinction avec ceux de la com-
munauté majoritaire –, la section 1 est présentée 
comme un travail de réflexion en équipe consis-
tant à « interroger dans des termes identiques les 
sources juridiques venues des terres musulmanes 
et chrétiennes ». Dans cette perspective le fiqh, du 
fait de son « origine doctrinale, théorique et abs-
traite », présente une difficulté supplémentaire par 
rapport aux chartes chrétiennes ou aux responsa 
rabbiniques (introduction par C. Nemo-Pekelman, 
p. 119-120). Trois articles en français traitent du droit 
islamique. Celui d’Ahmed Oulddali évoque, à partir 
de deux livres de fiqh d’écoles juridiques différentes 
du xie siècle, vu comme une période d’apogée de 
la pensée juridique musulmane, la hiérarchisation 
des obligations du dhimmī selon ces auteurs, puis il 
compare le statut du dhimmī à celui du non-musul-
man de passage en pays d’Islam (musta’min). Farid 
Bouchiba se concentre sur des sources malikites – 
maghrébines et andalouses – pour éviter d’assembler 
« pêle-mêle les références des écoles juridiques, les 
périodes et les régions » (p. 151). Il cite les opinions 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Berend Nora, Hameau-Masset Youna, Nemo-Pekelman Capucine et Tolan John (éds.): Religious Minorities in Christian, Jewish and Muslim Law (5th - 15th
centuries), recensé par Mathilde Boudier
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 35 64

III. HISTOIRE

les lois émises par les rois du Portugal au xve siècle. 
François Soyer les confronte cependant aux registres 
de la chancellerie royale qui gardent la trace de nom-
breux cas de clémence royale. La sévérité proclamée 
des peines et leur réel effet ségrégatif coexistaient 
avec une forme de pragmatisme royal : une amende 
ou l’exil dans des postes militaires éloignés se substi-
tuaient souvent à la peine capitale. 

La section 3, intitulée « Tribunaux et procès », 
se penche sur la justice comme point d’observation 
de l’application du droit, en posant les questions de 
la place faite à la religion du plaignant/de l’accusé 
par l’institution judiciaire, de la capacité à témoigner 
et du type de preuves disponibles, de la possibilité 
du forum shopping pour les membres de minorités 
religieuses. L’article d’Uriel Simonsohn est l’un des 
rares à porter sur la période alto-médiévale, au sujet 
de la nomination et de l’autorité des chefs chrétiens 
et juifs dans les premiers siècles de l’Islam. Sources 
canoniques syriaques et responsa juives convergent 
pour attester le recours au pouvoir islamique ou 
l’intervention de ce dernier dans les affaires ecclé-
siastiques, mais aussi pour dénoncer ces interférences. 
Patriarches et ge’onim défendent ainsi leur propre 
légitimité en soulignant leur indépendance envers 
l’autorité politique, par contraste avec les autres 
prétendants au leadership de leur communauté 

– moines et laïcs chrétiens, exilarque juif – dont ils 
critiquent les manœuvres politiques. L’article de 
Delfina Serrano peut être lu dans la lignée des tra-
vaux d’U. Simonsohn. L’auteure interroge la position 
des juristes musulmans sur le recours des dhimmī-s 
au  tribunal du cadi à partir de sept textes issus du 
contexte cordouan entre les xe et xiie siècles. En 
particulier, les avis opposés d’Ibn Hazm (zahirite) 
et d’Ibn Rushd al-Jadd (grand-père d’Averroès) sont 
motivés par des perspectives différentes : universa-
lisme de la loi musulmane pour le premier, favorable 
à une compétence étendue du cadi ; nécessité de 
marquer la frontière confessionnelle et l’infério-
rité juridique des non-musulmans pour le second 

– quitte à restreindre la compétence du cadi –, dans 
un contexte de pression des armées chrétiennes au 
nord. La diversité des positions au sein même du 
courant malikite est à comprendre comme l’expres-
sion des opinions personnelles des juristes, non 
comme un reflet de la pratique judiciaire. Adam 
Bishop rappelle que l’établissement du royaume latin 
de Jérusalem bouleversa les hiérarchies sociales, en 
plaçant au sommet les Latins, catholiques. Il relève 
dans les Livres des assises, notamment celui de la 
cour des Bourgeois, la hiérarchie des témoignages 
et des peines en fonction de la confession du jus-
ticiable et la pratique de l’esclavage des membres 
des minorités religieuses, dont l’affranchissement 

du processus de ségrégation médiévale – n’empêche 
pas de nombreux recours de juifs et de musulmans 
aux Rois catholiques, qui leur donnent parfois raison. 
Les recherches sur la péninsule Ibérique dominent 
ainsi nettement dans cette section.

Dans la section 2, la question des frontières et 
de la distinction entre les groupes relie les différents 
articles, qui portent tous sur la condition des juifs 
dans la chrétienté occidentale – à une exception près. 
L’article de Clara Maillard reprend, en effet, un dos-
sier de lettres envoyées par les papes aux souverains 
almohades dans la première moitié du xiiie siècle, 
en proposant une rapide analyse de chacune des 
lettres – auxquelles répond une missive unique 
d’al-Murtaḍā. Elle note la part belle faite, dans ces 
lettres, à la protection des mercenaires chrétiens au 
service du souverain du Maroc et de leurs familles, 
pour lesquelles la papauté avait nommé un évêque 
de Marrakech.

Paola Tartakoff s’intéresse aux cas dans lesquels 
les contacts de chrétiens avec le judaïsme allaient 
jusqu’à la conversion, dans un mouvement ténu à 
contre-courant de la marginalisation des juifs dans 
la chrétienté occidentale du xiiie siècle. Ces cas rares 
mais avérés permettent de comprendre autrement 
que comme un vestige rhétorique de l’Antiquité 
les mises en garde répétées des autorités ecclésias-
tiques contre la fréquentation des juifs au motif de 
l’influence religieuse de ces derniers. Le rôle crucial 
de la papauté, souligné en introduction (N. Berend), 
se retrouve dans plusieurs articles. Jessie Sherwood 
rappelle que l’année suivant le premier appel à la 
Croisade (1096) fut marquée par des violences contre 
les juifs, ces derniers étant sommés de se convertir 
au christianisme sous peine d’être tués. La mémoire 
de cette violence apparaît en filigrane dans les édits 
(pontificaux, impériaux, royaux) et dans les débats 
des juristes dans les siècles suivants, notamment 
dans le Décret de Gratien et ses commentaires, ces 
textes servant à leur tour de fondement à la légis-
lation postérieure, en particulier sous l’inquisition. 
Elisheva Baumgarten compare les canons du concile 
de Latran IV (1215) et les taqqanot (lois communau-
taires) des communautés juives locales, notamment 
rhénanes, à propos du vêtement et de la coiffure. 
Leurs prescriptions se répondent pour indiquer 
qu’au xiiie siècle, tandis que leurs autorités religieuses 
respectives cherchaient à distinguer les juifs de leurs 
voisins chrétiens pour éviter les fréquentations et 
pour des motifs religieux, juifs et chrétiens parta-
geaient les mêmes codes vestimentaires. La même 
logique de sanction envers les fréquentations inter-
confessionnelles explique que les relations sexuelles 
entre une femme chrétienne et un homme juif ou 
musulman soient passibles de la peine de mort dans 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Berend Nora, Hameau-Masset Youna, Nemo-Pekelman Capucine et Tolan John (éds.): Religious Minorities in Christian, Jewish and Muslim Law (5th - 15th
centuries), recensé par Mathilde Boudier
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 35 65

III. HISTOIRE

des références est souvent abrégée (omission du lieu 
de publication et de la maison d’édition), parfois au 
point d’être difficilement identifiable pour le non-
initié. Ainsi des Responsa of Rashban fréquemment 
citées dans l’article de N. Koryakina sans indication 
d’édition : est-ce de la base de données de Bar Ilan 
University (« The Responsa Project ») que l’auteur 
tire ses références ?

Le souci des éditeurs d’introduire le recueil et 
chacune de ses sections offre une mise en perspec-
tive appréciable des enjeux du droit dans le monde 
médiéval. La diversité des contextes envisagés fait, 
en revanche, varier le concept de minorité d’une 
contribution à l’autre. La péninsule Ibérique, l’une 
des aires de prédilection du programme RELMIN, est 
particulièrement bien représentée dans le volume. Le 
choix prédominant d’études de cas portant sur les 
derniers siècles du Moyen Âge, tirés de contextes 
pour lesquels l’historien dispose d’archives, permet 
de confronter les sources juridiques à des textes issus 
d’autres registres, rendant plus tangible l’écart entre 
normes et pratiques.

Mathilde Boudier
Docteure, université Paris 1 Panthéon-Sorbonne – 

UMR 8167

théoriquement possible rencontrait les réticences 
des Croisés. Il conclut à l’affirmation limitée d’un 
« principe d’équité », chacun ayant des droits légaux 
lorsqu’il se présente devant un tribunal croisé, mais 
des droits décroissants selon l’ethnicité, la religion 
et le statut social.

Les trois autres articles de la section concernent 
des communautés juives européennes. La contribu-
tion de Martha Keil, issue d’un article déjà publié en 
allemand, étudie des contrats en allemand annotés 
en hébreu passés entre des chrétiens et des juifs dans 
l’Autriche tardo-médiévale, proposant une micro-ob-
servation de la combinaison entre des normes juri-
dico-économiques communes permettant la tran-
saction (les formules allemandes étant généralement 
reprises en hébreu) et des marqueurs de la spécificité 
juive (l’emploi des caractères hébraïques, plus que de 
la langue). Aleida Paudice concentre son analyse sur 
les femmes juives du procès de Trente (1475-1478) au 
cours duquel les juifs de la petite communauté de la 
ville italienne furent accusés du meurtre rituel d’un 
enfant chrétien. Si le procès-verbal, qui retranscrit 
des aveux arrachés sous la torture, ôte aux accusées 
leur voix propre au profit des préjugés à l’encontre 
des juifs (les femmes finissant par avouer ce que les 
juges veulent entendre), il s’agit aussi d’une source 
riche en détails sur les familles, le statut social et le 
rôle de ces femmes. Le volume se conclut magistra-
lement par l’étude de Judith Olszowy-Schlanger sur 
des faux produits en hébreu à des fins judiciaires 
dans l’Angleterre du xiiie siècle. Dans un contexte 
où la preuve écrite acquérait un poids croissant, 
la production et l’usage de faux est bien attestée, 
notamment dans des litiges entre juifs et chrétiens 
(tous les cas énoncés portent sur des questions de 
prêt et de dette). L’auteur démontre d’abord, sur 
des critères paléographiques, que deux documents 
sur parchemin en hébreu conservés aujourd’hui à 
l’abbaye de Westminster sont de fausses quittances 
de dette – que des débiteurs chrétiens avaient sans 
doute fait produire pour éviter de rembourser leur 
créancier juif. Elle met ensuite ces deux documents 
en perspective en s’appuyant sur d’autres cas de faux 
apparaissant dans les registres de l’Échiquier des juifs.

Sur la forme, bien que publié par une maison 
d’édition renommée, l’ouvrage souffre de nom-
breuses erreurs typographiques et éditoriales. Outre 
les mots manquants et les fautes d’orthographe rési-
duelles mais récurrentes, les défaillances concernent 
les caractères spéciaux (tels que ḥ ou ṣ), les italiques, 
le tiret servant à séparer les années de règne d’un 
personnage ou les numéros de pages qui a « sauté » 
dans deux articles, laissant le lecteur face à des séries 
continues de 6 ou 8 chiffres, l’harmonisation de la 
transcription de l’arabe d’un article à l’autre. La forme 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Berend Nora, Hameau-Masset Youna, Nemo-Pekelman Capucine et Tolan John (éds.): Religious Minorities in Christian, Jewish and Muslim Law (5th - 15th
centuries), recensé par Mathilde Boudier
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

