
 BCAI 35 54

III. HISTOIRE

Toral-Niehoff  Isabel 
Al-Ḥīra, eine arabische Kulturmetropole 
im spätantiken Kontexte

Leiden, Brill, 
(Islamic History and Civilization, 104)
2014, xviii, 244 p.
ISBN : 9789004229266

Dans cet ouvrage très bien documenté, Isabel 
Toral-Niehoff apporte un éclairage nouveau sur le 
royaume arabe des Lakhmides (ca. 270-602) et sa 
capitale al-Ḥīra. Envisager l’histoire du royaume 
lakhmide dans le cadre de l’Antiquité tardive offre 
notamment l’avantage, – et c’est là l’un des objectifs 
explicites de l’étude –, d’espérer cerner davantage 
quelle a pu être, à travers les contacts entretenus 
avec les tribus nomades de l’Arabie, l’influence 
de l’importante communauté chrétienne de ce 
royaume sur le milieu mecquois et de mieux prendre 
en compte l’environnement qui fut celui de l’islam 
primitif. Il s’agit aussi de remettre en perspective le 
rôle joué par al-Ḥīra, située à proximité de l’une des 
villes les plus importantes du jeune califat islamique, 
Kūfa, fondée en 639, dans la naissance de la culture 
arabo-islamique. L’auteur souligne que l’histoire 
des relations entre ces deux villes, qui vécurent en 
parallèle durant plusieurs siècles, reste à faire. Car 
si al-Ḥīra tomba progressivement en ruines après 
la conquête musulmane, ses monastères et ses 
vignobles nourrirent abondamment l’imagination 
des Kufiotes musulmans. 

Dans le premier chapitre, intitulé « Background 
historico-culturel », l’auteur pose la question de 
l’état des sources à notre disposition. Elle pointe le 
déséquilibre existant entre la pauvreté des matériaux 
archéologiques et épigraphiques et l’abondance 
des sources écrites qui nous sont parvenues par les 
traditions arabes qui, dans leur récit portant sur la 
Jāhiliyya, accordent une grande place à l’histoire d’al-
Ḥīra, de ses rois, vus comme les prédécesseurs directs 
du pouvoir arabo-musulman en Irak, et de ses poètes. 
Quant à la ville, elle devint, dans l’imaginaire arabe, 
un incontournable lieu de mémoire de la gloire des 
anciens Arabes. Mais ces sources, fixées à partir du 
viiie siècle, posent de nombreux problèmes : truffés 
d’anachronismes et de projections, leurs récits nous 
disent, en réalité, autant sur le temps du « raconter » 
que sur le temps raconté. La méfiance à l’égard de 
leur valeur historique a conduit les chercheurs des 
dernières décennies à les exploiter essentiellement 
dans leur dimension littéraire, rhétorique et nar-
rative, si bien que la question de leur relation avec 
le contexte historique a à peine été effleurée. Aux 
yeux de l’auteur, la prudence indispensable dans le 

traitement de ces sources ne doit pas conduire à les 
négliger. Leur fonctionnement n’est en effet guère 
différent de celui des autres sources de documen-
tation sur l’Antiquité tardive, voire sur la période 
médiévale. Concernant al-Ḥīra, Isabel Toral-Niehoff 
distingue trois catégories de sources : celles focalisées 
sur l’histoire dynastique et celle de la ville, qui se 
confondent souvent, celles consacrées à l’histoire 
des tribus et, enfin, la poésie ancienne. Les premières, 
surtout quand elles portent sur la période la plus 
ancienne, sont très délicates à manier. Le caractère 
oral de leur transmission explique l’existence de ver-
sions contradictoires et de traits légendaires, ainsi 
qu’une chronologie fantaisiste. Ainsi, la liste des rois 
lakhmides, avec ses problèmes chronologiques et 
ses contradictions, pose déjà question et avait causé 
beaucoup de soucis à l’auteur de la première mono-
graphie sur al-Ḥīra, Gustav Rothstein. Néanmoins, 
il ne s’agit pas de récits purement fictionnels qui 
seraient totalement déconnectés de la réalité histo-
rique. Ces sources peuvent être exploitées, à condi-
tion d’être examinées à la lumière d’autres données et 
de faire l’objet d’une analyse rigoureuse. Le deuxième 
type de sources est composé des récits mettant en 
scène l’histoire tribale des Arabes, au premier rang 
desquels figurent les Ayyām al-‘Arab, transmis dans 
diverses anthologies historiques et commentaires 
philologiques. Relatant les conflits intertribaux des 
Arabes du Nord, ils posent un regard plutôt négatif 
sur les Lakhmides et les structures monarchiques. 
Leur exploitation se heurte aux mêmes difficultés 
que les sources précédentes, leurs auteurs ayant 
tendance à projeter dans le passé de l’Antéislam leurs 
expériences des conflits ayant éclaté aux premiers 
temps de l’islam. La poésie ancienne, enfin, mérite 
aussi, comme l’a montré Theodor Nöldeke, d’être 
prise en considération. Mais son intérêt historique 
atteint très vite ses limites car, en-dehors même du 
fait de l’épineuse question de son authenticité, elle 
souffre du manque d’éléments narratifs et traite les 
événements historiques, supposément connus de 
l’auditoire, de manière allusive.

L’auteur recense ensuite les œuvres et auteurs 
incontournables pour la connaissance du milieu 
lakhmide : les deux ouvrages les plus importants sont 
le Ta’rīkh al-rusul wa-l-mulūk de Ṭabarī (839-923) et 
le Kitāb al-Aghānī d’Abū l-Faraj al-Iṣfahānī (895-967). 
Ce dernier s’appuie essentiellement sur la transmis-
sion du kufiote Hišām b. Muḥammad b. al-Kalbī 
(ca. 737-819), auteur d’un Kitāb al-Ḥīra perdu et d’un 
Kitāb ‘Adī b. Zayd qui a connu le même sort mais 
qui est largement cité aussi bien par Ṭabarī que par 
al-Iṣfahānī. Ibn al-Kalbī fut aussi l’auteur du premier 
Kitāb al-diyārāt, qui inventa un genre voué à une 
belle prospérité et sur lequel s’appuya al-Iṣfahānī 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Toral-Niehoff Isabel: Al-Ḥīra, eine arabische Kulturmetropole im spätantiken Kontexte, recensé par Brigitte Foulon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 35 55

III. HISTOIRE

pour son ouvrage portant le même titre. Parmi les 
autres auteurs pris comme sources par al-Iṣfahānī 
et Ṭabarī figurent le célèbre philologue kufiote 
al-Mufaḍḍal al-Ḍabbī (m. ca. 780), le philologue 
bagdadien Muḥammad b. al-Ḥabīb (m. 860) et le 
Basrien Abū ‘Ubayda (728-784). L’auteur note que 
l’essentiel des sources arabes s’appuie cependant sur 
des sources kufiotes.

Tandis que les sources arabo-musulmanes se 
concentrent sur les poètes, les princes et les tribus, 
les sources syriaques et arabo-chrétiennes, en arabe 
ou en syriaque, se focalisent essentiellement sur les 
institutions et les personnages religieux et reconsti-
tuent les événements dans le contexte de l’histoire 
sainte, influencée par les conflits doctrinaux de 
l’époque. Elles offrent donc un tout autre angle de 
vue sur al-Ḥīra. Parmi elles, l’intérêt, maintes fois 
souligné par Jean Fiey, de la Chronique de Séert, datée 
de 1036 mais renfermant des données remontant 
au viie siècle, pour l’histoire de l’Église sous le règne 
sassanide et en particulier à al-Ḥīra, n’est plus à 
démontrer. Parmi ces sources fondamentales, on 
retiendra encore le Synodicon Orientale, compilé à 
la fin du viiie siècle, qui est notamment la source 
principale pour la liste des évêques d’al-Ḥīra, ou 
encore la Chronique anonyme Guidi, compilée entre 
670 et 680. Après avoir rapidement inventorié les 
autres sources écrites, gréco-romaines et persanes, 
l’auteur passe aux matériaux archéologiques, sus-
ceptibles de compléter avantageusement les écrits. 
Malheureusement, les recherches sont depuis plu-
sieurs années interrompues dans la région en raison 
du contexte géopolitique. L’extension rapide des 
villes de Najaf et Kūfa risque fort de mettre en péril 
les investigations possibles. Enfin, elle souligne la pau-
vreté des matériaux épigraphiques, en comparaison 
avec ceux du Nord syrien. Il faut noter que les rois 
lakhmides ne frappèrent pas leur propre monnaie et 
utilisèrent sans doute les dirhams sassanides.

Le deuxième chapitre est consacré à l’environne-
ment naturel d’al-Ḥīra. La ville est située sur le plateau 
du Najaf, donc proche de la ville actuelle de Najaf, et à 
six kilomètres au sud-est de Kūfa. Sa situation élevée 
et l’influence des vents secs du désert lui valurent 
la réputation de jouir d’un air sain. Trois éléments 
composent l’environnement de la ville : l’Euphrate 
et la zone marécageuse, la proximité du désert et la 
présence d’oasis. La proximité du bras occidental de 
l’Euphrate, qui coulait à l’époque à deux ou trois 
kilomètres à l’est de la ville et de la zone marécageuse 
jouxtant le fleuve, garantissait des apports réguliers 
en eau. Cette proximité permit le développement 
d’un important réseau de canaux irriguant les 
surfaces cultivées. La région développa également 
l’emploi de la na‘ūra (noria). Sur ses sols très fertiles 

prospéraient les palmeraies, les vergers et vignobles. 
À l’Ouest de la ville commence le désert irako-syrien, 
qui s’articule au plateau arabique. Une steppe aride 
sert de transition entre les deux univers. Enfin, les 
oasis nommées ‘Uyūn al-ṭaff, situées à 60 km au 
nord-ouest d’al-Ḥīra, centre de culture hellénistique 
et araméenne dès l’époque romaine et carrefour d’un 
réseau de routes caravanières, complètent l’environ-
nement géographique de la ville.

Dans le troisième chapitre, l’auteur se penche sur 
les origines d’al-Ḥīra, en commençant par évoquer 
l’un de ses éléments les plus mythiques : les Tanūkh, 
à propos desquels les traditions arabes colportent 
nombre de récits légendaires. Selon elles, la ville 
aurait été fondée au début du iiie siècle par des 
Arabes du Nord appartenant à la confédération de 
tribus connue sous le nom de Tanūkh, qui lui auraient 
donné un premier et unique roi : Jaḏīma al-Abrash. 
Ce récit s’insère dans le faisceau de légendes mettant 
en scène l’émigration des Arabes du Nord depuis 
la Tihāma. L’auteur mentionne que, de façon très 
surprenante, toute mention des Tanūkh à propos 
d’al-Ḥīra disparait à partir de la fin du iiie siècle, ce 
qui pourrait signifier que ceux-ci s’assimilèrent très 
vite à la population locale, au point de perdre leur 
identité tribale. Une partie d’entre eux se convertit 
au christianisme. D’autres récits mettent en scène le 
conflit qui aurait opposé les Tanūkh et la reine de 
Palmyre, Zénobie. Udo Hartmann a montré que cet 
épisode, non attesté historiquement mais qu’il faut 
replacer dans le cadre de la concurrence des deux 
cités pour la domination des tribus nomades du nord 
de la Mésopotamie, a avant tout servi à légitimer la 
dynastie d’al-Ḥīra. La victoire de l’empereur Aurélien 
sur Zénobie, en 272, est montrée dans les sources 
arabes comme l’œuvre du fondateur de la dynastie 
lakhmide, ‘Amr b. ‘Adī. Si cette version, inconnue 
des Byzantins, ne reflète en rien la réalité historique, 
il est néanmoins plausible que l’empereur ait reçu 
le soutien des nomades arabes dans son entreprise 
d’anéantissement de Palmyre.

Le quatrième chapitre examine les relations 
entre al-Ḥīra et les Sassanides sur les plans politique 
et culturel et tente de répondre à cette question : 
les Lakhmides furent-ils d’emblée les « vassaux » 
des Sassanides ? La tradition arabe insiste sur cette 
dépendance prévalant, selon elle, depuis le règne de 
‘Amr b. ‘Adī au iiie siècle et présente les rois lakhmides 
comme les « esclaves » des empereurs persans. Quant 
aux sources persanes, elles font d’al-Ḥīra une fonda-
tion perse. Cependant, selon l’auteur, nous manquons 
d’informations sûres à ce sujet, même s’il est à peu 
près établi que la dépendance d’al-Ḥīra vis-à-vis de 
la Perse sassanide ne fit que croître au fil des siècles. 
C’est sous le règne d’al-Mundhir b. Māʼ al-Samāʼ 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Toral-Niehoff Isabel: Al-Ḥīra, eine arabische Kulturmetropole im spätantiken Kontexte, recensé par Brigitte Foulon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 35 56

III. HISTOIRE

(ca. 505-554) que les Lakhmides atteignirent le faîte 
de leur puissance et purent étendre leur autorité 
à une partie importante de la péninsule Arabique, 
peut-être même jusqu’au Ḥijāz, y consolidant ainsi 
l’influence perse. Mais, vers 526, le royaume de Kinda, 
allié aux Byzantins, commença à menacer les posi-
tions lakhmides. Lors d’une absence d’al-Mundhir, 
le roi Ḥārith b. Ḥujr al-Kindī prit le pouvoir à al-Ḥīra. 
Contre toute attente, l’empereur sassanide Kawād 
ne vola pas au secours d’al-Mundhir, qui ne put 
récupérer son trône qu’après l’investiture d’un nouvel 
empereur en Perse. Sur le plan culturel, on observe 
un processus d’acculturation et d’iranisation des 
Arabes d’al-Ḥīra dont il est néanmoins difficile de 
retracer les étapes. Une élite arabe iranisée vit le jour 
à al-Ḥīra, vivier de diplomates, traducteurs et hauts 
fonctionnaires. C’est à la cour que l’influence persane 
se fit la plus prégnante : les princes, dotés de prénoms 
persans, s’employèrent à imiter le faste de celle de 
Ctesiphon. La culture du vin et la tradition musicale 
persane furent adoptées, tandis que l’architecture 
palatiale s’inspirait du modèle persan. Les poètes 
arabes fréquentant la cour étaient accusés par leurs 
homologues de la péninsule Arabique d’employer 
trop de mots persans. C’est un reproche qui fut fait, 
notamment, à al-A‘shā.

Le cinquième chapitre est focalisé sur la ville. 
L’auteur retrace les étapes de l’urbanisation de ce qui 
n’était, au départ, qu’un campement fortifié, la mue 
étant accomplie au plus tard au début du ve siècle. 
La structure de la ville se caractérisait par un habitat 
dispersé sur un vaste espace (25 km2). Les données 
qui datent des premiers temps de l’islam indiquent 
une prédominance de maison simples à un seul étage. 
Il y est question aussi des « palais » (quṣūr) édifiés par 
les grandes familles. Néanmoins, le nom qaṣr reflète 
une multitude de réalités. D’après Lawrence Conrad, 
ce terme s’appliquait à toute demeure « permanente, 
spécifique et stable ». La fonction de ces édifices était 
avant tout de protéger leurs habitants contre les 
attaques des Bédouins et ils avaient donc vocation à 
être fortifiés. Entre les habitations, les palais et les mo-
nastères s’étendaient vergers et palmeraies, champs 
et prairies abondamment irrigués. Selon l’auteur, al-
Ḥīra ressemblait aux oasis arabiques, telle Yathrib/
Médine. Ses habitants ne jugèrent pas nécessaire de 
la ceindre de remparts. Les luxueux palais royaux, 
quant à eux, peuplèrent l’imaginaire des lettrés 
musulmans. Le plus connu d’entre eux, Khawarnak 
inspira un très grand nombre de légendes arabes et 
persanes, réunies par Renate Würsch. Khawarnak et 
ses jardins, édifiés sur une hauteur, jouissaient d’une 
très belle vue sur la ville et d’un air particulièrement 
sain. Une légende attribue la construction de l’édi-
fice à un architecte grec nommé Sinnimār. Non loin 

de Khawarnak se trouvait un autre palais, Sadīr qui, 
comme lui, symbolisait à l’époque islamique le pou-
voir de l’ancienne dynastie et la vanité du pouvoir 
terrestre. Les recherches archéologiques n’ayant pas 
permis à ce jour de localiser ces palais, il faut s’en 
remettre aux sources littéraires arabes, notamment 
à l’Abbasside al-Mas‘ūdī, pour avoir une idée de leur 
plan et de leur apparence. Il est néanmoins difficile 
de savoir à quel point ces palais étaient influencés 
par le modèle architectural sassanide et dans quelle 
mesure eux-mêmes influencèrent l’architecture 
palatiale islamique.

Le sixième chapitre s’intéresse à la population. 
Hétérogène, celle-ci était néanmoins composée en 
majorité d’Arabes. Toutes les sources concordent 
sur ce point, qu’elles soient arabes, syriaques, per-
sanes ou grecques. Les glissements terminologiques, 
constatés dans différentes langues et qui insistent sur 
la dimension « bédouine » des Arabes, semblent être 
en relation avec une transformation des conditions 
de vie des groupes arabophones du Nord de l’Arabie 
observée aux iiie et ive siècles et liée à des innovations 
techniques. Cette transformation a été nommée 
« bédouinisation » par des chercheurs tels que 
Werner Caskel, Michael Zwettler ou Walter Dostal, 
qui ont utilisé le terme Beduinentum pour décrire 
un nomadisme guerrier avec camélidés. Il semble 
que ce soit les mêmes groupes ethniques et linguis-
tiques qui soient revenus sur le devant de la scène 
au viie siècle, comme le montre la continuité dans 
les noms de tribus. La poésie ancienne et la koiné 

‘arabiyya attestent, quant à elles, de l’existence d’une 
conscience collective et d’un sentiment d’apparte-
nance à une même communauté des « Arabes » du 
Nord de l’Arabie. Les habitants d’al-Ḥīra partageaient 
ce sentiment et se sentaient proches des tribus 
bédouines de la Péninsule, auxquelles ils étaient liés 
par de nombreuses alliances politiques, et la ville fut 
un centre important pour le développement de la 
poésie arabe et de la ‘arabiyya. Les sources arabes, au 
premier rang desquelles figure Ibn al-Kalbī, ne s’inté-
ressent qu’à la composante arabe de la population. 
En-dehors des Tanūkh, dont il a été question plus 
haut, elles mettent en relief deux groupes : les ‘ibād 
et les aḥlāf. Les ‘ibād, Arabes chrétiens constitués en 
collectif à partir de différentes tribus, constituaient 
le groupe le plus important de la population de la 
ville et son élite. Leur nom est très connoté religieu-
sement. Il semble qu’il s’agisse d’une très ancienne 
auto-appellation (complétée sans doute à l’origine 
par Allāh ou al-masīḥ) que les auteurs musulmans 
ne parviennent plus à expliquer. Il est possible qu’ils 
aient considéré leur appartenance au christianisme 
comme un facteur de distinction sociale et se soient 
vus comme une élite cultivée très différente des 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Toral-Niehoff Isabel: Al-Ḥīra, eine arabische Kulturmetropole im spätantiken Kontexte, recensé par Brigitte Foulon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 35 57

III. HISTOIRE

Bédouins polythéistes. L’auteur recense les principaux 
clans composant le groupe des ‘ibād. Les Banū Ayyūb, 
auxquels appartenait le poète ‘Adī b. Zayd, étaient 
des Tamīm du Nord, originaires de la Yamāma en 
Arabie centrale et sans doute christianisés très tôt ; 
les autres clans étaient les Banū Liḥyān et Banū Aws 
b. Qallām, les Banū Qabīsa, les Banū Marīna et les 
Banū Buqayla. Le terme Aḥlāf, quant à lui, désignait 
les Arabes plus fraîchement émigrés de la Péninsule 
et qui s’étaient liés aux ‘ibād par un traité d’alliance 
et d’assistance (ḥilf). Dotés d’un statut inférieur, ils 
pouvaient néanmoins être ensuite intégrés au groupe 
des ‘ibād, soit par décision royale, soit par conversion 
au christianisme, soit encore du fait de leur position 
économique, les critères n’étant cependant pas tous 
répertoriés. Al-Ḥīra se révéla en tous les cas être un 
centre attractif de sédentarisation pour tous ceux 
qui venaient de la Péninsule. Hormis les Arabes, 
deux autres groupes composaient la population : les 
Perses, peu nombreux mais formant l’élite politique 
et militaire, et les Araméens, qui constituaient sous 
les Sassanides la majorité de la population rurale de 
l’Irak. On ne dispose que de peu d’informations sur 
ces  paysans autochtones, installés dans le sawād 
proche d’al-Ḥīra. Les sources arabes ne s’y intéressent 
guère, se focalisant, comme c’est la règle chez les 
auteurs arabes médiévaux, sur les populations 
urbaines. Elles établissent néanmoins une claire dis-
tinction entre anbāṭ (« paysans araméens de l’Irak ») 
et ‘Arab (Arabes bédouins et des villes). Constitués 
de diverses ethnies adeptes de plusieurs religions, 
cette population avait en commun la pratique de la 
langue araméenne ainsi que des rites et des coutumes 
spécifiques, si bien qu’il est possible de parler d’une 
« culture araméenne ».

Le septième chapitre s’intéresse à la situation 
linguistique du royaume, caractérisée par un bilin-
guisme araméen-arabe auquel s’ajouta la maîtrise 
du persan. En revanche, la langue la plus presti-
gieuse de l’Antiquité, le grec, ne semble pas avoir 
été connue dans le royaume. L’arabe était la langue 
de communication de la majorité de la population 
urbaine. Selon l’auteur, il s’agissait sans doute d’un 
dialecte local, une variante de l’arabe de l’est de la 
Péninsule. Ce dialecte reçut plus tard l’appellation 
de furātiyya et fut critiqué par al-Mubarrad en raison 
de ses nombreux emprunts à l’araméen et au persan. 
Il coexistait avec la ‘arabiyya des poètes qui, d’après 
les traditions arabes, était aussi la langue de l’admi-
nistration et de la diplomatie, employée aussi bien à 
la cour d’al-Ḥīra qu’à Ctesiphon quand il s’agissait de 
correspondre avec les princes lakhmides. Mais selon 
Axel Knauf, cette langue diplomatique, qu’il nomme 
« early Standard Arabic », différait de la ‘arabiyya des 
poètes. Quid d’une transmission écrite de la poésie à 

al-Ḥīra ? La mise en contact des habitants de la ville 
avec une culture écrite ne fait aucun doute, ce qui 
rend probable le fait que la ‘arabiyya, à l’instar du 
syriaque, se soit aussi écrite. L’auteur estime que, si 
une fixation écrite de la poésie arabe ancienne a eu 
lieu dans l’Antéislam, il y a fort à parier que ce fut à 
al-Ḥīra, mais qu’il est tout aussi probable que la trans-
mission poétique orale soit restée prédominante 
(Axel Knauf). Les autres langues pratiquées dans le 
royaume étaient l’araméen, lingua franca de tous 
les groupes araméens, et le persan (pahlavi), langue 
officielle de la cour de Ctésiphon. Même si le multi-
linguisme était limité à certains cercles et dépendait 
du statut social, de l’éducation et de la religion, une 
culture polyglotte régnait à al-Ḥira. Mais, souligne 
l’auteur, loin d’être une exception, ce multilinguisme 
était plutôt la règle dans l’Antiquité tardive.

Le huitième chapitre est focalisé sur les rela-
tions entre les rois et les tribus, marquées par de 
nombreux conflits d’intérêts. Le combat contre le 
pouvoir royal étant érigé en idéal et en acte héroïque 
par les Bédouins, les rois n’avaient donc pas d’autre 
solution que de mener une politique intelligente 
susceptible d’apaiser leurs relations avec les tribus. 
L’auteur passe donc en revue les lignes de force de la 
politique tribale des Lakhmides, qui consistait autant 
à tirer parti des conflits intertribaux, en empêchant 
les groupements entre tribus, qu’à accorder à certains 
clans des privilèges par le biais de l’institution de la 
ridāfa : l’homme élu au rang de ridf avait à la cour 
une position assez comparable à celle du vizir auprès 
des califes. Seules quelques tribus purent se prévaloir 
de rester à l’écart de ce système de relations avec le 
pouvoir et se nommer laqāḥ, « tribus libres ». Cette 
indépendance à l’égard du pouvoir lakhmide fut ce-
pendant l’exception et non la règle. L’auteur dresse la 
liste des tribus ayant entretenu des relations étroites 
avec le pouvoir lakhmide, en commençant par les 
Tamīm. Reconnue pour sa puissance militaire et son 
rôle dans la protection du commerce caravanier, mais 
aussi vue comme étant sous influence persane, cette 
tribu eut traditionnellement le privilège de choisir 
le ridf parmi ses rangs. Tous les Tamīm n’étaient pas 
nomades et certains d’entre eux étaient installés à 
al-Ḥīra, en particulier les Banū Ayyūb. Cependant, 
les relations des Tamīm avec le pouvoir ne furent pas 
toujours sereines et semblent s’être détériorées à la 
fin du vie siècle, lorsque cette tribu se tourna de plus 
en plus vers La Mecque, dont l’influence grandissait. 
Les Taghlib b. Wāʼil, puissante branche des Rabī‘a 
originaire du Najd/Yamāma, joua aussi un rôle impor-
tant dans l’État lakhmide. Durant la guerre de Basūs, 
ils s’opposèrent à leur clan jumeau, les Bakr b. Wāʼil, 
fermement engagés aux côtés de la confédération des 
Kinda, alors qu’eux soutenaient le roi al-Mundhir III. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Toral-Niehoff Isabel: Al-Ḥīra, eine arabische Kulturmetropole im spätantiken Kontexte, recensé par Brigitte Foulon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 35 58

III. HISTOIRE

Le point d’orgue de ce conflit fut l’assassinat, en 569, 
du roi ‘Amr par le sayyid des Taghlib, le poète ‘Amr 
b. Kulthūm, promulgué par la tradition arabe au rang 
de héros de la liberté bédouine. Les Bakr b. Wāʼil, qui 
constituaient l’un des plus puissants groupes tribaux 
dans l’Irak sassanide tardif, se mirent au service des 
Lakhmides après l’anéantissement du royaume de 
Kinda, en 526. 

Dans le neuvième chapitre, l’auteur examine 
le fonctionnement de la royauté et de son théâtre, 
la cour. Il s’agit d’abord de déterminer quelle était 
la source de la légitimité de la dynastie lakhmide, 
qui régnait sur une population très hétérogène et 
devait compter avec l’aversion profonde des Arabes 
de l’Antéislam pour tout système monarchique. 
 En-dehors même du contexte bien connu de la poli-
tique extérieure des Byzantins et des Perses, il semble 
que les rois d’al-Ḥīra aient aussi mis en avant, pour 
fonder leur légitimité, des arguments généalogiques 
et revendiqué la noblesse de leur lignée qui leur 
assurait un honneur spécifique. Cette conception 
de l’honneur de la lignée entrait en résonnance 
avec le système de valeurs bédouin, dans lequel le 
sayyid tirait son autorité avant tout de son nasab 
mais devait aussi montrer des qualités de leader et 
se montrer digne de sa généalogie. Les rois d’al-Ḥīra 
devaient, à l’instar des sayyids, démontrer leur sens 
de la diplomatie, leur efficacité militaire et une géné-
rosité ostentatoire. Le pouvoir des Lakhmides était 
représenté sur le plan symbolique par une titulature 
(malik, titre arabe très ancien), des formules de salu-
tation spécifiques et des insignes telle la couronne 
(tāj), de style persan, des vêtements d’apparat (ḥulal), 
eux aussi d’origine persane, et un trône (sarīr). Une 
étiquette de cour instituait une hiérarchie très stricte 
entre le roi et les membres de sa cour, hiérarchie 
respectée même lors des libations.

La cour d’al-Ḥīra fut le point de rencontre de 
nombreux poètes célèbres, qui venaient de toutes 
les régions de la Péninsule et chantaient les louanges 
du roi lors de réunions (majlis). L’« école poétique » 
d’al-Ḥīra développa une poésie citadine, différente à 
bien des égards de la tradition bédouine. Elle intro-
duisit des motifs de cour spécifiques, fit la part belle 
au panégyrique et à la poésie bachique et s’enrichit 
de nombreuses images. Mais les intrigues étaient 
nombreuses à la cour et les poètes étaient souvent 
confrontés à l’arbitraire royal. Nombreux furent ceux 
qu’il frappa (‘Abīd b. l-Abraṣ, ‘Adī b. Zayd, Ṭarafa et al-
Mutalammis). Lorsque le climat se faisait trop lourd 
à al-Ḥīra, une alternative existait cependant pour 
les poètes : se réfugier chez les Ghassanides. L’auteur 
revient ensuite sur une question qui a donné lieu à 
de nombreux débats parmi les chercheurs, notam-
ment en réaction aux publications de Louis Cheikho : 

peut-on parler d’une poésie arabo-chrétienne préis-
lamique ? Les thèses de Cheikho, qui avait établi une 
liste de poètes préislamiques chrétiens parmi lesquels 
il avait même placé Imruʼ l-Qays, se sont vite révélées 
intenables. Le seul poète dont l’appartenance au 
christianisme ne fait pas de doute et qui puisse être 
crédité d’une œuvre chrétienne, sans doute inspirée 
par la production syriaque, est ‘Adī b. Zayd. Selon 
l’auteur, le fait que la christianisation des bédouins 
soit restée très superficielle et n’ait obéi qu’à des 
considérations politiques explique sans doute en 
partie cette absence. Mais cela n’empêchait pas les 
poètes, qui rencontraient à al-Ḥīra des chrétiens et 
peut-être aussi des juifs, de se faire l’écho des récits 
et savoirs de ceux-ci. 

Le dixième chapitre est consacré au christia-
nisme à al-Ḥīra. L’auteur interroge d’abord les origines 
de cette religion dans l’espace sassanide, qui vit la 
constitution de communautés chrétiennes dès le 
iiie siècle. Ces chrétiens avaient-ils un passé païen ou 
juif ? Pour l’auteur, il s’agit là d’une question essentielle 
mais qui, au vu de sa complexité, ne peut être abor-
dée en détail dans cet ouvrage. L’on sait néanmoins 
que les juifs constituaient le premier groupe religieux 
organisé et qu’au début de la période sassanide, les 
temples païens avaient pour la plupart disparu et été 
remplacés par des synagogues, ce qui prouve l’exten-
sion du judaïsme dans la population araméenne. Ce 
phénomène favorisa sans doute la propagation du 
christianisme, beaucoup de chercheurs insistant sur 
la perméabilité des deux communautés durant l’Anti-
quité tardive. Il est également établi qu’un réseau 
d’églises apparut sur le territoire perse à partir de la 
seconde moitié du iiie siècle et qu’au ve siècle, une 
Église autonome perse, indépendante du Patriarche 
d’Antioche, vit le jour. Si des juifs convertis ont peut-
être constitué le premier noyau chrétien de la ville, 
le développement de cette religion a également 
bénéficié des pratiques commerciales basées sur les 
contacts réguliers entre marchands de Syrie et de 
Mésopotamie à al-Ḥīra, centre névralgique de plu-
sieurs routes commerciales. Mais le facteur le plus 
décisif pour le développement du christianisme dans 
le royaume lakhmide est sans doute lié à l’activité 
des ascètes et moines missionnaires en provenance 
du Nord de la Syrie et de Mésopotamie. L’ascétisme 
était en effet très développé dans le christianisme 
syriaque et dans le domaine sassanide. Les ascètes 
syriens, souvent des anachorètes, se mouvaient aux 
marges de l’Église officielle. Leur piété ostentatoire 
faisait grande impression auprès des populations 
arabes nomadisant au bord du désert syrien. Leur 
grande mobilité, leurs capacités rhétoriques et leur 
souplesse vis-à-vis du mode de vie spécifique à la 
société tribale contribuèrent aussi largement à leur 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Toral-Niehoff Isabel: Al-Ḥīra, eine arabische Kulturmetropole im spätantiken Kontexte, recensé par Brigitte Foulon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 35 59

III. HISTOIRE

succès. Après avoir évoqué la figure emblématique 
de Ioḥannan Ṭayāya, un saint d’al-Ḥīra, les conflits 
dogmatiques internes à l’Église du royaume, le réseau 
des monastères et des églises, l’auteur s’intéresse aux 
sources renseignant sur les lieux de culte chrétiens à 
al-Ḥīra. Là encore, la plupart des informations éma-
nent des sources musulmanes. Ces lieux exerçaient 
une fascination sur les musulmans qui en avaient fait 
une destination prisée pour leurs excursions. Pour 
les citadins, les monastères étaient, au sens propre 
comme au figuré, des oasis où ils pouvaient échap-
per au contrôle social. Ces séjours donnèrent lieu 
au genre littéraire des kutub al-diyārāt. À l’époque 
abbasside, on dénombrait environ 40 monastères 
et églises dans la région. Ce chiffre peut paraître sur-
prenant, mais sans doute faut-il le comprendre dans 
le contexte du « boom » de la construction d’églises 
de l’Antiquité tardive, lequel a des causes avant tout 
socio-anthropologiques. Certains riches pratiquants, 
en effet, se faisaient construire des églises privées. 
Ainsi, la majorité des églises et monastères d’al-Ḥīra 
ne portaient pas le nom d’un saint, mais celui du 
fondateur de l’édifice, ou même d’un clan tribal. Dans 
les sources arabes, la presque totalité des édifices sont 
nommés dayr (« monastère ») et non bī‘a (« église »). 
À ces nombreux lieux privés s’ajouta dans la ville (à 
partir de 585), une grande et prestigieuse cathédrale. 
Il est difficile de savoir lesquels des édifices mention-
nés dans les textes arabes remontaient à la période 
lakhmide, certains ayant pu être construits après 
l’arrivée de l’islam, malgré l’interdiction d’édifier de 
nouveaux lieux de culte non-musulmans, car situés 
à l’emplacement d’anciennes églises. En effet, les 
chrétiens se regroupèrent, après la conquête musul-
mane dans la ville d’al-Ḥīra, les musulmans peuplant 
la ville voisine de Kūfa.Ce chapitre aborde aussi les 
relations entre la dynastie et le christianisme. Celles-
ci sont complexes, puisqu’un seul des rois lakhmides, 
al-Nu‘mān III b. al-Mundhir, reçut le baptême. La 
coexistence d’une communauté chrétienne en 
expansion avec une dynastie païenne pose question 
et l’on peut se demander pourquoi les rois mirent si 
longtemps à adopter cette religion. Le doute plane 
quant à l’attitude qu’ils adoptèrent vis-à-vis d’elle. 
Ainsi, la thèse de Ṭabarī, selon laquelle Imrūʼ l-Qays 
b. ‘Adī al-Badī‘ (m. 328) aurait été le premier à se 
convertir au christianisme (tanaṣṣara), a été réfutée 
par Nöldeke. On prête à d’autres, tel al-Nu‘mān 
b. al-Shaqīqa (m. 418), des penchants ascétiques et 
une inclination vers le christianisme, mais sans qu’il 
y ait trace d’une conversion formelle. Les  données 
les plus nombreuses concernent al-Nu‘mān III 
b. al-Mundhir (580-602). Elles se concentrent sur 
trois points : les circonstances de son intronisation, 
qui ont donné lieu à des récits très détaillés de la 

part des auteurs musulmans, en particulier Ibn al-
Kalbī, son baptême et la fin de son règne. À la mort 
d’al-Mundhir IV, la dynastie connut une grave crise, 
due notamment à sa défaite contre les Ghassanides. 
En outre, le roi défunt, qui avait plusieurs fils, n’avait 
pas laissé de consigne claire quant à sa succession, 
conformément aux traditions arabes mais aussi du 
fait que la décision en matière successorale revenait 
souvent au pouvoir sassanide. Plusieurs prétendants 
se déclarèrent : le poète ‘Adī b. Zayd, membre des 
Banū Ayyūb, prit fait et cause pour al-Nu‘mān, dont 
la mère était une prisonnière de guerre juive. Il réus-
sit à imposer son candidat, mais le clan adverse des 
Banū Marīna ne tarda pas à intriguer et à monter 
le jeune roi contre les Banū Ayyūb et, en particulier, 
contre ‘Adī b. Zayd. Celui-ci fut finalement exécuté. 
Les récits sur cette accession au trône éclairent les 
relations à l’intérieur de la cité à la fin du vie siècle et 
montrent la crise née de la concurrence des grandes 
familles chrétiennes pour l’accès au pouvoir, même 
si, dans le détail, ils sont ahistoriques et enjolivés. 
Concernant le baptême du roi, les sources donnent 
une vision contradictoire de cet événement. Si al-
Nu‘mān, familier des monothéismes puisque fils 
d’une juive, accepta cette cérémonie, il n’est pas 
impossible qu’il soit resté fidèle au culte païen. Les 
sources chrétiennes rapportent qu’il possédait une 
statue en or de la déesse al-‘Uzza qu’il fit détruire 
après sa conversion. Quant à la disparition brutale 
de la dynastie lakhmide, advenue en 602, elle a, elle 
aussi, mobilisé l’intérêt des chercheurs. Plusieurs 
facteurs ont été mentionnés, qui se sont sans doute 
combinés : la dépendance croissante à l’égard des 
Sassanides, l’incapacité grandissante des rois à conte-
nir l’agressivité des Bédouins, la montée en puissance 
des grandes familles chrétiennes d’al-Ḥīra et enfin les 
dissensions internes sassanides, auxquelles s’est sans 
doute ajouté le désir de vengeance des Banū Ayyūb 
après l’assassinat de ‘Adī b. Zayd.

Brigitte Foulon
Sorbonne nouvelle

Langues, littératures, 
cultures et sociétés étrangères (LLCSE)

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Toral-Niehoff Isabel: Al-Ḥīra, eine arabische Kulturmetropole im spätantiken Kontexte, recensé par Brigitte Foulon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

