| Il. HISTOIRE |

TORAL-NIEHOFF Isabel
Al-Hira, eine arabische Kulturmetropole
im spdtantiken Kontexte

Leiden, Brill,

(Islamic History and Civilization, 104)
2014, xviii, 244 p.

ISBN: 9789004229266

Dans cet ouvrage trés bien documenté, Isabel
Toral-Niehoff apporte un éclairage nouveau sur le
royaume arabe des Lakhmides (ca. 270-602) et sa
capitale al-Hira. Envisager I'histoire du royaume
lakhmide dans le cadre de 'Antiquité tardive offre
notamment l'avantage, — et c’est Ia I'un des objectifs
explicites de l'étude —, d’espérer cerner davantage
quelle a pu étre, a travers les contacts entretenus
avec les tribus nomades de I’Arabie, l'influence
de l'importante communauté chrétienne de ce
royaume sur le milieu mecquois et de mieux prendre
en compte l'environnement qui fut celui de l'islam
primitif. Il s'agit aussi de remettre en perspective le
role joué par al-Hira, située a proximité de 'une des
villes les plus importantes du jeune califat islamique,
Kufa, fondée en 639, dans la naissance de la culture
arabo-islamique. L'auteur souligne que I'histoire
des relations entre ces deux villes, qui vécurent en
paralléle durant plusieurs siécles, reste a faire. Car
si al-Hira tomba progressivement en ruines apres
la conquéte musulmane, ses monasteres et ses
vignobles nourrirent abondamment l'imagination
des Kufiotes musulmans.

Dans le premier chapitre, intitulé « Background
historico-culturel », 'auteur pose la question de
I'état des sources a notre disposition. Elle pointe le
déséquilibre existant entre la pauvreté des matériaux
archéologiques et épigraphiques et I'abondance
des sources écrites qui nous sont parvenues par les
traditions arabes qui, dans leur récit portant sur la
Jahiliyya, accordent une grande place a I'histoire d’al-
Hira, de ses rois, vus comme les prédécesseurs directs
du pouvoir arabo-musulman en Irak, et de ses poetes.
Quant a la ville, elle devint, dans I'imaginaire arabe,
un incontournable lieu de mémoire de la gloire des
anciens Arabes. Mais ces sources, fixées a partir du
Vi€ siecle, posent de nombreux problémes: truffés
d’anachronismes et de projections, leurs récits nous
disent, en réalité, autant sur le temps du « raconter »
que sur le temps raconté. La méfiance a I'égard de
leur valeur historique a conduit les chercheurs des
derniéres décennies a les exploiter essentiellement
dans leur dimension littéraire, rhétorique et nar-
rative, si bien que la question de leur relation avec
le contexte historique a a peine été effleurée. Aux
yeux de l'auteur, la prudence indispensable dans le

traitement de ces sources ne doit pas conduire a les
négliger. Leur fonctionnement n'est en effet guere
différent de celui des autres sources de documen-
tation sur I'Antiquité tardive, voire sur la période
médiévale. Concernant al-Hira, Isabel Toral-Niehoff
distingue trois catégories de sources: celles focalisées
sur I'histoire dynastique et celle de la ville, qui se
confondent souvent, celles consacrées a I'histoire
des tribus et, enfin, la poésie ancienne. Les premiéres,
surtout quand elles portent sur la période la plus
ancienne, sont trés délicates a manier. Le caractére
oral de leur transmission explique I'existence de ver-
sions contradictoires et de traits légendaires, ainsi
qu’une chronologie fantaisiste. Ainsi, la liste des rois
lakhmides, avec ses problemes chronologiques et
ses contradictions, pose déja question et avait causé
beaucoup de soucis a l'auteur de la premiére mono-
graphie sur al-Hira, Gustav Rothstein. Néanmoins,
il ne s’agit pas de récits purement fictionnels qui
seraient totalement déconnectés de la réalité histo-
rique. Ces sources peuvent étre exploitées, a condi-
tion d'étre examinées a la lumiere d'autres données et
de faire lobjet d'une analyse rigoureuse. Le deuxiéme
type de sources est composé des récits mettant en
scéne l'histoire tribale des Arabes, au premier rang
desquels figurent les Ayyam al-Arab, transmis dans
diverses anthologies historiques et commentaires
philologiques. Relatant les conflits intertribaux des
Arabes du Nord, ils posent un regard plutét négatif
sur les Lakhmides et les structures monarchiques.
Leur exploitation se heurte aux mémes difficultés
que les sources précédentes, leurs auteurs ayant
tendance a projeter dans le passé de '’Antéislam leurs
expériences des conflits ayant éclaté aux premiers
temps de l'islam. La poésie ancienne, enfin, mérite
aussi, comme |'a montré Theodor Noldeke, d'étre
prise en considération. Mais son intérét historique
atteint trés vite ses limites car, en-dehors méme du
fait de I®pineuse question de son authenticité, elle
souffre du manque d’éléments narratifs et traite les
événements historiques, supposément connus de
l'auditoire, de maniére allusive.

Lauteur recense ensuite les ceuvres et auteurs
incontournables pour la connaissance du milieu
lakhmide: les deux ouvrages les plus importants sont
le Ta'rikh al-rusul wa-I-muliik de Tabari (839-923) et
le Kitab al-Aghani d’Abi |-Faraj al-Isfahani (895-967).
Ce dernier sappuie essentiellement sur la transmis-
sion du kufiote Hisam b. Muhammad b. al-Kalbi
(ca. 737-819), auteur d'un Kitab al-Hira perdu et d'un
Kitab ‘Adi b. Zayd qui a connu le méme sort mais
qui est largement cité aussi bien par Tabari que par
al-Isfahani. Ibn al-Kalbi fut aussi I'auteur du premier
Kitab al-diydrdt, qui inventa un genre voué a une
belle prospérité et sur lequel s'appuya al-Isfahani

BCAIl 35 54
BCAI 35 (2021) Toral-Niehoff Isabel: Al-Hira, eine arabische Kulturmetropole im spatantiken Kontexte, recensé par Brigitte Foulon
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HISTOIRE |

pour son ouvrage portant le méme titre. Parmi les
autres auteurs pris comme sources par al-Isfahani
et Tabari figurent le célebre philologue kufiote
al-Mufaddal al-Dabbi (m. ca. 780), le philologue
bagdadien Muhammad b. al-Habib (m. 860) et le
Basrien Abl ‘Ubayda (728-784). Lauteur note que
I'essentiel des sources arabes s'appuie cependant sur
des sources kufiotes.

Tandis que les sources arabo-musulmanes se
concentrent sur les poetes, les princes et les tribus,
les sources syriaques et arabo-chrétiennes, en arabe
ou en syriaque, se focalisent essentiellement sur les
institutions et les personnages religieux et reconsti-
tuent les événements dans le contexte de I'histoire
sainte, influencée par les conflits doctrinaux de
I'époque. Elles offrent donc un tout autre angle de
vue sur al-Hira. Parmi elles, I'intérét, maintes fois
souligné par Jean Fiey, de la Chronique de Séert, datée
de 1036 mais renfermant des données remontant
au vii¢siecle, pour I'histoire de I'Eglise sous le régne
sassanide et en particulier a al-Hira, n'est plus a
démontrer. Parmi ces sources fondamentales, on
retiendra encore le Synodicon Orientale, compilé a
la fin du vin® siécle, qui est notamment la source
principale pour la liste des évéques d’al-Hira, ou
encore la Chronique anonyme Guidi, compilée entre
670 et 680. Apres avoir rapidement inventorié les
autres sources écrites, gréco-romaines et persanes,
l'auteur passe aux matériaux archéologiques, sus-
ceptibles de compléter avantageusement les écrits.
Malheureusement, les recherches sont depuis plu-
sieurs années interrompues dans la région en raison
du contexte géopolitique. Lextension rapide des
villes de Najaf et Kufa risque fort de mettre en péril
les investigations possibles. Enfin, elle souligne la pau-
vreté des matériaux épigraphiques, en comparaison
avec ceux du Nord syrien. Il faut noter que les rois
lakhmides ne frappérent pas leur propre monnaie et
utilisérent sans doute les dirhams sassanides.

Le deuxieme chapitre est consacré a l'environne-
ment naturel d’al-Hira. La ville est située sur le plateau
du Najaf, donc proche de la ville actuelle de Najaf, et a
six kilometres au sud-est de Kifa. Sa situation élevée
et l'influence des vents secs du désert lui valurent
la réputation de jouir d’un air sain. Trois éléments
composent l'environnement de la ville: I'Euphrate
et la zone marécageuse, la proximité du désert et la
présence d'oasis. La proximité du bras occidental de
I'Euphrate, qui coulait a I'époque a deux ou trois
kilometres a l'est de la ville et de la zone marécageuse
jouxtant le fleuve, garantissait des apports réguliers
en eau. Cette proximité permit le développement
d’'un important réseau de canaux irriguant les
surfaces cultivées. La région développa également
I'emploi de la na‘tira (noria). Sur ses sols tres fertiles

prospéraient les palmeraies, les vergers et vignobles.
A I'Ouest de la ville commence le désert irako-syrien,
qui s'articule au plateau arabique. Une steppe aride
sert de transition entre les deux univers. Enfin, les
oasis nommeées ‘Uyidn al-taff, situées a 60 km au
nord-ouest d’al-Hira, centre de culture hellénistique
etaraméenne dés Iépoque romaine et carrefour d'un
réseau de routes caravanieres, completent l'environ-
nement géographique de la ville.

Dans le troisieme chapitre, l'auteur se penche sur
les origines d’al-Hira, en commencgant par évoquer
I'un de ses éléments les plus mythiques: les Tantkh,
a propos desquels les traditions arabes colportent
nombre de récits légendaires. Selon elles, la ville
aurait été fondée au début du ni€siecle par des
Arabes du Nord appartenant a la confédération de
tribus connue sous le nom de Tantkh, qui lui auraient
donné un premier et unique roi: Jadima al-Abrash.
Cerécits'insére dans le faisceau de légendes mettant
en scene I'émigration des Arabes du Nord depuis
la Tihama. Lauteur mentionne que, de facon trés
surprenante, toute mention des Tantkh a propos
d’al-Hira disparait a partir de la fin du 1€ siecle, ce
qui pourrait signifier que ceux-ci s'assimilérent tres
vite a la population locale, au point de perdre leur
identité tribale. Une partie d’entre eux se convertit
au christianisme. D’autres récits mettent en scene le
conflit qui aurait opposé les Tantkh et la reine de
Palmyre, Zénobie. Udo Hartmann a montré que cet
épisode, non attesté historiquement mais qu'il faut
replacer dans le cadre de la concurrence des deux
cités pour ladomination des tribus nomades du nord
de la Mésopotamie, a avant tout servi a légitimer la
dynastie d’al-Hira. La victoire de 'empereur Aurélien
sur Zénobie, en 272, est montrée dans les sources
arabes comme |'ceuvre du fondateur de la dynastie
lakhmide, ‘Amr b. ‘Adi. Si cette version, inconnue
des Byzantins, ne refléte en rien la réalité historique,
il est néanmoins plausible que I'empereur ait recu
le soutien des nomades arabes dans son entreprise
d’'anéantissement de Palmyre.

Le quatrieme chapitre examine les relations
entre al-Hira et les Sassanides sur les plans politique
et culturel et tente de répondre a cette question:
les Lakhmides furent-ils d’emblée les « vassaux »
des Sassanides? La tradition arabe insiste sur cette
dépendance prévalant, selon elle, depuis le regne de
‘Amr b. ‘Adiau 1€ siecle et présente les rois lakhmides
comme les « esclaves » des empereurs persans. Quant
aux sources persanes, elles font d’al-Hira une fonda-
tion perse. Cependant, selon l'auteur, nous manquons
d’informations sires a ce sujet, méme s'il est a peu
prés établi que la dépendance d’al-Hira vis-a-vis de
la Perse sassanide ne fit que croitre au fil des siecles.

Clest sous le regne d’'al-Mundhir b. M3’ al-Sama’
|

BCAI 35 55

BCAI 35 (2021) Toral-Niehoff Isabel: Al-Hira, eine arabische Kulturmetropole im spatantiken Kontexte, recensé par Brigitte Foulon
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

(ca. 505-554) que les Lakhmides atteignirent le faite
de leur puissance et purent étendre leur autorité
a une partie importante de la péninsule Arabique,
peut-étre méme jusqu’au Hijaz, y consolidant ainsi
I'influence perse. Mais, vers 526, le royaume de Kinda,
allié aux Byzantins, commenga a menacer les posi-
tions lakhmides. Lors d’'une absence d’al-Mundhir,
le roi Harith b. Hujr al-Kindi prit le pouvoir a al-Hira.
Contre toute attente, 'empereur sassanide Kawad
ne vola pas au secours d’al-Mundhir, qui ne put
récupérer son trone qu’apres I'investiture d’'un nouvel
empereur en Perse. Sur le plan culturel, on observe
un processus d’acculturation et d’iranisation des
Arabes d’al-Hira dont il est néanmoins difficile de
retracer les étapes. Une élite arabe iranisée vit le jour
a al-Hira, vivier de diplomates, traducteurs et hauts
fonctionnaires. Cest a la cour que l'influence persane
sefit la plus prégnante: les princes, dotés de prénoms
persans, semployerent a imiter le faste de celle de
Ctesiphon. La culture du vin et la tradition musicale
persane furent adoptées, tandis que l'architecture
palatiale s’inspirait du modele persan. Les poétes
arabes fréquentant la cour étaient accusés par leurs
homologues de la péninsule Arabique d'employer
trop de mots persans. C'est un reproche qui fut fait,
notamment, a al-A’‘sha.

Le cinquiéme chapitre est focalisé sur la ville.
Lauteur retrace les étapes de I'urbanisation de ce qui
n'était, au départ, qu'un campement fortifié, la mue
étant accomplie au plus tard au début du ve siecle.
La structure de la ville se caractérisait par un habitat
dispersé sur un vaste espace (25 km?). Les données
qui datent des premiers temps de I'islam indiquent
une prédominance de maison simples a un seul étage.
Iy est question aussi des « palais » (qustr) édifiés par
les grandes familles. Néanmoins, le nom gasr reflete
une multitude de réalités. D’apres Lawrence Conrad,
ce terme s'appliquait a toute demeure « permanente,
spécifique et stable ». La fonction de ces édifices était
avant tout de protéger leurs habitants contre les
attaques des Bédouins et ils avaient donc vocation a
étre fortifiés. Entre les habitations, les palais et les mo-
nastéres sétendaient vergers et palmeraies, champs
et prairies abondamment irrigués. Selon l'auteur, al-
Hira ressemblait aux oasis arabiques, telle Yathrib/
Médine. Ses habitants ne jugerent pas nécessaire de
la ceindre de remparts. Les luxueux palais royaux,
quant a eux, peuplérent I'imaginaire des lettrés
musulmans. Le plus connu dentre eux, Khawarnak
inspira un tres grand nombre de légendes arabes et
persanes, réunies par Renate Wiirsch. Khawarnak et
ses jardins, édifiés sur une hauteur, jouissaient d’'une
treés belle vue sur la ville et d’'un air particulierement
sain. Une légende attribue la construction de Iédi-
fice a un architecte grec nommé Sinnimar. Non loin

IIl. HiIsTOIRE |

de Khawarnak se trouvait un autre palais, Sadir qui,
comme lui, symbolisait a 'époque islamique le pou-
voir de I'ancienne dynastie et la vanité du pouvoir
terrestre. Les recherches archéologiques n‘ayant pas
permis a ce jour de localiser ces palais, il faut s'en
remettre aux sources littéraires arabes, notamment
a I'Abbasside al-Mas‘ldi, pour avoir une idée de leur
plan et de leur apparence. Il est néanmoins difficile
de savoir a quel point ces palais étaient influencés
par le modele architectural sassanide et dans quelle
mesure eux-mémes influencerent l'architecture
palatiale islamique.

Le sixieme chapitre s'intéresse a la population.
Hétérogene, celle-ci était néanmoins composée en
majorité d’Arabes. Toutes les sources concordent
sur ce point, quelles soient arabes, syriaques, per-
sanes ou grecques. Les glissements terminologiques,
constatés dans différentes langues et qui insistent sur
la dimension « bédouine » des Arabes, semblent étre
en relation avec une transformation des conditions
de vie des groupes arabophones du Nord de I'Arabie
observée aux 111® et IV siecles et liée a des innovations
techniques. Cette transformation a été nommée
« bédouinisation » par des chercheurs tels que
Werner Caskel, Michael Zwettler ou Walter Dostal,
qui ont utilisé le terme Beduinentum pour décrire
un nomadisme guerrier avec camélidés. Il semble
que ce soit les mémes groupes ethniques et linguis-
tiques qui soient revenus sur le devant de la scéne
au Vi€ siecle, comme le montre la continuité dans
les noms de tribus. La poésie ancienne et la koiné
arabiyya attestent, quant a elles, de l'existence d’une
conscience collective et d'un sentiment d’apparte-
nance a une méme communauté des « Arabes » du
Nord de 'Arabie. Les habitants d’al-Hira partageaient
ce sentiment et se sentaient proches des tribus
bédouines de la Péninsule, auxquelles ils étaient liés
par de nombreuses alliances politiques, et la ville fut
un centre important pour le développement de la
poésie arabe et de la ‘arabiyya. Les sources arabes, au
premier rang desquelles figure Ibn al-Kalbi, ne s'inté-
ressent qu'a la composante arabe de la population.
En-dehors des Tanikh, dont il a été question plus
haut, elles mettent en relief deux groupes: les ‘ibad
et les ahldf. Les ‘ibad, Arabes chrétiens constitués en
collectif a partir de différentes tribus, constituaient
le groupe le plus important de la population de la
ville et son élite. Leur nom est trés connoté religieu-
sement. Il semble qu'il s'agisse d’'une tres ancienne
auto-appellation (complétée sans doute a l'origine
par Allah ou al-masih) que les auteurs musulmans
ne parviennent plus a expliquer. Il est possible qu'ils
aient considéré leur appartenance au christianisme
comme un facteur de distinction sociale et se soient
vus comme une élite cultivée trés différente des

BCAI 35

BCAIl en ligne

56

BCAI 35 (2021) Toral-Niehoff Isabel: Al-Hira, eine arabische Kulturmetropole im spatantiken Kontexte, recensé par Brigitte Foulon
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HISTOIRE |

Bédouins polythéistes. Lauteur recense les principaux
clans composant le groupe des ‘ibdd. Les Bani Ayyub,
auxquels appartenait le poéte ‘Adi b. Zayd, étaient
des Tamim du Nord, originaires de la Yamama en
Arabie centrale et sans doute christianisés trés tdt;
les autres clans étaient les Banii Lihyan et Ban Aws
b. Qallam, les Bant Qabisa, les Bant Marina et les
Bani Buqayla. Le terme Ahlaf, quant a lui, désignait
les Arabes plus fraichement émigrés de la Péninsule
et qui s'étaient liés aux ‘ibad par un traité d’alliance
et d'assistance (hilf). Dotés d’'un statut inférieur, ils
pouvaient néanmoins étre ensuite intégrés au groupe
des ‘ibad, soit par décision royale, soit par conversion
au christianisme, soit encore du fait de leur position
économique, les critéres n‘étant cependant pas tous
répertoriés. Al-Hira se révéla en tous les cas étre un
centre attractif de sédentarisation pour tous ceux
qui venaient de la Péninsule. Hormis les Arabes,
deux autres groupes composaient la population: les
Perses, peu nombreux mais formant |'¢lite politique
et militaire, et les Araméens, qui constituaient sous
les Sassanides la majorité de la population rurale de
I'lrak. On ne dispose que de peu d’'informations sur
ces paysans autochtones, installés dans le sawad
proche d’al-Hira. Les sources arabes ne s’y intéressent
guere, se focalisant, comme cest la régle chez les
auteurs arabes médiévaux, sur les populations
urbaines. Elles établissent néanmoins une claire dis-
tinction entre anbdt (« paysans araméens de I'lrak »)
et Arab (Arabes bédouins et des villes). Constitués
de diverses ethnies adeptes de plusieurs religions,
cette population avait en commun la pratique de la
langue araméenne ainsi que des rites et des coutumes
spécifiques, si bien qu'il est possible de parler d’'une
« culture araméenne ».

Le septieme chapitre s'intéresse a la situation
linguistique du royaume, caractérisée par un bilin-
guisme araméen-arabe auquel s'ajouta la maitrise
du persan. En revanche, la langue la plus presti-
gieuse de I'Antiquité, le grec, ne semble pas avoir
été connue dans le royaume. L'arabe était la langue
de communication de la majorité de la population
urbaine. Selon l'auteur, il sagissait sans doute d’'un
dialecte local, une variante de I'arabe de l'est de la
Péninsule. Ce dialecte recut plus tard l'appellation
de furatiyya et fut critiqué par al-Mubarrad en raison
de ses nombreux emprunts a l'araméen et au persan.
Il coexistait avec la ‘arabiyya des poetes qui, d’apres
les traditions arabes, était aussi la langue de I'admi-
nistration et de la diplomatie, employée aussi bien a
la cour d’al-Hira qu'a Ctesiphon quand il s’agissait de
correspondre avec les princes lakhmides. Mais selon
Axel Knauf, cette langue diplomatique, qu’il nomme
«early Standard Arabic », différait de la ‘arabiyya des
poetes. Quid d’'une transmission écrite de la poésie a

al-Hira? La mise en contact des habitants de la ville
avec une culture écrite ne fait aucun doute, ce qui
rend probable le fait que la ‘arabiyya, a l'instar du
syriaque, se soit aussi écrite. Lauteur estime que, si
une fixation écrite de la poésie arabe ancienne a eu
lieu dans I'Antéislam, il y a fort a parier que ce fut a
al-Hira, mais qu'il est tout aussi probable que la trans-
mission poétique orale soit restée prédominante
(Axel Knauf). Les autres langues pratiquées dans le
royaume étaient l'araméen, lingua franca de tous
les groupes araméens, et le persan (pahlavi), langue
officielle de la cour de Ctésiphon. Méme si le multi-
linguisme était limité a certains cercles et dépendait
du statut social, de I'éducation et de la religion, une
culture polyglotte régnait a al-Hira. Mais, souligne
I'auteur, loin détre une exception, ce multilinguisme
était plutot la regle dans 'Antiquité tardive.

Le huitieme chapitre est focalisé sur les rela-
tions entre les rois et les tribus, marquées par de
nombreux conflits d’intéréts. Le combat contre le
pouvoir royal étant érigé en idéal et en acte héroique
par les Bédouins, les rois n'avaient donc pas d’autre
solution que de mener une politique intelligente
susceptible d'apaiser leurs relations avec les tribus.
Lauteur passe donc en revue les lignes de force de la
politique tribale des Lakhmides, qui consistait autant
a tirer parti des conflits intertribaux, en empéchant
les groupements entre tribus, qu'a accorder a certains
clans des privileges par le biais de I'institution de la
riddfa: ’lhomme élu au rang de ridf avait a la cour
une position assez comparable a celle du vizir aupres
des califes. Seules quelques tribus purent se prévaloir
de rester a I'écart de ce systeme de relations avec le
pouvoir et se nommer lagah, « tribus libres ». Cette
indépendance a I'égard du pouvoir lakhmide fut ce-
pendant I'exception et non la régle. Lauteur dresse la
liste des tribus ayant entretenu des relations étroites
avec le pouvoir lakhmide, en commencgant par les
Tamim. Reconnue pour sa puissance militaire et son
role dans la protection du commerce caravanier, mais
aussi vue comme étant sous influence persane, cette
tribu eut traditionnellement le privilege de choisir
le ridf parmi ses rangs. Tous les Tamim n’étaient pas
nomades et certains d'entre eux étaient installés a
al-Hira, en particulier les Bana Ayyib. Cependant,
les relations des Tamim avec le pouvoir ne furent pas
toujours sereines et semblent sétre détériorées a la
fin du vi€ siecle, lorsque cette tribu se tourna de plus
en plus vers La Mecque, dont I'influence grandissait.
Les Taghlib b. Wa’il, puissante branche des Rabi‘a
originaire du Najd/Yamama, joua aussi un réle impor-
tant dans I'Etat lakhmide. Durant la guerre de Bass,
ils sopposerent a leur clan jumeau, les Bakr b. Wa’il,
fermement engagés aux cotés de la confédération des
Kinda, alors qu'eux soutenaient le roi al-Mundhir lIl.

| BCAIl 35 57
BCAI 35 (2021) Toral-Niehoff Isabel: Al-Hira, eine arabische Kulturmetropole im spatantiken Kontexte, recensé par Brigitte Foulon
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HISTOIRE |

Le point d'orgue de ce conflit fut I'assassinat, en 569,
du roi ‘Amr par le sayyid des Taghlib, le poéte ‘Amr
b. Kulthim, promulgué par la tradition arabe au rang
de héros de la liberté bédouine. Les Bakr b. Wa’il, qui
constituaient I'un des plus puissants groupes tribaux
dans I'lrak sassanide tardif, se mirent au service des
Lakhmides apres I'anéantissement du royaume de
Kinda, en 526.

Dans le neuvieme chapitre, I'auteur examine
le fonctionnement de la royauté et de son théatre,
la cour. Il sagit d'abord de déterminer quelle était
la source de la légitimité de la dynastie lakhmide,
qui régnait sur une population tres hétérogene et
devait compter avec I'aversion profonde des Arabes
de I'Antéislam pour tout systéme monarchique.
En-dehors méme du contexte bien connu de la poli-
tique extérieure des Byzantins et des Perses, il sesmble
que les rois d’al-Hira aient aussi mis en avant, pour
fonder leur légitimité, des arguments généalogiques
et revendiqué la noblesse de leur lignée qui leur
assurait un honneur spécifique. Cette conception
de I'honneur de la lignée entrait en résonnance
avec le systeme de valeurs bédouin, dans lequel le
sayyid tirait son autorité avant tout de son nasab
mais devait aussi montrer des qualités de leader et
se montrer digne de sa généalogie. Les rois d’al-Hira
devaient, a l'instar des sayyids, démontrer leur sens
de la diplomatie, leur efficacité militaire et une géné-
rosité ostentatoire. Le pouvoir des Lakhmides était
représenté sur le plan symbolique par une titulature
(malik, titre arabe trés ancien), des formules de salu-
tation spécifiques et des insignes telle la couronne
(taj), de style persan, des vétements d’apparat (hulal),
eux aussi d'origine persane, et un trone (sarir). Une
étiquette de cour instituait une hiérarchie tres stricte
entre le roi et les membres de sa cour, hiérarchie
respectée méme lors des libations.

La cour d’al-Hira fut le point de rencontre de
nombreux poétes célébres, qui venaient de toutes
les régions de la Péninsule et chantaient les louanges
du roi lors de réunions (maijlis). L'« école poétique »
d’al-Hira développa une poésie citadine, différente a
bien des égards de la tradition bédouine. Elle intro-
duisit des motifs de cour spécifiques, fit la part belle
au panégyrique et a la poésie bachique et s'enrichit
de nombreuses images. Mais les intrigues étaient
nombreuses a la cour et les poetes étaient souvent
confrontés a l'arbitraire royal. Nombreux furent ceux
qu'il frappa (‘Abid b. I-Abras, ‘Adi b. Zayd, Tarafa et al-
Mutalammis). Lorsque le climat se faisait trop lourd
a al-Hira, une alternative existait cependant pour
les poétes: se réfugier chez les Ghassanides. Lauteur
revient ensuite sur une question qui a donné lieu a
de nombreux débats parmi les chercheurs, notam-
ment en réaction aux publications de Louis Cheikho:

peut-on parler d'une poésie arabo-chrétienne préis-
lamique? Les theses de Cheikho, qui avait établi une
liste de poétes préislamiques chrétiens parmilesquels
il avait méme placé Imru’ I-Qays, se sont vite révélées
intenables. Le seul poéte dont l'appartenance au
christianisme ne fait pas de doute et qui puisse étre
crédité d'une ceuvre chrétienne, sans doute inspirée
par la production syriaque, est ‘Adi b. Zayd. Selon
l'auteur, le fait que la christianisation des bédouins
soit restée tres superficielle et nait obéi qu'a des
considérations politiques explique sans doute en
partie cette absence. Mais cela n'empéchait pas les
poétes, qui rencontraient a al-Hira des chrétiens et
peut-étre aussi des juifs, de se faire 'écho des récits
et savoirs de ceux-ci.

Le dixieme chapitre est consacré au christia-
nisme a al-Hira. Lauteur interroge d’'abord les origines
de cette religion dans l'espace sassanide, qui vit la
constitution de communautés chrétiennes des le
i€ siecle. Ces chrétiens avaient-ils un passé paien ou
juif? Pour l'auteur, il s'agit la d’'une question essentielle
mais qui, au vu de sa complexité, ne peut étre abor-
dée en détail dans cet ouvrage. L'on sait néanmoins
que les juifs constituaient le premier groupe religieux
organisé et quau début de la période sassanide, les
temples paiens avaient pour la plupart disparu et été
remplacés par des synagogues, ce qui prouve l'exten-
sion du judaisme dans la population araméenne. Ce
phénomene favorisa sans doute la propagation du
christianisme, beaucoup de chercheurs insistant sur
la perméabilité des deux communautés durant 'Anti-
quité tardive. Il est également établi qu'un réseau
d'églises apparut sur le territoire perse a partir de la
seconde moitié du 111® siecle et qu'au v¢siecle, une
Eglise autonome perse, indépendante du Patriarche
d’Antioche, vit le jour. Si des juifs convertis ont peut-
étre constitué le premier noyau chrétien de la ville,
le développement de cette religion a également
bénéficié des pratiques commerciales basées sur les
contacts réguliers entre marchands de Syrie et de
Mésopotamie a al-Hira, centre névralgique de plu-
sieurs routes commerciales. Mais le facteur le plus
décisif pour le développement du christianisme dans
le royaume lakhmide est sans doute lié a l'activité
des ascetes et moines missionnaires en provenance
du Nord de la Syrie et de Mésopotamie. L'ascétisme
était en effet tres développé dans le christianisme
syriaque et dans le domaine sassanide. Les ascetes
syriens, souvent des anachorétes, se mouvaient aux
marges de I'Eglise officielle. Leur piété ostentatoire
faisait grande impression aupres des populations
arabes nomadisant au bord du désert syrien. Leur
grande mobilité, leurs capacités rhétoriques et leur
souplesse vis-a-vis du mode de vie spécifique a la
société tribale contribuérent aussi largement a leur

BCAI 35 58

BCAI 35 (2021) Toral-Niehoff Isabel: Al-Hira, eine arabische Kulturmetropole im spatantiken Kontexte, recensé par Brigitte Foulon
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HISTOIRE |

succes. Apres avoir évoqué la figure emblématique
de lohannan Tayaya, un saint d’al-Hira, les conflits
dogmatiques internes a I'Eglise du royaume, le réseau
des monastéres et des églises, l'auteur s'intéresse aux
sources renseignant sur les lieux de culte chrétiens a
al-Hira. La encore, la plupart des informations éma-
nent des sources musulmanes. Ces lieux exercaient
une fascination sur les musulmans qui en avaient fait
une destination prisée pour leurs excursions. Pour
les citadins, les monastéres étaient, au sens propre
comme au figuré, des oasis ou ils pouvaient échap-
per au contrdle social. Ces séjours donnerent lieu
au genre littéraire des kutub al-diyarat. A I'époque
abbasside, on dénombrait environ 40 monasteres
et églises dans la région. Ce chiffre peut paraitre sur-
prenant, mais sans doute faut-il le comprendre dans
le contexte du « boom » de la construction d'églises
de 'Antiquité tardive, lequel a des causes avant tout
socio-anthropologiques. Certains riches pratiquants,
en effet, se faisaient construire des églises privées.
Ainsi, la majorité des églises et monasteres d'al-Hira
ne portaient pas le nom d’un saint, mais celui du
fondateur de I'édifice, ou méme d’un clan tribal. Dans
les sources arabes, la presque totalité des édifices sont
nommeés dayr (« monastére ») et non bia (« église »).
A ces nombreux lieux privés sajouta dans la ville (
partir de 585), une grande et prestigieuse cathédrale.
Il est difficile de savoir lesquels des édifices mention-
nés dans les textes arabes remontaient a la période
lakhmide, certains ayant pu étre construits apres
l'arrivée de l'islam, malgré l'interdiction d’édifier de
nouveaux lieux de culte non-musulmans, car situés
a l'emplacement d’anciennes églises. En effet, les
chrétiens se regrouperent, apres la conquéte musul-
mane dans la ville dal-Hira, les musulmans peuplant
la ville voisine de Kafa.Ce chapitre aborde aussi les
relations entre la dynastie et le christianisme. Celles-
ci sont complexes, puisqu’un seul des rois lakhmides,
al-Nu‘man 1l b. al-Mundhir, recut le baptéme. La
coexistence d’'une communauté chrétienne en
expansion avec une dynastie paienne pose question
et I'on peut se demander pourquoi les rois mirent si
longtemps a adopter cette religion. Le doute plane
quant a l'attitude qu'ils adopteérent vis-a-vis delle.
Ainsi, la these de Tabari, selon laquelle Imri’ I-Qays
b. ‘Adi al-Badi’ (m. 328) aurait été le premier a se
convertir au christianisme (tanassara), a été réfutée
par Noldeke. On préte a d'autres, tel al-Nu‘man
b. al-Shagiga (m. 418), des penchants ascétiques et
une inclination vers le christianisme, mais sans qu'il
y ait trace d’'une conversion formelle. Les données
les plus nombreuses concernent al-Nu‘man Il
b. al-Mundhir (580-602). Elles se concentrent sur
trois points: les circonstances de son intronisation,
qui ont donné lieu a des récits tres détaillés de la

part des auteurs musulmans, en particulier Ibn al-
Kalbi, son baptéme et la fin de son régne. A la mort
d’al-Mundhir IV, la dynastie connut une grave crise,
due notamment a sa défaite contre les Ghassanides.
En outre, le roi défunt, qui avait plusieurs fils, n'avait
pas laissé de consigne claire quant a sa succession,
conformément aux traditions arabes mais aussi du
fait que la décision en matiére successorale revenait
souvent au pouvoir sassanide. Plusieurs prétendants
se déclarérent: le poéte ‘Adi b. Zayd, membre des
Band Ayyub, prit fait et cause pour al-Nu‘man, dont
la mere était une prisonniere de guerre juive. Il réus-
sit a imposer son candidat, mais le clan adverse des
Band Marina ne tarda pas a intriguer et a monter
le jeune roi contre les Banii Ayyub et, en particulier,
contre ‘Adi b. Zayd. Celui-ci fut finalement exécuté.
Les récits sur cette accession au trone éclairent les
relations a I'intérieur de la cité a la fin du vi® siecle et
montrent la crise née de la concurrence des grandes
familles chrétiennes pour l'accés au pouvoir, méme
si, dans le détail, ils sont ahistoriques et enjolivés.
Concernant le baptéme du roi, les sources donnent
une vision contradictoire de cet événement. Si al-
Nu‘man, familier des monothéismes puisque fils
d’une juive, accepta cette cérémonie, il n'est pas
impossible qu'il soit resté fidéle au culte paien. Les
sources chrétiennes rapportent qu'il possédait une
statue en or de la déesse al-'Uzza qu'il fit détruire
apres sa conversion. Quant a la disparition brutale
de la dynastie lakhmide, advenue en 602, elle a, elle
aussi, mobilisé I'intérét des chercheurs. Plusieurs
facteurs ont été mentionnés, qui se sont sans doute
combinés: la dépendance croissante a I'égard des
Sassanides, I'incapacité grandissante des rois a conte-
nir 'agressivité des Bédouins, la montée en puissance
des grandes familles chrétiennes d’al-Hira et enfin les
dissensions internes sassanides, auxquelles s'est sans
doute ajouté le désir de vengeance des Bant Ayyub
apres |'assassinat de ‘Adi b. Zayd.

Brigitte Foulon

Sorbonne nouvelle

Langues, littératures,

cultures et sociétés étrangéres (LLCSE)

BCAI 35

BCAIl en ligne

59

BCAI 35 (2021) Toral-Niehoff Isabel: Al-Hira, eine arabische Kulturmetropole im spatantiken Kontexte, recensé par Brigitte Foulon
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

