
II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 35 46

Ernst  Carl W. 
It’s Not Just Academic. 
Essays on Sufism and Islamic Studies

Los Angeles, Yoda Press, Sage publishing
2019, 516 p.
ISBN : 9789352800087

Cette collection de vingt-huit articles est le fruit 
d’une trentaine d’années de recherche effectuées 
par Carl Ernst entre 1984 et 2015. Il est connu pour 
ses travaux sur la culture indo-musulmane, dont 
témoigne son ouvrage, Refractions of Islam in India. 
Situating Sufis and Yoga, publié en 2016, ainsi que 
dans le champ des études sur la mystique, comme 
par exemple, Words of Ecstasy in Sufism, publié en 
1985 et, récemment en 2018, Hallaj: Poemes of a Sufi 
Martyr (1). Étant donné que ce livre regroupe des 
articles qui concernent des sujets très différents, tant 
du point de vue des thèmes abordés et des périodes 
historiques, It’s Not Just Academic est très composite.

Les articles ont été regroupés en cinq parties. 
Dans la première (« General and Critical Issues 
in Islamic Studies », p. 3-93), certains articles 
concernent la manière de lire et d’étudier le Coran à 
l’université, qui sont le fruit des sept années d’ensei-
gnement de l’islam de C. Ernst. Ils furent rédigés avant 
la publication, en 2011, de son ouvrage How to Read 
the Qur’an. Dans « The West and Islam » (p. 38-53), 
il soutient que les termes « East » et « West » perpé-
tuent le conflit colonial à travers le mythe du choc 
des civilisations. Il explique aussi dans « The Global 
Significance of the Arabic Language » (p. 80-93) com-
ment la langue arabe a joué un rôle culturel majeur, 
non seulement pour les musulmans eux-mêmes, 
mais aussi pour les juifs, les chrétiens et beaucoup 
de peuples non-arabes.

La deuxième partie (« Early Sufism », p. 97-242) 
regroupe des articles sur le langage mystique et les 
théories soufies de l’amour mystique, notamment des 
soufis iraniens connus pour leur adhésion à l’islam ex-
tatique, tels Ḥallāj, Bāyazīd Basṭāmī et Shams-i Tabrīzī. 
Les travaux de C. Ernst ont marqué une nouvelle 
étape dans la connaissance de la doctrine et la vie 
de Rūzbihān Baqlī (m. 1206), avec la publication 
de Ruzbihan Baqli: Mysticism and the Rhetoric of 
Sainthood in Persian Sufism, en 1995. Dans « Rūzbihān 
Baqlī on Love as “Essentiel Desire” » (p. 157-164) et 
« The Stage of Love in Early Persian Sufism, from Rabi‘a 
to Ruzbihan » ‘p. 196-216), C. Ernst, qui s’inscrit dans 
la lignée des travaux de Henry Corbin sur le saint 
homme de Chiraz, montre l’importance du thème de 

(1) Voir recension P. Lory, Bulletin critique des Annales islamolo-
giques, vol. 34, 2020 p. 192. 

l’amour divin dans la doctrine et les enseignements 
de Rūzbihān, dont il situe la pensée dans ces articles 
par rapport aux autres maîtres extatiques.

La troisième partie « Sufism, Art, and Literature » 
(p. 245-366) est consacrée à des réflexions sur les 
relations entre le soufisme, la calligraphie et la poé-
sie. Un article « The Symbolism of Birds and Flight 
in the Writings of Rûzbihân » (p. 261-279) étudie 
l’importance du symbolisme des oiseaux dans la 
littérature mystique et les récits visionnaires des 
soufis. On trouve ce symbolisme dans les écrits des 
philosophes depuis Ibn Sīnā (m. 1037) et en parti-
culier chez Farīd al-Dīn ʿAṭṭār (m. ca. 1220), dont le 
célèbre Manṭiq al-ṭayr, a été traduit dans plusieurs 
langues occidentales. Néanmoins, C. Ernst considère 
qu’en la matière Rūzbihān Baqlī a été le plus productif 
sur le symbolisme des oiseaux. L’article « Beauty and 
the Feminine Element of Spirituality » (p. 296-303) 
concerne la beauté féminine. Selon un hadith du 
Prophète, Dieu est beau et il aime la beauté. Dans une 
autre tradition, il dit aussi : « Il y a dans le monde trois 
choses que je trouve belles : les femmes, le parfum 
et la prière » (p. 296). Le Coran lui-même parle de 
Joseph et Zulaykha comme « la plus belle des his-
toires » (12 : 3). Quelle est la signification de la beauté 
dans la spiritualité ? Dans l’histoire des religions, une 
attention considérable a été accordée aux femmes 
dans la spiritualité chrétienne. C. Ernst constate que 
la situation est plus compliquée dans l’islam à cause 
du manque d’écrits sur les femmes. Sulamī écrivit 
un ouvrage, malheureusement perdu, consacré aux 
états spirituels des femmes. Néanmoins, Rūzbihān 
Baqlī est l’un des mystiques qui a le plus vénéré la 
beauté féminine, comme en témoignent ses écrits. 
Ibn ʿArabī (m. 1240) commente la beauté divine à 
partir du nom divin « al-Jāmil » (p. 300). C. Ernst dit 
que dans les Futūḥāt al-Makiyya, « Ibn ‘Arabī explains 
the relation of the creative and transcendent divine 
beauty to the beautiful things of this workd, and this 
can only be done through the names of male and 
female lovers » (p. 301). Il rappelle qu’Ibn ʿArabī a 
étudié avec plusieurs femmes soufies, dont Fāṭima 
de Cordoue. Deux études s’intéressent aux rela-
tions entre soufisme et calligraphie. L’article intitulé 
« Sufism and the Aesthetics of Pennmanship in Sirāj 
al-Shīrāzī’s Tuḥfat al-Muḥibbīn (1454) » (p. 304-323) 
illustre la relation entre lignage soufi et calligraphie. 
Le Tuḥfat al-Muḥibbīn fut composé en 1454 dans 
le Deccan bahmanide par Yaʿqūb b. Ḥasan, connu 
sous le nom de Sirāj al-Ḥusaynī al-Shīrāzī. Son maître 
dans la capitale du Fārs fut Ṣadr al-Dīn Rūzbihān, un 
descendant à la cinquième génération de Rūzbihān 
Baqlī. Il vivait à l’époque du prince timouride Ibrāhīm-
Sulṭān, également cité par Sirāj Shīrāzī comme un 
des grands calligraphes de Chiraz à cette époque. Le 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Ernst Carl W.: It’s Not Just Academic. Essays on Sufism and Islamic Studies, recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 35 47

vocabulaire et le style utilisés font appel aux concepts 
des écrits de Rūzbihān Baqlī. Pour C. Ernst la Tuḥfat 
al-muḥibbīn est le produit du milieu calligraphique 
sophistiqué de Chiraz, centre international pour la 
production des manuscrits de qualité. 

La quatrième partie « Contemporary Sufism » 
(p. 369-414) comporte deux articles sur le soufisme 
contemporain. Dans « Ideological and Technological 
Transformations of Contemporary Sufism » (p. 369-
391), C. Ernst étudie l’impact du soufisme sur des 
technologiques comme la radio dans les années 1920-
1930, à travers, notamment, des larges audiences 
rencontrées par les chants soufis des qawwālī indiens. 
Aujourd’hui, ce sont les sites internet qui diffusent 
l’enseignement soufi. 

Enfin, dans la cinquième partie, « Persianate 
Themes » (p. 417-483), C. Ernst a regroupé trois 
articles sur la place de la culture persane dans les uni-
versités aux États-Unis, notamment dans les départe-
ments « Near Eastern Languages and Civilizations ». Il 
constate que, suite à la révolution iranienne de 1978-
1979 qui fut suivie de l’instauration de la République 
islamique, la recherche américaine s’est surtout 
intéressée à l’histoire moderne et contemporaine 
de l’Iran, au détriment de la culture persane. C. Ernst 
retrace l’histoire de l’enseignement de la langue et de 
la culture persane depuis Marshall Hodgson (m. 1968), 
nommé professeur à Chicago University. Dans son 
célèbre ouvrage, The Venture of Islam. The Classical 
Age, publié en 1974, il a montré l’apport fondamental 
de la langue et de la culture persanes dans le cadre 
de la formation de la culture islamique. Par la suite, 
Richard Frye, nommé à Harvard University en 1948, 
fut aussi une figure importante pour la connaissance 
de l’Iran. The Heritage of Persia, publié en 1962, met 
aussi en lumière le rôle déterminant de l’Iran dans le 
champ de la culture islamique, en matière de philo-
sophie, de sciences et de soufisme. C. Ernst souligne 
également le rôle déterminant que Hamid Algar a 
imprimé dans les études iraniennes. Il a défendu le 
fait que la révolution iranienne était l’expression de 
la volonté de tout le peuple iranien et que Khomeyni 
en était l’un des protagonistes (p. 421-423). C. Ernst 
évoque la figure d’autres personnalités qui ont fait 
connaître l’histoire et la culture de l’Iran dans les 
universités américaines, comme Richard Bulliet, pro-
fesseur à Columbia University depuis 1978, dont The 
Patricians of Nishapur, en 1972, et Conversion to Islam 
in Medieval Period. An Essay in Quantitive History, en 
1979, ont ouvert la voie à l’étude des dictionnaires 
biographiques comme source pour l’histoire des 
élites religieuses. Roy Mottahedeh a joué un rôle 
majeur pour comprendre la période bouyide et la 
dynamique de la cohésion sociale durant l’époque 
post-califale avec la publication, en 1980, de Loyalty 

and Leadership in Early Islamic Society. C. Ernst cite 
beaucoup d’autres importantes personnalités des 
études iraniennes des universités américaines, mais 
l’absence du nom de Ehsan Yarshater (m. 2018), 
professeur à Columbia University et fondateur de 
l’Encyclopaedia Iranica, est totalement incompréhen-
sible étant donné le rôle majeur qu’il a joué dans le 
rayonnement des études iraniennes. Le dernier article 
« Early Orientalist Concepts of Sufism » (p. 463-483) 
analyse les jugements portés sur les soufis et leurs pra-
tiques cultuelles par les premiers voyageurs européens 
en Iran et en Inde. François Bernier a passé plus d’une 
décade en Inde (1658-1669) comme médecin à la cour 
des empereurs moghols. Il parle des superstitions, des 
étranges manières de se comporter et des doctrines 
des « Indous » (p. 465). Le voyageur considère les 
soufis, qu’il désigne par le terme « yogis », comme 
les signes exotiques et bizarres de l’Orient. C. Ernst 
explique que François Bernier utilise le vocabulaire 
monastique chrétien et qu’il ne considère pas les 
soufis comme des musulmans. Sir John Chardin, qui 
était un marchand de bijoux né à Paris en 1643, a laissé 
l’un des plus célèbres récits de voyage en Perse et en 
Inde (1664-1670, 1672-1680). La position de Sir John 
Chardin à propos des soufis est fortement influencée 
par celle de François Bernier dont il connaissait les 
écrits. Il place les soufis au rang des mouvements 
religieux qui ont suscité la controverse dans les pays 
catholiques du xviie siècle. Il identifie les soufis avec 
les chrétiens hérétiques et dit : « It is probable that 
this mystical theology of the Soufies passed from 
the east to west by Africa ; and that is thus infected 
first Spain, an then the rest of Europe » (p. 469-470). 
L’impression que laisse la lecture de ces premiers voya-
geurs est, pour C. Ernst, ambivalente. La position des 
voyageurs européens sur les soufis est influencée par 
la vision des religieux chrétiens sur l’Antiquité païenne. 
Considérant les pratiques cultuelles des soufis comme 
hérétiques et contraire à celles de l’islam officiel, les 
jugements de ces voyageurs européens sont similaires 
à ceux de certains orientalistes.

On ne peut que se réjouir de la publication de 
cette collection d’articles de C. Ernst, mais il est re-
grettable que la translittération des noms propres et 
des termes techniques ne soit pas la même d’un bout 
à l’autre du livre. Il existe certes un index fort utile des 
noms et des thèmes, mais la graphie ne correspond 
pas à celle que l’on trouve dans les pages référencées. 
La pagination est continue dans cet ouvrage, mais il 
s’apparente un à volume de « Variorum Reprints » 
dans lequel les articles sont reproduits de manière 
identique à celle de leur publication originale.

Denise Aigle
CNRS - UMR 8167 Islam médiéval

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Ernst Carl W.: It’s Not Just Academic. Essays on Sufism and Islamic Studies, recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

