| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

ERNST Carl W.
It's Not Just Academic.
Essays on Sufism and Islamic Studies

Los Angeles, Yoda Press, Sage publishing
2019, 516 p.
ISBN: 9789352800087

Cette collection de vingt-huit articles est le fruit
d’'une trentaine d’années de recherche effectuées
par Carl Ernst entre 1984 et 2015. Il est connu pour
ses travaux sur la culture indo-musulmane, dont
témoigne son ouvrage, Refractions of Islam in India.
Situating Sufis and Yoga, publié en 2016, ainsi que
dans le champ des études sur la mystique, comme
par exemple, Words of Ecstasy in Sufism, publié en
1985 et, récemment en 2018, Hallaj: Poemes of a Sufi
Martyr™). Etant donné que ce livre regroupe des
articles qui concernent des sujets trés différents, tant
du point de vue des themes abordés et des périodes
historiques, It’s Not Just Academic est trés composite.

Les articles ont été regroupés en cinq parties.
Dans la premiére (« General and Critical Issues
in Islamic Studies », p. 3-93), certains articles
concernent la maniere de lire et d'étudier le Coran a
I'université, qui sont le fruit des sept années d'ensei-
gnement de I'islam de C. Ernst. lls furent rédigés avant
la publication, en 2011, de son ouvrage How to Read
the Quran. Dans « The West and Islam » (p. 38-53),
il soutient que les termes « East » et « West » perpé-
tuent le conflit colonial a travers le mythe du choc
des civilisations. Il explique aussi dans « The Global
Significance of the Arabic Language » (p. 80-93) com-
ment la langue arabe a joué un réle culturel majeur,
non seulement pour les musulmans eux-mémes,
mais aussi pour les juifs, les chrétiens et beaucoup
de peuples non-arabes.

La deuxieme partie (« Early Sufism », p. 97-242)
regroupe des articles sur le langage mystique et les
théories soufies de 'amour mystique, notamment des
soufisiraniens connus pour leur adhésion al'islam ex-
tatique, tels Hallaj, Bayazid Bastami et Shams-i Tabrizl.
Les travaux de C. Ernst ont marqué une nouvelle
étape dans la connaissance de la doctrine et la vie
de Rizbihan Bagli (m. 1206), avec la publication
de Ruzbihan Bagli: Mysticism and the Rhetoric of
Sainthood in Persian Sufism,en 1995. Dans « Rlizbihan
Bagli on Love as “Essentiel Desire” » (p. 157-164) et
« The Stage of Love in Early Persian Sufism, from Rabi‘a
toRuzbihan » ‘p. 196-216), C. Ernst, qui s'inscrit dans
la lignée des travaux de Henry Corbin sur le saint
homme de Chiraz, montrel'importance du theme de

(1) Voir recension P. Lory, Bulletin critique des Annales islamolo-
giques, vol. 34,2020 p. 192.
|

I'amour divin dans la doctrine et les enseignements
de Razbihan, dont il situe la pensée dans ces articles
par rapport aux autres maitres extatiques.

La troisiéme partie « Sufism, Art, and Literature »
(p- 245-366) est consacrée a des réflexions sur les
relations entre le soufisme, la calligraphie et la poé-
sie. Un article « The Symbolism of Birds and Flight
in the Writings of Rizbihan » (p. 261-279) étudie
I'importance du symbolisme des oiseaux dans la
littérature mystique et les récits visionnaires des
soufis. On trouve ce symbolisme dans les écrits des
philosophes depuis Ibn Sina (m. 1037) et en parti-
culier chez Farid al-Din “Attar (m. ca. 1220), dont le
célébre Mantiq al-tayr, a été traduit dans plusieurs
langues occidentales. Néanmoins, C. Ernst considere
qu’en lamatiére Ruzbihan Baglia été le plus productif
sur le symbolisme des oiseaux. Larticle « Beauty and
the Feminine Element of Spirituality » (p. 296-303)
concerne la beauté féminine. Selon un hadith du
Propheéte, Dieu est beau et il aime la beauté. Dans une
autre tradition, il ditaussi: « 1l y a dans le monde trois
choses que je trouve belles: les femmes, le parfum
et la priere » (p.296). Le Coran lui-méme parle de
Joseph et Zulaykha comme «la plus belle des his-
toires » (12:3). Quelle est la signification de la beauté
dans la spiritualité ? Dans I'histoire des religions, une
attention considérable a été accordée aux femmes
dans la spiritualité chrétienne. C. Ernst constate que
la situation est plus compliquée dans I'islam a cause
du manque d*écrits sur les femmes. Sulami écrivit
un ouvrage, malheureusement perdu, consacré aux
états spirituels des femmes. Néanmoins, Rizbihan
Bagli est I'un des mystiques qui a le plus vénéré la
beauté féminine, comme en témoignent ses écrits.
Ibn ‘Arabi (m. 1240) commente la beauté divine a
partir du nom divin «al-Jamil » (p. 300). C. Ernst dit
que dans les Futiihat al-Makiyya, « 1bn ‘Arabi explains
the relation of the creative and transcendent divine
beauty to the beautiful things of this workd, and this
can only be done through the names of male and
female lovers » (p.301). Il rappelle qu’lbn ‘Arabi a
étudié avec plusieurs femmes soufies, dont Fatima
de Cordoue. Deux études s’intéressent aux rela-
tions entre soufisme et calligraphie. Larticle intitulé
«Sufism and the Aesthetics of Pennmanship in Siraj
al-Shirazi’'s Tuhfat al-Muhibbin (1454) » (p. 304-323)
illustre la relation entre lignage soufi et calligraphie.
Le Tuhfat al-Muhibbin fut composé en 1454 dans
le Deccan bahmanide par Ya‘qub b. Hasan, connu
sous le nom de Siraj al-Husayni al-Shirazi. Son maitre
dans la capitale du Fars fut Sadr al-Din Razbihan, un
descendant a la cinquiéme génération de Razbihan
Bagqli. Il vivait a I'époque du prince timouride Ibrahim-
Sultan, également cité par Siraj Shirazi comme un
des grands calligraphes de Chiraz a cette époque. Le

BCAI 35 46

BCAI 35 (2021) Ernst Carl W.: It's Not Just Academic. Essays on Sufism and Islamic Studies, recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

vocabulaire et le style utilisés font appel aux concepts
des écrits de Razbihan Bagli. Pour C. Ernst la Tuhfat
al-muhibbin est le produit du milieu calligraphique
sophistiqué de Chiraz, centre international pour la
production des manuscrits de qualité.

La quatriéme partie « Contemporary Sufism »
(p. 369-414) comporte deux articles sur le soufisme
contemporain. Dans « Ideological and Technological
Transformations of Contemporary Sufism » (p. 369-
391), C. Ernst étudie I'impact du soufisme sur des
technologiques comme la radio dans les années 1920-
1930, a travers, notamment, des larges audiences
rencontrées par les chants soufis des gawwali indiens.
Aujourd’hui, ce sont les sites internet qui diffusent
I'enseignement soulfi.

Enfin, dans la cinquiéme partie, « Persianate
Themes » (p. 417-483), C. Ernst a regroupé trois
articles sur la place de la culture persane dans les uni-
versités aux Etats-Unis, notamment dans les départe-
ments « Near Eastern Languages and Civilizations ».1|
constate que, suite a la révolution iranienne de 1978-
1979 qui fut suivie de I'instauration de la République
islamique, la recherche américaine s'est surtout
intéressée a I'histoire moderne et contemporaine
de I'lran, au détriment de la culture persane. C. Ernst
retrace |'histoire de I'enseignement de la langue et de
la culture persane depuis Marshall Hodgson (m. 1968),
nommé professeur a Chicago University. Dans son
célébre ouvrage, The Venture of Islam. The Classical
Age, publié en 1974, ila montré I'apport fondamental
de la langue et de la culture persanes dans le cadre
de la formation de la culture islamique. Par la suite,
Richard Frye, nommé a Harvard University en 1948,
fut aussi une figure importante pour la connaissance
de I'lran. The Heritage of Persia, publié en 1962, met
aussi en lumiére le réle déterminant de I'lran dans le
champ de la culture islamique, en matiere de philo-
sophie, de sciences et de soufisme. C. Ernst souligne
également le réle déterminant que Hamid Algar a
imprimé dans les études iraniennes. Il a défendu le
fait que la révolution iranienne était l'expression de
lavolonté de tout le peuple iranien et que Khomeyni
en était I'un des protagonistes (p. 421-423). C. Ernst
évoque la figure d’autres personnalités qui ont fait
connaitre 'histoire et la culture de I'lran dans les
universités américaines, comme Richard Bulliet, pro-
fesseur a Columbia University depuis 1978, dont The
Patricians of Nishapur,en 1972, et Conversion to Islam
in Medieval Period. An Essay in Quantitive History, en
1979, ont ouvert la voie a lI'étude des dictionnaires
biographiques comme source pour I'histoire des
élites religieuses. Roy Mottahedeh a joué un role
majeur pour comprendre la période bouyide et la
dynamique de la cohésion sociale durant I'époque

post-califale avec la publication, en 1980, de Loyalty
|

and Leadership in Early Islamic Society. C. Ernst cite

beaucoup d’autres importantes personnalités des

études iraniennes des universités américaines, mais

I'absence du nom de Ehsan Yarshater (m. 2018),
professeur a Columbia University et fondateur de

I'Encyclopaedia Iranica, est totalementincompréhen-
sible étant donné le role majeur qu'il a joué dans le

rayonnement des étudesiraniennes. Le dernier article

« Early Orientalist Concepts of Sufism » (p. 463-483)

analyse lesjugements portés sur les soufis et leurs pra-
tiques cultuelles par les premiers voyageurs européens

en Iran et en Inde. Francois Bernier a passé plus d'une

décadeen Inde (1658-1669) comme médecin ala cour
desempereurs moghols. Il parle des superstitions, des

étranges manieres de se comporter et des doctrines

des «Indous » (p. 465). Le voyageur considére les

soufis, qu'il désigne par le terme «yogis », comme

les signes exotiques et bizarres de I'Orient. C. Ernst
explique que Frangois Bernier utilise le vocabulaire

monastique chrétien et qu'il ne considére pas les

soufis comme des musulmans. Sir John Chardin, qui

étaitun marchand de bijoux néa Paris en 1643, a laissé

I'un des plus célebres récits de voyage en Perse et en

Inde (1664-1670, 1672-1680). La position de Sir John

Chardin a propos des soufis est fortement influencée

par celle de Francois Bernier dont il connaissait les

écrits. Il place les soufis au rang des mouvements

religieux qui ont suscité la controverse dans les pays

catholiques du xvi® siecle. Il identifie les soufis avec
les chrétiens hérétiques et dit: «It is probable that

this mystical theology of the Soufies passed from

the east to west by Africa; and that is thus infected

first Spain, an then the rest of Europe » (p. 469-470).
Limpression que laisse la lecture de ces premiers voya-
geurs est, pour C. Ernst, ambivalente. La position des

voyageurs européens sur les soufis est influencée par
lavision des religieux chrétiens sur ’Antiquité paienne.
Considérant les pratiques cultuelles des soufis comme

hérétiques et contraire a celles de I'islam officiel, les

jugements de ces voyageurs européens sont similaires

a ceux de certains orientalistes.

On ne peut que se réjouir de la publication de
cette collection d’articles de C. Ernst, mais il est re-
grettable que la translittération des noms propres et
des termes techniques ne soit pas laméme d'un bout
al'autre du livre. Il existe certes un index fort utile des
noms et des themes, mais la graphie ne correspond
pas a celle que I'on trouve dans les pages référencées.
La pagination est continue dans cet ouvrage, mais il
s'apparente un a volume de « Variorum Reprints »
dans lequel les articles sont reproduits de maniere
identique a celle de leur publication originale.

Denise Aigle
CNRS - UMR 8167 Islam médiéval

BCAI 35

BCAIl en ligne

47

BCAI 35 (2021) Ernst Carl W.: It's Not Just Academic. Essays on Sufism and Islamic Studies, recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

