| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

AMRI Nelly
Croire au Maghreb médiéval.
La sainteté en question xive-xve siécle

Paris, Les éditions du Cerf
(Islam — Nouvelles approches)
2019, 420 p.

ISBN: 9782204130950

N. Amri est reconnue pour ses nombreux
ouvrages et articles sur les cheikhs soufis dans le
Maghreb des x1ve et xve siécles (V). Aprés avoir publié
en 2008 un important livre consacré au role des saints
hommes comme messagers de l'espérance a une
époque marquée par les désordres politiques et la
peur engendrée par la peste?, elle s'intéresse, dans
ce nouvel opus, au majdhiib, le « ravi », '« attiré » par
Dieu, figure controversée de la sainteté islamique.
Ce modele de sainteté n'est pas propre a l'islam, on
le retrouve dans le monde chrétien, tant en Orient
qu'en Occident avec la notion de « fou de Dieu », de
«fou en Christ ».

Lidée de cet ouvrage, ainsi que l'explique N. Amri
dans l'avant-propos, est née de la réflexion menée
autour du modele extatique de sainteté «dans le
cadre d’'une problématique d'ensemble sur 'autorité
du passé dans les sociétés médiévales », titre d'un
colloque qui s’est tenu a Rome en 2004. Louvrage est
divisé en quatre parties (« Croire et croyance. Une
histoire des mots »; « Le “Ravi” au cceur de la tension
entre l'esprit et la lettre »; « Faire croire »; « Vers
une nouvelle définition de la sainteté »), chacune
constituée de plusieurs chapitres. Une abondante
bibliographie des sources et des études (p. 387-398)
et un index des noms propres de personnes et de
lieux, ainsi que des termes techniques (p. 399-415)
concluent l'ouvrage.

Dans une substantielle introduction (p. 15-40),
N. Amri explique que le majdhiib «focalise autour
de sa personne et de sa conduite un ensemble de
représentations mettant en question la sainteté et
ses critéres » (p. 15). Lenquéte est notamment menée,
mais pas exclusivement a partir du cas d’Aba [-Abbas
Ahmad b. ‘Aris (m. 868/1463), qui appartient aux
«ahl al-majdhiib ». |l est considéré comme le plus
grand saint de Tunis. N. Amri analyse les «titres de

(1) Voir par exemple, La sainte de Tunis. Présentation et traduc-
tion de I'hagiographie de Aisha al-Manntbiyya, Paris, Sindbad,
2008 (La Bibliotheque de I'lslam); Un « manuel » ifrigiyen
dadab soufi. Paroles de sagesse de "Abd al-Wahhab al-Mzighi
(m. 675/1276), compagnon de Shadhili. Ftude, notes et traduction
partielle suivies du texte arabe, Sousse, 2013; Sidi Ab(i Sa‘id al-Baji
(1156-1231), Sousse, Contraste-Editions, 2015.

(2) Les saints en islam, les messagers de l'espérance. Sainteté et
eschatologie au Maghreb aux xive et xve siécles, Paris, Le Cerf, 2008.

gloire » (mandgqib) du saint homme, rédigés par son
disciple Rashidi al-Ja’ir1. Elle présente les débats qui
eurent lieu dans la littérature hagiologique, mais aussi
le regard qu’lbn Khaldiin et Léon ['Africain portent
sur la figure du majdhab. Cette figure de sainteté
traverse tout le monde musulman, on la retrouve de
I'Egypte a I'lnde musulmane. Au Maghreb, le «saint
fou » serait-il un reflet de la crise politique et du mal-
heur des temps? Une autre des questions a laquelle
tente de répondre N. Amri dans ce livre est celui du
rapport entre les ulémas et les soufis. « Pourquoi les
gardiens de la Loi se sont-ils échinés a défendre un
modele de sainteté si peu orthodoxe que celui des
majdhiib-s? », s'interroge N. Amri.

Dans le chapitre « Quest-ce que croire », (p. 43-
68), N. Amri se livre a une trés intéressante étude
de la terminologie utilisée pour exprimer le fait de
croire. Les sources utilisent la notion d'i‘tigad (de la
racine ‘AQD) qui pourrait correspondre au francais
«croire ». Elle étudie les occurrences de la racine
dans le Coran et le sens donné dans le Lisdn al-"Arab.
Le terme i‘tigad signifie: croire, avoir la conviction
(p. 44-51). Le contraire dans les sources hagiogra-
phiques n'est pas al-shakk (le doute) mais intigad:
critiquer, polémiquer, discuter. Ces sources évoquent
également le fait de nier, désapprouver, rejeter (inkar).
Dans le contexte soufi, inkar signifie dénégation,
désaveu (p. 51-52). Autre terme qui s'apparente a la
croyance, le verbe dmana qui signifie faire montre
de soumission et d’acceptation de la charia et du
message prophétique. Ainsi quiconque jouit de cette
qualité devient « croyant » (mu’min), soumis (mus-
lim); il s'acquitte de ses devoirs fondamentaux, il n’a
aucun doute a ce sujet (p. 53). N. Amri étudie égale-
ment le vocabulaire de la conjecture, « zann » (p. 54-
57). Dans le Coran, al-zann peut étre en opposition
avec al-‘ilm, al-hagq ou encore al-yagin (certitude).
Elle fait remarquer que le couple zann/‘ilm et zann/
yaqin dresse une barriére entre les simples supputa-
tions et les déductions fondées sur des « preuves »
scientifiques. Le “ilm (science, connaissance) est
de toute évidence supérieur au zann (supposition,
conjecture). Le couple zann/yaqin établit la différence
entre ce qui reléve d’'une vue de l'esprit et ce qui est
du domaine des certitudes (p. 57). Il existe aussi
le taslim, qui désigne l'attitude que I'hagiographe
enjoint au croyant d’adopter face aux transgressions
des saints ou a leurs propos extatiques. N. Amri fait
remarquer que les fugahd’ se résoudront eux aussi a
adopter cette attitude (p. 56). Pour terminer, N. Amri
étudie le « croire » dans la culture occidentale a par-
tir des définitions données par D. Hervieu-Léger et
F. Pouillon. Elle constate que si le frangais rassemble
sous un seul vocable tous les sens du verbe « croire »,

la langue arabe présente un lexique plus différencié
|

BCAI 35 40

BCAI 35 (2021) Amri Nelly: Croire au Maghreb médiéval. La sainteté en question (XIVe-XVe siécle), recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

(itigad, amana, zanna, sallama) qui ouvre la voie
a «une véritable anthropologie du croire en islam
dont la notion appauvrie de croire est loin de rendre
compte et d’en traduire toute la polysémie » (p. 67).

Le chapitre «L'hagiographie: une écriture de
la preuve », (p. 69-82) a pour objectif de définir les
caractéristiques de ce genre littéraire et de montrer
la valeur des récits de mandgqib pour I'historien de la
sainteté. Le récit des hauts faits d’/Ahmad b. “Ar(s est
une ceuvre ayant son esprit et sa logique, comme le
souligne N. Amri, et dans laquelle « la réfutation des
critiques et des justifications apportées au comporte-
ment suspect du saint » bénéficie d'une importante
place dans la construction générale de l'ouvrage.
Rashidi, qui était un « “dlim soufi », cherche a asseoir
la sainteté de son maitre en inscrivant sa pratique de
«ravi par Dieu » dans la voie du soufisme.

Le chapitre suivant, «Lattiré attirant » (p. 119-
172), explore la figure des fous de Dieu qu'lbn Arabi
appelle « majanin al-Haqq ».N. Amri évoque, pour ce
faire, les réflexions de Max Weber sur « I'illumination
mystique » dans le bouddhisme. Pour atteindre la
contemplation, il faut s'extraire des intéréts quoti-
diens, une attitude qu'elle rapproche pour les soufis
du tark al-akwan, une sorte de mort au monde, qui
implique 'abandon de toute volonté propre (p. 153).
Ainsi, le majdhiib est 'homme de la «fuite hors du
monde ». Le «ravi » est aussi 'homme de |'aspiration
du cceur, un concept qui se trouve déja chez al-Hakim
al-Tirmidhi (m. ca. 318/930). Laspiration du coeur, qui
consiste a rechercher avant tout 'amour divin (hubb),
rejette toutes les autres préoccupations de ’homme
dans sa vie quotidienne. Rashidi évoque I'emprise, sur
Ahmad b. ‘ArGs, de «l'ivresse de la paix du cceur »
qui est, chez les amis de Dieu et les gnostiques, «le
veeu le plus cher » pour que le doute laisse la place
a la certitude (iq‘tigad) et que toute défiance soit
écartée dans son jugement. N. Amri fait remarquer
que l'on croise ici « approche doctrinale et approche
hagiographique qui se compléetent et contribuent
toutes deux a éclairer la figure du majdhaib » (p. 158).
Néanmoins, ces deux approches restent distinctes,
précise-t-elle. L'hagiographe justifie des comporte-
ments extérieurs, tandis que I’hagiologue met en
avant une orientation intérieure.

Le chapitre «Religion “populaire” religion “des
Elites”? » (p. 173-193) est consacré a la distinction,
quelque fois opérée, entre ce qui reléve des pratiques
des gens du peuple et celles qui seraient propres aux
élites de la société. Depuis des décennies, la notion
de «religion populaire » a alimenté les débats dans
le champ des études d’histoire et de sociologie
religieuse. Elle explique, par exemple, que les ulémas
syriens reprochent au « peuple », ses « exagérations »,

ses « divagations » et le culte suspect des cimetiéres.
|

Le theme d’une opposition diamétrale entre un
islam « pur » et un islam « hybride ou déviant » fut
promis «a une grande longévité, via les écrits d’lbn
Taymiyya, et continue d’alimenter le proces intenté
par le réformisme et surtout par le wahabisme, au
soufisme » (p. 175). Maxime Rodinson affirme que
le merveilleux joue dans le «systéeme de la religion
populaire » en islam un réle plus important que
dans le « systéme officiel » a Iétat pur (p. 183). Selon
Michel Chodkiewicz, il est beaucoup plus fécond
d’étre attentif, non pas a l'opposition entre doctes
et ignorants, mais plutot a la concurrence de deux
types de science et de deux types de savants — les
ulama’ etles awliya’ (p. 193). Il existe une « mentalité
commune » comme le signale N. Amri, qui exclut des
divergences entre ces deux catégories.

Dans le chapitre « Réception de la sainteté et
modalités du faire croire » (p. 197-228), N. Amri fait
le constat que la reconnaissance de la sainteté de ces
«ravis » n‘alla pas toujours de soi et qu'elle nétait pas
une donnée immédiate de la mentalité de I'époque.
Les critiques adressées par Rashidi au commun des
gens (al-"'umiim) ne font pas référence a ce que la no-
tion de populaire recouvre, mais plutét au commun
des croyants (al-‘amma). Ce terme désigne générale-
ment les simples croyants (ulémas, juristes ou autres)
qui n‘appartiennent pas a la sphére du soufisme:
face a la ‘amma, il y a la khassa (I¢élite spirituelle).
Au-dela de son plaidoyer pour son cheikh et dans
une réflexion générale sur la sainteté, Rashidi se livre
a une analyse des attitudes a I'égard des saints et des
critéres de sainteté. Certains maitres spirituels consi-
deérent que ceux qui ont des préjugés sur la conduite
des saints hommes agissent de la sorte par ignorance
(ghalabat al-jahl). Pour I'hagiographe, comme le
souligne N. Amri, «la raison en est a rechercher
dans le regne de l'ignorance et de la domination de
I'insouciance ». C'est ainsi que le plus grand nombre
est incapable de déceler les voiles par lesquels Dieu
couvre de sainteté ses awliya’. Rashidi cite au nombre
de ces voiles, la nécessité pour le saint de pourvoir
a ses moyens de subsistance, la fréquentation, pour
certains, des grands de ce monde, l'aisance matérielle,
I'acceptation des dons, etc. Lhagiographe fonde une
véritable «anthropologie du croire et du mécroire »
a son époque, fait remarquer N. Amri. 'homme ne
croit que ce que I'habitude (al-"dda) lui enjoint de
croire. Les fils de ce monde (abna’ al-dunya) et les
hommes dominés par leurs passions (ashab al-hawa)
ne connaissent que les apparences de ce bas-monde
(p- 205-206). N. Amri dresse ensuite une « typologie
des détracteurs (al-munkirian) » (p.208-209). Il y a
tout d’abord les princes et les riches ou encore les
grands de ce monde (arbab al-dunya), car les saints

sont a leur opposé, au niveau vestimentaire et par
|

BCAI 35

BCAIl en ligne

41

BCAI 35 (2021) Amri Nelly: Croire au Maghreb médiéval. La sainteté en question (XIVe-XVe siécle), recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

leur situation sociale. Il y a aussi ceux qui, parmi les
juristes des écoles de jurisprudence, font preuve
d’'immobilisme, qui croient qu'’ils peuvent embrasser
la charia et critiquent ceux qui ne suivent pas leur
voie. Les hypocrites et ceux qui tirent ostentation
de leurs ceuvres forment la troisieme catégorie de
détracteurs. lls détestent les soufis car ceux-ci ne
reconnaissent guere leurs actions, ce qui serait une
forme de shirk (associationnisme). Rashidi distingue
entre l'attitude du muntagqid (le détracteur) qui
juge les transgressions du saint comme autant de
défauts entachant sa perfection, et l'attitude du
mu‘tagid (qui croit en la sainteté du wall), qui trouve
a ces mémes faits les meilleures issues (p. 209). Dans
I'anthropologie du croire, fait remarquer N. Amri, le
miracle a effet foudroyant et immédiat entrainant
une conversion au sens fort joue un réle essentiel. La
suspicion se mue en foi, en i'tigad, en certitude, yagin,
aussitot suivie d'un sentiment profond de culpabilité,
d’indignité et d'une volonté de s'amender et de se
faire pardonner (p. 214).

Le chapitre « L'autorité du passé » (p. 229-
268), concerne la maniére dont I'hagiographe établit
la sainteté d’Ahmad b. ‘Ars. Il y a, d'une part, la mo-
bilisation d’'un certain nombre d’autorités et, d’autre
part, les modalités du discours hagiographique
lui-méme. N. Amri explique que la volonté de tout
ramener a des fondateurs anciens n'est pas propre a
I'islam, on constate le méme phénomene en Occident
médiéval. ). Berque parle a propos du Maghreb du
«retour au fondamental ». N. Amri se livre tout
d’abord a une minutieuse analyse du vocabulaire
utilisé pour désigner I'innovation (bid‘a) (p. 230-233).
La racine BD’ exprime l'idée d'un commencement.
Selon le Lisan al-"Arab, bid"a est ce qui advient,
I'innovation (p. 231). Les ulémas en ont retenu cing
types allant de ce qui est obligatoire (bid‘a wajiba),
comme la vocalisation du Coran par exemple, a
I'innovation réprouvée (bid’a muharrama) (p. 233).
Une fois définie la notion de bid"a ou « nouveauté »,
N. Amri s'intéresse a ce qui fonde la tradition. Selon
Daniel Hervieu-Léger, «la tradition confére au
passé une autorité transcendante [...], un dépot
sacré intangible ». C'est en effet ce que fait Rashidi
lorsqu’il montre qu’Ahmad b. ‘Aris ne fait en réa-
lité que prolonger les pratiques des saints du passé.
Ensuite, N. Amri examine la « logique textuelle » des
managqib dAhmad b. ‘Ar(s. Elle analyse un certain
nombre d'anecdotes pour montrer qu'il existe une
dialectique entre le présent et le passé (p. 245-262).
Le passé se trouve dans un rapport de probation,
de caution, mais aussi d'illustration par rapport au
présent. Rashidi a également recours aux anciens
maitres du soufisme. Il expose les points de vue des
Iahl al-haqgiga («les gens de la Réalité, les soufis ») sur

le sukr (I'ivresse spirituelle) et sur le sahw (la sobriété).
Il peut ensuite céder la place a la mémoire autorisée
des saints ayant manifesté le ravissement.

Dans le chapitre « La sainteté et I'impératif de
justification » (p. 269-304), N. Amri analyse les huit
griefs adressés a Ahmad b. ‘Arts dont le « proces »
est instruit par son propre hagiographe. Elle analyse
les «issues » que Rashidi trouve a tout ce qui peut
mettre en péril la sainteté de son cheikh. Ces griefs
relevent du non-respect de pratiques obligatoires,
comme le fait de ne pas prier, de donner l'illusion de
manger pendant le mois de ramadan, de plaisanter
avec les femmes, de prononcer des propos obscenes
contraires a la bienséance (al-adab) et a la lettre de la
Loi (zahir al-shar”), ou encore de ne pas bien accueillir
les visiteurs. D'autres griefs sont directement en
relation avec le soufisme comme le fait de ne pas
avoir de maitre, de ne pas éduquer de disciples et
de se livrer a des propos extatiques versant dans
I'incarnationisme (al-hulal). On constate que Rashidi
met en ceuvre tout un plaidoyer visant a disculper
son maitre en puisant dans le vaste répertoire des
saints orientaux du passé, mais aussi en mobilisant
la memoria de la sainteté maghrébine.

Dans la derniére partie de son ouvrage, N. Amri
cherche a définir les critéres de la sainteté. Elle prend
I'exemple du récit du périple de Moise et de Khadir
dans le Coran et des interprétations textuelles
auxquelles il a donné lieu. En fait, tout comme le
Coran «dispute » au sujet des prophétes, les hagio-
graphes disputent au sujet des saints. Lhagiographie
nest-elle pas une littérature de défense et d'illus-
tration? Que cette contestation soit a chaque fois
l'occasion de «reformuler 'enseignement classique
des soufis pour I'adapter aux exigences d’'une nou-
velle époque » ), voila bien une entrée fracassante
de I'hagiographie dans I'histoire, comme le souligne
a juste titre N. Amri.

Ce travail est focalisé sur la sainteté du «ravi »
en Dieu et son accréditation par Iélite des ulémas
du Maghreb aux xi1ve et xve siecles. Il s'avere que
croire ou mécroire dans les saints informe en premier
lieu sur la religiosité de celui a qui une telle attitude
est attribuée. Le «fou » en Dieu est un « modeéle
anthropologique » commun a plusieurs religions, on
y trouve toujours attraction ou répulsion suscitant les
débats. Dans ce rapport a I'étrange et au scandaleux,
on constate qu'une bonne partie de I'élite des ulémas
était disposée a se lancer «dans une entreprise de

(3) Cette citation est tirée d’'un article de R. Vimecati-
Sansaverino, « Commentaire coranique, enseignement initiatique
et renouveau soufi dans la Darqawiyya. Le Bahr al-madid fi tafsir
al-Quréan al- majid dAhmad b. Ajiba (m. 1223/1809) », Studia
Islamica, vol. 107, 2012, p. 209-234.

|

BCAI 35 42 |

BCAI 35 (2021) Amri Nelly: Croire au Maghreb médiéval. La sainteté en question (XIVe-XVe siécle), recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

conversion » (p. 380). lls appelaient les croyants a
transcender le sens apparent des pratiques, a trouver
du sens a des actions blamables. N. Amri explique
de que cette recherche aura, également, confirmé
l'attitude générale des fugaha’ malékites a I'égard
du soufisme méme le plus déroutant, qui fut davan-
tage sujet d'intégration que de rejet. Lépoque aurait
connu une sorte de «revival » religieux fondé sur
une symbiose entre «la lettre » et « I'esprit » dont le
célebre lhya’ ‘uliim al-din de Ghazali avait la faveur
partout au Maghreb. On peut dailleurs ajouter que
cet ouvrage était une véritable référence tant pour les
ulémas que pour les soufis eux-mémes dans presque
tout le monde musulman. Par ailleurs, la référence au
passé a fonctionné comme autorité de légitimation;
néanmoins I'enjeu dépassait la valeur « légitimante »
de ce recours a la mémoire de la transgression. La
tradition est a la fois exotérique et ésotérique, le

saint accomplit la Loi, méme s'il la transgresse. Dans

la Risdla de Qushayri, il est 'homme «vaincu par le

libre-arbitre de la Seigneurie », il est «caché par le

pouvoir de la pure servitude ». Ibn “Arabi le décrit
comme magqtil, « tué », anéanti. Ne serait-ce pas 13,
conclut N. Amri, ce qui identifie le mieux le «ravi »
en Dieu?

Comme on peut le constater, I'ouvrage de

N. Amri constitue une véritable somme sur la

figure du majdhub, et de maniére plus générale sur
la sainteté au Maghreb. Ses réflexions permettent
aussi de comprendre le phénomeéne du «ravi » dans

'ensemble du monde musulman. Cette recherche,
fondée sur une étude minutieuse des sources médié-
vales islamiques, porte une attention particuliéreala

terminologie utilisée par les auteurs. N. Amri utilise

aussi dans ses analyses les concepts élaborés par les

anthropologues et les sociologues des religions. On

doit, de méme, saluer la dimension comparatiste

mise en ceuvre dans le livre. Croire au Maghreb médié-
val constitue une véritable somme sur la sainteté dans

l'islam médiéval qui sera désormais une référence

incontournable pour tous les historiens du soufisme,
mais aussi des sociétés musulmanes a cette époque.

Denise Aigle
CNRS - UMR 8167 Islam médiéval

BCAI 35 43

BCAI 35 (2021) Amri Nelly: Croire au Maghreb médiéval. La sainteté en question (XIVe-XVe siécle), recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

