
II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 35 40

 Amri  Nelly 
Croire au Maghreb médiéval. 
La sainteté en question xive-xve siècle

Paris, Les éditions du Cerf 
(Islam – Nouvelles approches)
2019, 420 p. 
ISBN : 9782204130950

N. Amri est reconnue pour ses nombreux 
ouvrages et articles sur les cheikhs soufis dans le 
Maghreb des xive et xve siècles (1). Après avoir publié 
en 2008 un important livre consacré au rôle des saints 
hommes comme messagers de l’espérance à une 
époque marquée par les désordres politiques et la 
peur engendrée par la peste (2), elle s’intéresse, dans 
ce nouvel opus, au majdhūb, le « ravi », l’« attiré » par 
Dieu, figure controversée de la sainteté islamique. 
Ce modèle de sainteté n’est pas propre à l’islam, on 
le retrouve dans le monde chrétien, tant en Orient 
qu’en Occident avec la notion de « fou de Dieu », de 
« fou en Christ ». 

L’idée de cet ouvrage, ainsi que l’explique N. Amri 
dans l’avant-propos, est née de la réflexion menée 
autour du modèle extatique de sainteté « dans le 
cadre d’une problématique d’ensemble sur l’autorité 
du passé dans les sociétés médiévales », titre d’un 
colloque qui s’est tenu à Rome en 2004. L’ouvrage est 
divisé en quatre parties (« Croire et croyance. Une 
histoire des mots » ; « Le “Ravi” au cœur de la tension 
entre l’esprit et la lettre » ; « Faire croire » ; « Vers 
une nouvelle définition de la sainteté »), chacune 
constituée de plusieurs chapitres. Une abondante 
bibliographie des sources et des études (p. 387-398) 
et un index des noms propres de personnes et de 
lieux, ainsi que des termes techniques (p. 399-415) 
concluent l’ouvrage.

Dans une substantielle introduction (p. 15-40), 
N. Amri explique que le majdhūb « focalise autour 
de sa personne et de sa conduite un ensemble de 
représentations mettant en question la sainteté et 
ses critères » (p. 15). L’enquête est notamment menée, 
mais pas exclusivement à partir du cas d’Abū l-‘Abbās 
Aḥmad b. ‘Arūs (m. 868/1463), qui appartient aux 
« ahl al-majdhūb ». Il est considéré comme le plus 
grand saint de Tunis. N. Amri analyse les « titres de 

(1) Voir par exemple, La sainte de Tunis. Présentation et traduc-
tion de l’hagiographie de ‘Âisha al-Mannûbiyya, Paris, Sindbad, 
2008 (La Bibliothèque de l’Islam) ; Un « manuel » ifrîqiyen 
d’adab soufi. Paroles de sagesse de ʿAbd al-Wahḥạb̄ al-Mzûghî 
(m. 675/1276), compagnon de Shâdhilî. Étude, notes et traduction 
partielle suivies du texte arabe, Sousse, 2013 ; Sîdî Abû Sa‘îd al-Bâjî 
(1156-1231), Sousse, Contraste-Éditions, 2015.
(2) Les saints en islam, les messagers de l’espérance. Sainteté et 
eschatologie au Maghreb aux xive et xve siècles, Paris, Le Cerf, 2008.

gloire » (manāqib) du saint homme, rédigés par son 
disciple Rāshidī al-Ja’irī. Elle présente les débats qui 
eurent lieu dans la littérature hagiologique, mais aussi 
le regard qu’Ibn Khaldūn et Léon l’Africain portent 
sur la figure du majdhūb. Cette figure de sainteté 
traverse tout le monde musulman, on la retrouve de 
l’Égypte à l’Inde musulmane. Au Maghreb, le « saint 
fou » serait-il un reflet de la crise politique et du mal-
heur des temps ? Une autre des questions à laquelle 
tente de répondre N. Amri dans ce livre est celui du 
rapport entre les ulémas et les soufis. « Pourquoi les 
gardiens de la Loi se sont-ils échinés à défendre un 
modèle de sainteté si peu orthodoxe que celui des 
majdhūb-s ? », s’interroge N. Amri.

Dans le chapitre « Qu’est-ce que croire », (p. 43-
68), N. Amri se livre à une très intéressante étude 
de la terminologie utilisée pour exprimer le fait de 
croire. Les sources utilisent la notion d’iʿtiqād (de la 
racine ʿAQD) qui pourrait correspondre au français 
« croire ». Elle étudie les occurrences de la racine 
dans le Coran et le sens donné dans le Lisān al-ʿArab. 
Le terme iʿtiqād signifie : croire, avoir la conviction 
(p. 44-51). Le contraire dans les sources hagiogra-
phiques n’est pas al-shakk (le doute) mais intiqād : 
critiquer, polémiquer, discuter. Ces sources évoquent 
également le fait de nier, désapprouver, rejeter (inkār). 
Dans le contexte soufi, inkār signifie dénégation, 
désaveu (p. 51-52). Autre terme qui s’apparente à la 
croyance, le verbe āmana qui signifie faire montre 
de soumission et d’acceptation de la charia et du 
message prophétique. Ainsi quiconque jouit de cette 
qualité devient « croyant » (muʾmīn), soumis (mus-
lim) ; il s’acquitte de ses devoirs fondamentaux, il n’a 
aucun doute à ce sujet (p. 53). N. Amri étudie égale-
ment le vocabulaire de la conjecture, « ẓann » (p. 54-
57). Dans le Coran, al-ẓann peut être en opposition 
avec al-ʿilm, al-ḥaqq ou encore al-yaqīn (certitude). 
Elle fait remarquer que le couple ẓann/ʿilm et ẓann/
yaqīn dresse une barrière entre les simples supputa-
tions et les déductions fondées sur des « preuves » 
scientifiques. Le ʿilm (science, connaissance) est 
de toute évidence supérieur au ẓann (supposition, 
conjecture). Le couple ẓann/yaqīn établit la différence 
entre ce qui relève d’une vue de l’esprit et ce qui est 
du domaine des certitudes (p. 57). Il existe aussi 
le taslīm, qui désigne l’attitude que l’hagiographe 
enjoint au croyant d’adopter face aux transgressions 
des saints ou à leurs propos extatiques. N. Amri fait 
remarquer que les fuqaḥāʾ se résoudront eux aussi à 
adopter cette attitude (p. 56). Pour terminer, N. Amri 
étudie le « croire » dans la culture occidentale à par-
tir des définitions données par D. Hervieu-Léger et 
F. Pouillon. Elle constate que si le français rassemble 
sous un seul vocable tous les sens du verbe « croire », 
la langue arabe présente un lexique plus différencié 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Amri Nelly: Croire au Maghreb médiéval. La sainteté en question (XIVe-XVe siècle), recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 35 41

(iʿtiqād, āmana, ẓanna, sallama) qui ouvre la voie 
à « une véritable anthropologie du croire en islam 
dont la notion appauvrie de croire est loin de rendre 
compte et d’en traduire toute la polysémie » (p. 67). 

Le chapitre « L’hagiographie : une écriture de 
la preuve », (p. 69-82) a pour objectif de définir les 
caractéristiques de ce genre littéraire et de montrer 
la valeur des récits de manāqib pour l’historien de la 
sainteté. Le récit des hauts faits d’Aḥmad b. ʿArūs est 
une œuvre ayant son esprit et sa logique, comme le 
souligne N. Amri, et dans laquelle « la réfutation des 
critiques et des justifications apportées au comporte-
ment suspect du saint » bénéficie d’une importante 
place dans la construction générale de l’ouvrage. 
Rāshidī, qui était un « ʿ ālim soufi », cherche à asseoir 
la sainteté de son maître en inscrivant sa pratique de 
« ravi par Dieu » dans la voie du soufisme. 

Le chapitre suivant, « L’attiré attirant » (p. 119-
172), explore la figure des fous de Dieu qu’Ibn ʿArabī 
appelle « majānīn al-Ḥaqq ». N. Amri évoque, pour ce 
faire, les réflexions de Max Weber sur « l’illumination 
mystique » dans le bouddhisme. Pour atteindre la 
contemplation, il faut s’extraire des intérêts quoti-
diens, une attitude qu’elle rapproche pour les soufis 
du tark al-akwān, une sorte de mort au monde, qui 
implique l’abandon de toute volonté propre (p. 153). 
Ainsi, le majdhūb est l’homme de la « fuite hors du 
monde ». Le « ravi » est aussi l’homme de l’aspiration 
du cœur, un concept qui se trouve déjà chez al-Ḥakīm 
al-Tirmidhī (m. ca. 318/930). L’aspiration du cœur, qui 
consiste à rechercher avant tout l’amour divin (ḥubb), 
rejette toutes les autres préoccupations de l’homme 
dans sa vie quotidienne. Rāshidī évoque l’emprise, sur 
Aḥmad b. ʿArūs, de « l’ivresse de la paix du cœur » 
qui est, chez les amis de Dieu et les gnostiques, « le 
vœu le plus cher » pour que le doute laisse la place 
à la certitude (iqʿtiqād) et que toute défiance soit 
écartée dans son jugement. N. Amri fait remarquer 
que l’on croise ici « approche doctrinale et approche 
hagiographique qui se complètent et contribuent 
toutes deux à éclairer la figure du majdhūb » (p. 158). 
Néanmoins, ces deux approches restent distinctes, 
précise-t-elle. L’hagiographe justifie des comporte-
ments extérieurs, tandis que l’hagiologue met en 
avant une orientation intérieure. 

Le chapitre « Religion “populaire” religion “des 
Élites” ? » (p. 173-193) est consacré à la distinction, 
quelque fois opérée, entre ce qui relève des pratiques 
des gens du peuple et celles qui seraient propres aux 
élites de la société. Depuis des décennies, la notion 
de « religion populaire » a alimenté les débats dans 
le champ des études d’histoire et de sociologie 
religieuse. Elle explique, par exemple, que les ulémas 
syriens reprochent au « peuple », ses « exagérations », 
ses « divagations » et le culte suspect des cimetières. 

Le thème d’une opposition diamétrale entre un 
islam « pur » et un islam « hybride ou déviant » fut 
promis « à une grande longévité, via les écrits d’Ibn 
Taymiyya, et continue d’alimenter le procès intenté 
par le réformisme et surtout par le wahabisme, au 
soufisme » (p. 175). Maxime Rodinson affirme que 
le merveilleux joue dans le « système de la religion 
populaire » en islam un rôle plus important que 
dans le « système officiel » à l’état pur (p. 183). Selon 
Michel Chodkiewicz, il est beaucoup plus fécond 
d’être attentif, non pas à l’opposition entre doctes 
et ignorants, mais plutôt à la concurrence de deux 
types de science et de deux types de savants – les 
ulamā’ et les awliyā’ (p. 193). Il existe une « mentalité 
commune », comme le signale N. Amri, qui exclut des 
divergences entre ces deux catégories.

Dans le chapitre « Réception de la sainteté et 
modalités du faire croire » (p. 197-228), N. Amri fait 
le constat que la reconnaissance de la sainteté de ces 
« ravis » n’alla pas toujours de soi et qu’elle n’était pas 
une donnée immédiate de la mentalité de l’époque. 
Les critiques adressées par Rāshidī au commun des 
gens (al-ʿumūm) ne font pas référence à ce que la no-
tion de populaire recouvre, mais plutôt au commun 
des croyants (al-ʿāmma). Ce terme désigne générale-
ment les simples croyants (ulémas, juristes ou autres) 
qui n’appartiennent pas à la sphère du soufisme : 
face à la ʿāmma, il y a la khāṣṣa (l’élite spirituelle). 
Au-delà de son plaidoyer pour son cheikh et dans 
une réflexion générale sur la sainteté, Rāshidī se livre 
à une analyse des attitudes à l’égard des saints et des 
critères de sainteté. Certains maîtres spirituels consi-
dèrent que ceux qui ont des préjugés sur la conduite 
des saints hommes agissent de la sorte par ignorance 
(ghalabat al-jahl). Pour l’hagiographe, comme le 
souligne N. Amri, « la raison en est à rechercher 
dans le règne de l’ignorance et de la domination de 
l’insouciance ». C’est ainsi que le plus grand nombre 
est incapable de déceler les voiles par lesquels Dieu 
couvre de sainteté ses awliyāʾ. Rāshidī cite au nombre 
de ces voiles, la nécessité pour le saint de pourvoir 
à ses moyens de subsistance, la fréquentation, pour 
certains, des grands de ce monde, l’aisance matérielle, 
l’acceptation des dons, etc. L’hagiographe fonde une 
véritable « anthropologie du croire et du mécroire » 
à son époque, fait remarquer N. Amri. L’homme ne 
croit que ce que l’habitude (al-ʿāda) lui enjoint de 
croire. Les fils de ce monde (abnāʾ al-dunyā) et les 
hommes dominés par leurs passions (aṣḥāb al-hawā) 
ne connaissent que les apparences de ce bas-monde 
(p. 205-206). N. Amri dresse ensuite une « typologie 
des détracteurs (al-munkirūn) » (p. 208-209). Il y a 
tout d’abord les princes et les riches ou encore les 
grands de ce monde (arbāb al-dunyā), car les saints 
sont à leur opposé, au niveau vestimentaire et par 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Amri Nelly: Croire au Maghreb médiéval. La sainteté en question (XIVe-XVe siècle), recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 35 42

leur situation sociale. Il y a aussi ceux qui, parmi les 
juristes des écoles de jurisprudence, font preuve 
d’immobilisme, qui croient qu’ils peuvent embrasser 
la charia et critiquent ceux qui ne suivent pas leur 
voie. Les hypocrites et ceux qui tirent ostentation 
de leurs œuvres forment la troisième catégorie de 
détracteurs. Ils détestent les soufis car ceux-ci ne 
reconnaissent guère leurs actions, ce qui serait une 
forme de shirk (associationnisme). Rāshidī distingue 
entre l’attitude du muntaqid (le détracteur) qui 
juge les transgressions du saint comme autant de 
défauts entachant sa perfection, et l’attitude du 
muʿtaqid (qui croit en la sainteté du walī), qui trouve 
à ces mêmes faits les meilleures issues (p. 209). Dans 
l’anthropologie du croire, fait remarquer N. Amri, le 
miracle à effet foudroyant et immédiat entraînant 
une conversion au sens fort joue un rôle essentiel. La 
suspicion se mue en foi, en iʿtiqād, en certitude, yaqīn, 
aussitôt suivie d’un sentiment profond de culpabilité, 
d’indignité et d’une volonté de s’amender et de se 
faire pardonner (p. 214). 

Le chapitre « L’autorité du passé » (p. 229-
268), concerne la manière dont l’hagiographe établit 
la sainteté d’Aḥmad b. ʿArūs. Il y a, d’une part, la mo-
bilisation d’un certain nombre d’autorités et, d’autre 
part, les modalités du discours hagiographique 
lui-même. N. Amri explique que la volonté de tout 
ramener à des fondateurs anciens n’est pas propre à 
l’islam, on constate le même phénomène en Occident 
médiéval. J. Berque parle à propos du Maghreb du 
« retour au fondamental ». N. Amri se livre tout 
d’abord à une minutieuse analyse du vocabulaire 
utilisé pour désigner l’innovation (bidʿa) (p. 230-233). 
La racine BDʿ exprime l’idée d’un  commencement. 
Selon le Lisān al-ʿArab, bidʿa est ce qui advient, 
l’innovation (p. 231).  Les ulémas en ont retenu cinq 
types allant de ce qui est obligatoire (bidʿa wājiba), 
comme la vocalisation du Coran par exemple, à 
l’innovation réprouvée (bidʿa muḥarrama) (p. 233). 
Une fois définie la notion de bidʿa ou « nouveauté », 
N. Amri s’intéresse à ce qui fonde la tradition. Selon 
Daniel Hervieu-Léger, « la tradition confère au 
passé une autorité transcendante […], un dépôt 
sacré intangible ». C’est en effet ce que fait Rāshidī 
lorsqu’il montre qu’Aḥmad b. ʿArūs ne fait en réa-
lité que prolonger les pratiques des saints du passé. 
Ensuite, N. Amri examine la « logique textuelle » des 
manāqib d’Aḥmad b. ʿArūs. Elle analyse un certain 
nombre d’anecdotes pour montrer qu’il existe une 
dialectique entre le présent et le passé (p. 245-262). 
Le passé se trouve dans un rapport de probation, 
de caution, mais aussi d’illustration par rapport au 
présent. Rāshidī a également recours aux anciens 
maîtres du soufisme. Il expose les points de vue des 
ahl al-ḥaqīqa (« les gens de la Réalité, les soufis ») sur 

le sukr (l’ivresse spirituelle) et sur le ṣaḥw (la sobriété). 
Il peut ensuite céder la place à la mémoire autorisée 
des saints ayant manifesté le ravissement. 

Dans le chapitre « La sainteté et l’impératif de 
justification » (p. 269-304), N. Amri analyse les huit 
griefs adressés à Aḥmad b. ʿArūs dont le « procès » 
est instruit par son propre hagiographe. Elle analyse 
les « issues » que Rāshidī trouve à tout ce qui peut 
mettre en péril la sainteté de son cheikh. Ces griefs 
relèvent du non-respect de pratiques obligatoires, 
comme le fait de ne pas prier, de donner l’illusion de 
manger pendant le mois de ramadan, de plaisanter 
avec les femmes, de prononcer des propos obscènes 
contraires à la bienséance (al-adab) et à la lettre de la 
Loi (ẓāhir al-sharʿ), ou encore de ne pas bien accueillir 
les visiteurs. D’autres griefs sont directement en 
relation avec le soufisme comme le fait de ne pas 
avoir de maître, de ne pas éduquer de disciples et 
de se livrer à des propos extatiques versant dans 
l’incarnationisme (al-hulūl). On constate que Rāshidī 
met en œuvre tout un plaidoyer visant à disculper 
son maître en puisant dans le vaste répertoire des 
saints orientaux du passé, mais aussi en mobilisant 
la memoria de la sainteté maghrébine.

Dans la dernière partie de son ouvrage, N. Amri 
cherche à définir les critères de la sainteté. Elle prend 
l’exemple du récit du périple de Moïse et de Khaḍir 
dans le Coran et des interprétations textuelles 
auxquelles il a donné lieu. En fait, tout comme le 
Coran « dispute » au sujet des prophètes, les hagio-
graphes disputent au sujet des saints. L’hagiographie 
n’est-elle pas une littérature de défense et d’illus-
tration ? Que cette contestation soit à chaque fois 
l’occasion de « reformuler l’enseignement classique 
des soufis pour l’adapter aux exigences d’une nou-
velle époque » (3), voilà bien une entrée fracassante 
de l’hagiographie dans l’histoire, comme le souligne 
à juste titre N. Amri.

Ce travail est focalisé sur la sainteté du « ravi » 
en Dieu et son accréditation par l’élite des ulémas 
du Maghreb aux xive et xve siècles. Il s’avère que 
croire ou mécroire dans les saints informe en premier 
lieu sur la religiosité de celui à qui une telle attitude 
est attribuée. Le « fou » en Dieu est un « modèle 
anthropologique » commun à plusieurs religions, on 
y trouve toujours attraction ou répulsion suscitant les 
débats. Dans ce rapport à l’étrange et au scandaleux, 
on constate qu’une bonne partie de l’élite des ulémas 
était disposée à se lancer « dans une entreprise de 

(3) Cette citation est tirée d’un article de R. Vimecati-
Sansaverino, « Commentaire coranique, enseignement initiatique 
et renouveau soufi dans la Darqâwiyya. Le Bahr al-madîd fî tafsîr 
al-Qur’ân al- majîd d’Ahmad b. ‘Ajība (m. 1223/1809) », Studia 
Islamica, vol. 107, 2012, p. 209-234.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Amri Nelly: Croire au Maghreb médiéval. La sainteté en question (XIVe-XVe siècle), recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 35 43

conversion » (p. 380). Ils appelaient les croyants à 
transcender le sens apparent des pratiques, à trouver 
du sens à des actions blâmables. N. Amri explique 
de que cette recherche aura, également, confirmé 
l’attitude générale des fuqahāʾ malékites à l’égard 
du soufisme même le plus déroutant, qui fut davan-
tage sujet d’intégration que de rejet. L’époque aurait 
connu une sorte de « revival » religieux fondé sur 
une symbiose entre « la lettre » et « l’esprit » dont le 
célèbre Iḥyāʾ ʿulūm al-dīn de Ghazālī avait la faveur 
partout au Maghreb. On peut d’ailleurs ajouter que 
cet ouvrage était une véritable référence tant pour les 
ulémas que pour les soufis eux-mêmes dans presque 
tout le monde musulman. Par ailleurs, la référence au 
passé a fonctionné comme autorité de légitimation ; 
néanmoins l’enjeu dépassait la valeur « légitimante » 
de ce recours à la mémoire de la transgression. La 
tradition est à la fois exotérique et ésotérique, le 
saint accomplit la Loi, même s’il la transgresse. Dans 
la Risāla de Qushayrī, il est l’homme « vaincu par le 
libre-arbitre de la Seigneurie », il est « caché par le 
pouvoir de la pure servitude ». Ibn ʿArabī le décrit 
comme maqtūl, « tué », anéanti. Ne serait-ce pas là, 
conclut N. Amri, ce qui identifie le mieux le « ravi » 
en Dieu ?

Comme on peut le constater, l’ouvrage de 
N. Amri constitue une véritable somme sur la 
figure du majdhūb, et de manière plus générale sur 
la sainteté au Maghreb. Ses réflexions permettent 
aussi de comprendre le phénomène du « ravi » dans 
l’ensemble du monde musulman. Cette recherche, 
fondée sur une étude minutieuse des sources médié-
vales islamiques, porte une attention particulière à la 
terminologie utilisée par les auteurs. N. Amri utilise 
aussi dans ses analyses les concepts élaborés par les 
anthropologues et les sociologues des religions. On 
doit, de même, saluer la dimension comparatiste 
mise en œuvre dans le livre. Croire au Maghreb médié-
val constitue une véritable somme sur la sainteté dans 
l’islam médiéval qui sera désormais une référence 
incontournable pour tous les historiens du soufisme, 
mais aussi des sociétés musulmanes à cette époque.

Denise Aigle 
CNRS – UMR 8167 Islam médiéval

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Amri Nelly: Croire au Maghreb médiéval. La sainteté en question (XIVe-XVe siècle), recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

