
II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 35 35

Salamah-Qudsi  Arin Shawkat 
Sufism and Early Islamic Piety. 
Personal and Communal Dynamics

Cambridge, Cambridge University Press
2019, 315 p.
ISBN : 9781108422710

Arin Shawkat Salamah-Qudsi enseigne au 
département de langue et de littérature arabe de 
l’université de Haïfa. Ses recherches portent sur le 
soufisme médiéval, autant sur le plan de la doctrine 
que sociétal, avec un intérêt particulier pour le rôle 
et la position des femmes. Dans ce type de mono-
graphie, elle invite son lecteur à reconsidérer le para-
digme selon lequel le soufisme ancien, caractérisé par 
l’individualité, serait à distinguer du soufisme plus 
tardif, caractérisé par des tendances communautaires. 
Pour ce faire, l’ouvrage cherche à redéfinir précisé-
ment cette notion d’individualité, en ne la limitant 
pas seulement au mode de piété quiétiste caracté-
ristique de l’Iraq des trois premiers siècles de l’islam, 
mais en la considérant comme une large sphère 
d’influences mutuelles et d’interactions. Les sphères 
personnelles agiraient ainsi comme des sphères 
communautaires, dont les dynamiques d’influence et 
d’interaction peuvent être observées dans les sources 
hagiographiques, épistolaires (mukātabāt al-ṣūfiyya) 
et dans la littérature de l’adab. L’auteur aborde ainsi 
les récits personnels des soufis du iiie/ixe siècle au viie/
xiiie siècles, selon deux axes principaux : l’examen des 
liens familiaux et les dynamiques de confrontation 
au sein des cercles soufis. 

Dans une première partie, l’auteur analyse 
les relations avec les autres membres de la famille, 
en particulier les femmes, mères, sœurs, et oncles 
maternels. L’auteur tente surtout de montrer les 
dynamiques de conciliation entre pratiques ascé-
tiques et devoirs familiaux. Le célibat fut pratiqué 
davantage que l’on ne le croit, dépassant les frontières 
du renoncement (zuhd) et du taṣawwuf ; à l’inverse, 
le mariage ne fut en rien un obstacle à l’avancement 
spirituel comme en témoigne l’exemple connu d’Ibn 
Khafīf (m. 371/982) qui se serait marié 400 fois avec 
des femmes désirant la baraka spirituelle, qui illustre 
le concept de muntahī ou de station finale permet-
tant au maître de se marier plusieurs fois simulta-
nément. Plus intéressants furent les cas des frères et 
sœurs qui partagèrent une vie de dévotion, vivant en 
général ensemble et se s’entraidant financièrement. 
On retient notamment le cas de la sœur de Abū 
Saʿīd al-Kharrāz (m. 286/899), devenue sa disciple 
mais qui fut aussi maître spirituel d’autres femmes 
pieuses. La conciliation dans la cellule familiale fut 
ingénieuse. En général, des formules furent trouvées 

pour intégrer les devoirs familiaux et la vie de renon-
cement : les soufis mariés demandaient la permission 
à leurs femmes pour effectuer leur retraite, soit dans 
des pièces isolées, soit en pérégrination (siyāḥa) ; 
d’autres emmenèrent leur famille dans le désert, 
dans une perspective de tawakkul. L’auteur pose 
ensuite la question de l’existence particulière d’une 
piété féminine. Associées davantage dans la khidma 
et la futuwwa que dans l’étude et l’enseignement 
des théories soufies, les femmes restent davantage 
confinées dans la recherche de la baraka spirituelle. 
Comme issue à la difficulté à discerner véritablement 
les réalités féminines – venant du fait que l’écriture 
se fait par les hommes – l’auteur s’interroge de façon 
pertinente sur la nature de la relation maître-disciple. 
Celle-ci aurait une dimension féminine et s’apparen-
terait à la relation mère-enfant. 

La seconde partie de l’ouvrage discute en détail 
l’évolution des différentes relations entre les figures 
clés de l’ethos soufi. L’auteur met ainsi en évidence 
d’une part les figures qui ont accepté les codes 
de comportement consensuels ; puis, dans un jeu 
de miroir, compare les figures marginales (Niffarī, 
m. 354/965) à celles qui furent davantage dans une 
attitude de négociation face au monopole du cou-
rant dominant (Wāsiṭī m. 320/923, Tirmidhī m. vers 
300/910) ; enfin l’auteur termine avec les figures 
controversées dont les noms sont associés à la cou-
tume de ṣuḥbat al-aḥdāth, soit la fréquentation des 
jeunes hommes. On prend plaisir à découvrir les dif-
férentes approches de Junayd (m. 298/910) à l’égard 
de ses contemporains (comme Yūsuf b. al-Ḥusayn 
m. 304/916-17, Yaḥya b. al-Muʿādh m. 258/872, 
ʿAmr b. ʿUthmān al-Makkī m .  291/903-4) ou 
encore comment le malāmatī Abū Ḥafṣ al-Ḥaddād 
(m. 265/878-9) aborde de nouveaux affiliés.

L’intérêt de la partie reste sans aucun doute la 
discussion sur la notion de ṣuḥbat al-aḥdāth, laquelle 
reprend les types variés de relations suggérées par 
l’expression. Alors que pour les chercheurs qui ont 
travaillé sur la question, il s’agit surtout de présenter 
l’éros de la vie soufie, pour l’auteur, il s’agit de consi-
dérer le phénomène comme un reflet des relations 
entre l’individu et la société. Ainsi, la notion de suḥba 
est réinvestie dans ce sens et sont redéfinies celles 
de khulla (intimité) ḥishma (pudeur), tark al-adab 
(abandon des belles manières), ghulām (jeune homme, 
jeune garçon), et de naẓar (regard).

Démontrer que l’identité soufie et la formation 
des premiers soufis ont été établies dans une phase 
initiale reste une tâche ardue et une seule mono-
graphie ne peut suffire. Malgré des passages un peu 
hésitants, et une conclusion pas assez convaincante, 
Arin Shawkat Salamah-Qudsi a su tout de même 
soulever une question importante : les liens familiaux 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Salamah-Qudsi Arin Shawkat: Sufism and Early Islamic Piety. Personal and Communal Dynamics, recensé par Kabira Masotta
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 35 36

apparaissaient déjà comme miroir des liens entre 
soufis en tant que groupe. Étudier les personnes dans 
leurs cercles familiaux et cercles proches se révèle 
essentiel pour dévoiler le noyau dur du mouvement 
soufi, d’autant plus que les monographies sur les 
vies privées et les relations au sein des cercles soufis 
manquent cruellement.

Kabira Masotta 
Université Catholique de Louvain

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Salamah-Qudsi Arin Shawkat: Sufism and Early Islamic Piety. Personal and Communal Dynamics, recensé par Kabira Masotta
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

