
II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 35 32

Sankharé  Oumar 
Le Coran et la culture grecque

Paris, L’Harmattan
2014, 197 p.
ISBN : 9782336304366

En 2011, le professeur de lettres Oumar Sankharé, 
recevait le titre honorifique de « Seul Africain agrégé 
de Grammaire », après Léopold Sédard Senghor. 
Après la publication de son livre Le Coran et la culture 
grecque en 2014, il fut l’objet de fatwā-s de la part 
d’associations islamiques du Sénégal qui l’invitaient 
au repentir, demandaient la censure de son livre et 
l’excommuniaient. Il décéda peu après et d’aucuns, à 
l’époque, ont pensé qu’il avait succombé à l’angoisse 
et à la pression des mouvements religieux (1).

Celles et ceux qui ont déjà lu les travaux du 
chercheur tunisien Youssef Sedikk ne s’y perdront pas 
dans la mesure où l’universitaire sénégalais se réfère 
beaucoup, dans ce travail, à son homologue tunisien 
qui fut l’un des premiers, dans le monde musulman, 
à parler de la présence de la culture grecque dans 
le texte coranique (2). Et comme l’indique le titre, 
l’universitaire sénégalais Oumar Sankharé suit les 
traces de Sedikk. 

Six parties composent Le Coran et la culture 
grecque : la mythologie (p. 27-51), l’histoire gréco-
romaine (p. 53-71), la littérature gréco-latine (p. 73-
98), philosophie (p. 99-116), philologie grecque 
(p. 117-140) et enfin la rhétorique (p. 141-181).

La première partie aborde les mythes grecs 
et romains et les rites antiques dont on peut 
retrouver trace dans le récit coranique. Ainsi, par 
exemple, « Le Déluge » coranique viendrait de la 
mythologie grecque, plus particulièrement du récit 
de « Deucalion et son épouse Pyrrha » qui furent 
« les seuls survivants du Déluge déclenché par Zeus, 
le roi des dieux » (p. 29). De la même manière, la 
légende grecque de Coré serait à l’origine du récit 
de Qārūn narré dans la sourate XVIIII du Coran 
(p. 30) ; les trois déesses grecques « Clotho, Lachésis 
et Atropos » (p. 36) seraient derrière les trois 
divinités al-Lāt, Manāt et ʿUzzā mentionnées dans 
le Coran. Et si Ismaël a été sauvé de l’égorgement, 
dans le Coran, par un ange, c’est parce que, dans la 
mythologie romaine, un aigle avait sauvé Valéria, la 
fille qui devait être sacrifiée « pour mettre un terme 

(1) Voir Mamadou Sy Tounkara, « Nous avons tué le professeur 
Omar Sankharé », en ligne, https://www.dakaractu.com/Nous-
avons-tue-le-Professeur-Omar-Sankhare-Par-Mamadou-Sy-
Tounkara_a110614.html, consulté le 30/12/19.
(2) Youssef Seddik ,  Nous n’avons jamais lu le Coran , 
La  Tour-d’Aigues, Les éditions de l’Aube, 2010.

à l’épidémie qui ravageait la cité de Faléries » (p. 44). 
L’associationnisme est un « péché mortel, comme 
celui de Socrate qui, selon l’acte d’accusation, a 
introduit à Athènes des divinités autres que celles 
de la cité » (p. 50). 

La  deuxième par t ie  ab orde l ’h i sto ire 
gréco-romaine en rapport avec le texte coranique 
et tente de montrer que des événements historiques 
gréco-romains « se trouvent relatés » dans le Coran 
(p. 53). C’est ainsi que le récit coranique de Zū-l-
Qarnayn (sourate XVIII, 83-86) devient une reprise 
de l’histoire d’Alexandre-le-Grand fils de Philippe 
de Macédoine (p. 58). La destruction du Barrage 
« des gens de Saba » (sourate XXXIV, 16) serait ainsi 
un « événement attesté historiquement […] sous le 
principat de l’empereur romain Décius » (p. 63). Les 
banquets grecs viennent influencer la description 
coranique du Paradis (p. 67).

Dans la troisième partie, Oumar Sankharé 
s’arrête sur la littérature gréco-latine et sa présence 
dans le texte coranique. C’est ainsi qu’il voit, entre 
autres, que « le récit coranique relatif à Joseph (sou-
rate XVI, 22 sqq.) qui échappe à une ruse féminine 
de séduction » ne serait pas étranger au chant VII 
de l’Odyssée portant sur les mythes de Circé et de 
Calypso. « Calypso était une nymphe qui habitait l’île 
d’Ogygie […] Quant à Circé, elle était une magicienne 
experte dans la préparation des filtres d’amour. […] 
Elle changea en pourceaux les compagnons d’Ulysse. 
Ce dernier réussit à échapper à ce sortilège en la 
séduisant et resta un an avec elle » (p. 76-77). Joseph 
serait victime de cette même ruse dans le Coran. Un 
autre exemple d’emprunt serait la participation de 
la « Divinité au combat ». De la même manière que 
le Dieu coranique peut être guerrier et s’impliquer 
à la guerre (sourate VIII, 8) les divinités, dans l’Iliade 
d’Homère participent aux conflits armés (p. 78-79).

Dans le quatrième chapitre, Oumar Sankharé 
juge que, sur le plan philosophique, il y aurait un lien 
entre le verset 30 de la sourate XX selon lequel l’eau 
serait à l’origine de toute chose et Thalès de Milet 
(625-547 av. J-C), « le premier philosophe grec, chef 
de file des Milésiens » qui affirmait que l’eau était 
« l’élément premier de la Création » (p. 101). De la 
même manière, le voyage nocturne coranique, pour 
Oumar Sankharé, « apparaît comme une recompo-
sition » du Poème de Parménide (p. 103). Ce même 
poème serait à l’origine de la sourate CXII qui fait 
l’injonction suivante à Muḥammad : « Dis : Lui, Dieu, 
est unique. Dieu est l’Absolu. Il n’a pas engendré, il 
n’a pas été engendré. Il n’a pas d’égal ». Cette sourate 
rappelle à l’auteur le viiie fragment du Poème de 
Parménide qui dit en substance : « L’Être n’a pas été 
engendré. Il est l’impérissable, l’universel, l’unique, 
l’immobile et l’éternel. Il n’a pas été et ne sera pas. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Sankharé Oumar: Le Coran et la culture grecque, recensé par Seydi Diamil Niane
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 35 33

Il est le vivant. Il est l’entier, l’un, l’absolu » (p. 105). 
La sourate de la Caverne ainsi que la condamnation 
coranique des poètes tireraient leurs sources de la 
République de Platon (p. 107-109). Cela le pousse 
à se demander si « Platon n’était pas un Prophète 
d’islam » (p. 110).

Moins convaincant que dans les autres par-
ties, Oumar Sankharé consacre la cinquième à la 
philologie en faisant du grec l’origine du langage 
coranique là où Luxenberg (3) voyait une influence 
du syro-araméen. Certains mots comme kawṯar, 
ṣafā, marwa, etc., viendraient du grec (p. 120), le mot 
salām viendrait du salus grec et non pas de l’hébreu. 
C’est ainsi que al-salām ‘alaykum tirerait son origine 
de salutem vobis (p. 122).

S’inscrivant dans la suite des travaux de Michel 
Cuypers (p. 143), l’auteur consacre la sixième et der-
nière partie du Coran et la culture grecque à la rhéto-
rique qui serait, pour lui, l’un « des domaines où les 
Arabes ont le plus subi l’influence hellène » (p. 141). 
Cependant, là où Cuypers parle de rhétorique 
sémitique (4), Sankharé voit une rhétorique grecque. 
La composition des sourates suit les traces de la 
composition des Chants (p. 145). Le style du Coran, 
qu’il qualifie de « formulaire », c’est-à-dire marqué 
quelquefois par la répétition des mêmes formules et 
termes, lui fait penser au « style formulaire de l’Iliade » 
(p. 149). Les figures de style grecques, à l’instar de celle 
appelée « l’harmonie imitative » qui réalise « l’alliance 
intime entre les sons et le sens » (p. 156), viennent 
au secours de la sourate IC (al-Zalzala – la secousse) 
dont la seule lecture « semble reproduire le boulever-
sement de l’univers » (p. 156). Le refrain, qui « est la 
répétition lancinante d’un vers ou d’une expression 
sous forme de leitmotiv » (p. 160) est une autre figure 
de style qui caractérise la sourate LV (al-Raḥmān) 
où le verset Fa bi’ayyi ālā’ rabbikumā tukadhdhibān 
(Lequel des bienfaits de votre Seigneur niez-vous ?) 
se répète 31 fois sur un total de 78 versets.

La conclusion (p. 183-185) résume la thèse 
d’Oumar Sankharé pour qui « la présence de la 
culture grecque dans le Coran […] ne pourra plus 
être mise en doute » (p. 183). Cette présence, pour 
l’universitaire sénégalais, aurait été occultée par 
« un chauvinisme de mauvaise aloi » qui a « tenté 
d’enfermer l’islam à l’intérieur des frontières de 
l’Arabie pour rejeter toute idée d’apport extérieur » 
(p. 183). Le Prophète n’était pas illettré et l’hellénisme 

(3) Christoph Luxenberg, e Syro-Aramaic Reading of the Koran. 
A Contribution to the Decoding of the Language of the Koran, Berlin, 
Hans Schiler, 2007.
(4)  Michel Cuypers, La composition du Coran, Pende, Éditions 
J. Gabalda et Cie, 2011 ; id., « Analyse rhétorique et critique his-
torique », MIDÉO, 31, 2015, p. 55-82.

connaissait une diffusion dans les « États arabes 
voisins de l’Empire romain d’Orient qui avait pour 
langue officielle le grec » (p. 184). Le lien est ainsi fait. 
Audacieuse, la conclusion fait de Muḥammad un dis-
ciple d’Aristote et annonce le règne des philosophes 
suite au scellement de la prophétie : « En choisissant 
comme modèle l’élève d’Aristote, disciple de Platon, 
Dieu déclare la fin de la mission prophétique pour la 
relayer par la mission philosophique » (p. 185).

Sur la forme, la démonstration d’Oumar 
Sankharé est claire. Aidé par une belle plume, il fait 
dialoguer les textes coraniques et ceux issus de la 
culture gréco-romaine. On peut toutefois regretter 
« l’anarchie » dès lors qu’il s’agit de présenter les ver-
sets et sourates. Parfois, l’auteur reproduit les textes 
arabes. Quelquefois, il se contente de leur traduction. 
Les citations sont rarement référencées correctement 
par l’indication des numéros de pages. Les erreurs 
de transcription font aussi douter de sa maîtrise de 
l’arabe. Il aurait été plus juste d’écrire tašbīh au lieu de 
tashbîh (p. 162), faṣl balāġī à la place de fasl balâghî 
(p.171) ou encore al-ṣāffāt au lieu de As-sâffât (p. 80). 

Sur le fond, le livre a l’intérêt de montrer les res-
semblances entre des textes et mythes gréco-romains 
et des extraits du Coran. Cependant, l’auteur a 
 quelquefois tendance à forcer les comparaisons. C’est 
ainsi que, sur la question de la citoyenneté, il fait le 
lien entre la Polis grecque et Médine par une démons-
tration, pour le moins, curieuse. Pour lui, Dîne (sic) 
qui signifie « religion » implique lexicalement « une 
dette », « un contrat », « une soumission ». C’est du 
terme dīn que l’auteur a voulu tirer le mot madīna 
(Médine) pour dire qu’avec l’influence grecque, « la 
bédouinité arabe cède la place à la citoyenneté 
grecque » après l’hégire (p. 57). C’est avec le même 
procédé que l’auteur a réussi à faire un lien impro-
bable entre le nomos romain et le nom du Prophète 
Mūsā (p .65-66).

Si on peut facilement parler d’une présence 
incontestable de figures bibliques dans le Coran (5) 
voire prendre le Coran comme « guide de lecture de 
la Bible » (6), aborder celle des figures de l’Antiquité 
nécessiterait d’autres investigations, en rapport avec 
la canonisation du texte sacré de l’islam, que l’auteur 
du Coran et la culture grecque n’a pas menées. Il s’agira 
de montrer en quoi la traduction de la philosophie 
grecque à l’époque abbasside a influencé la fixation 
du Coran. Mais cela forcerait le chercheur sénégalais 

(5) Jacqueline Chabbi, Le Coran décrypté. Figures bibliques d’Arabie, 
Paris, Fayard (« Bibliothèque de culture religieuse »), 2008 ; 
Guillaume Dye, Fabien Nobilio (dir.), Figures bibliques en islam, 
Bruxelles, EME, coll. « Religion et Altérité », 2011.
(6) Geneviève Gobillot, « Le Coran, guide de lecture de la Bible 
et des textes apocryphes », Pradès, 50, 2011/2, p. 131-154.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Sankharé Oumar: Le Coran et la culture grecque, recensé par Seydi Diamil Niane
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 35 34

à recourir à la même « tradition » qui, pour lui, aurait 
occulté la présence de la culture grecque dans le 
texte coranique.

Certains jugements de valeur ont parfois des-
servi l’argumentation d’Oumar Sankharé notamment 
quand il parle de « théologiens dogmatiques et sou-
vent incultes » (p. 15) ou encore quand il juge que 
« la compréhension de la Révélation exige la maîtrise 
d’une culture encyclopédique qui n’a rien à voir avec 
l’étroitesse d’esprit des gestionnaires de l’islam plus 
préoccupés par l’édification de leurs palais que par 
celle de leurs fidèles » (p. 16). Certains commentaires 
polémiques nécessiteraient plus de développements 
comme lorsque l’auteur juge que dans les civilisations 
hellène et arabo-islamique, « la femme est perçue 
comme le fléau de l’humanité » (p. 34) ou lorsqu’il 
parle des « dangers que représentent les femmes, 
surtout quand elles sont sous le coup de la passion » 
(p. 77). 

Pour appuyer sa thèse, l’auteur sort parfois 
du Coran pour prendre des exemples issus de la 
« Tradition » comme lorsque l’ange Gabriel vient 
voir le Prophète, au début de la Révélation avec 
l’injonction « lis, iqra ». Cela fait penser à l’auteur à 
la même voix qu’aurait entendue Saint Augustin lui 
répétant : lege, lis (p. 114-115). Le procédé n’est pas 
en soi blâmable. Mais il trahit les objectifs du livre 
qui devait se concentrer sur le Coran, d’autant plus 
que l’auteur avait l’ambition de corriger la tradition 
avec ce travail.

En ce qui concerne le dialogue entre textes cora-
niques et gréco-romains, nous regrettons que l’auteur 
n’ait pas une maîtrise de l’arabe assez correcte, ce 
qui a causé quelques confusions chez-lui. L’exemple 
le plus frappant est lorsqu’il fait le lien entre Ève et 
Pandore qui seraient, chacune dans leur mythologie, 
à l’origine de la chute de l’homme du Paradis : « la 
tradition raconte que c’est Hawa qui, aveuglée par 
Satan et poussée par la curiosité, persuada son 
époux de goûter au fruit de l’arbre défendu. De fait 

– continue Oumar Sankharé - la racine du nom ‘hawâ 
renvoie au fait de tomber, à la chute, à la déchéance. 
Le verbe de la xe forme istahwâ signifie « séduire », 
« faire perdre la raison sous l’effet de la passion ». C’est 
cela qui l’a poussé à conclure que « la première femme, 
dans l’islam, a causé la ruine de l’humanité » (p. 34).

En réalité, l’auteur a confondu deux lettres qui 
ont une certaine ressemblance dans la prononcia-
tion : ḥ - ح et h -ـ   Ḥawā, dont la racine renvoie plutôt .ه
au sens de « vie », s’écrit avec la première. Istahwā 
qui traduit l’idée de passion, s’écrit avec la deuxième 
lettre. Cette confusion a été fatale à la démonstration 
de l’auteur qui, pourtant, montre des ressemblances 
entre les deux mythologies.

L’ouvrage d’Oumar Sankharé ne se veut pas dé-
sacralisant. Il est, au contraire, militant et se propose 
comme un « pont de fraternité qui relie l’Orient et 
l’Occident » (quatrième de couverture). Son objectif 
principal, en voulant démontrer la présence de l’héri-
tage gréco-romain dans le texte coranique, était de 
faire de l’islam « une religion occidentale » (p .116). 
C’est ainsi qu’il essaye de montrer, à plusieurs reprises, 
que c’est Dieu lui-même qui serait à l’origine de la 
culture grecque et que le Coran ne serait qu’un rappel 
des merveilles de Dieu (p. 19, 37, 47, 98, 184-185). De 
ce point de vue, Oumar Sankharé refuse de parler 
de plagiat, « une notion moderne » (p. 18). Nous 
aurions alors affaire à un rappel adressé par Dieu aux 
Grecs et plus tard aux musulmans. Cette démarche 
militante l’a poussé à s’enfermer, parfois, dans des 
positions de foi et extra-académiques, comme celle 
de la présumée « inimitabilité du Coran », même si 
le mérite, pour lui, reviendrait à la culture grecque : 
« à travers les procédés variés de la culture grecque, 
le Coran présente un style inimitable qui participe 
aux miracles de Dieu » (p. 169).

Hellénisant, Oumar Sankharé est persuadé que 
le Coran est teinté de culture grecque et que cette 
culture vient de Dieu. C’est une démarche de foi qui 
a le mérite d’être assumée. En revanche, en aucun cas, 
l’auteur n’explique comment on est passé de Dieu à la 
culture grecque puis au Coran, sauf lorsqu’il aborde, 
dans un paragraphe, la figure de Salman le Perse 
qui serait un érudit versé dans les « lettres latines et 
grecques » (p. 87). L’existence historique même de 
ce Salman reste à prouver. De la même manière, il 
n’explique pas comment on est passé d’une « rhé-
torique grecque » à une « rhétorique coranique » 
encore moins de la philologie grecque, à la philologie 
arabe puis au texte coranique.

Le Coran et la culture grecque est un livre de 
littérature comparée, et non d’islamologie, qui, 
malgré les remarques faites plus haut, présente un 
tableau intéressant des points de convergence entre 
le Livre sacré de l’islam et les textes issus de la culture 
gréco-romaine. 

Seydi Diamil Niane
Institut Fondamental d’Afrique Noire, 

Université Cheikh Anta Diop de Dakar

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Sankharé Oumar: Le Coran et la culture grecque, recensé par Seydi Diamil Niane
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

