| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

ANSARI Hassan
Limamat et I'Occultation selon I'imamisme.
Etude bibliographique et histoire des textes

Leiden-Boston, Brill (IHC, 134)
2017, XX-310 p. et 268 p. de texte arabe
ISBN: 978-90-04-23228-0

Dans son ouvrage monumental sur la formation
des courants théologiques aux premiers siecles de
I'islam, Josef van Ess examine entre autres les évo-
lutions régionales de la pensée shi‘ite(). En 1992, le
Guide divin de Mohammad Ali Amir-Moezzi, une
recherche extrémement fouillée sur I'histoire de
I'imamisme primitif, marque un tournant dans les
études shi‘ites en proposant une nouvelle méthode
pour reconstituer des textes imamites anciens
jusqu’alors perdus ). Dans leur sillon, Hassan Ansari
se propose d'examiner les canaux de transmission et
la mise par écrit des anciennes traditions imamites
dans les principaux centres régionaux du shi‘isme en
Irak et en Iran, apres I'occultation du douzieme imam,
et plus précisément, entre le début du 1v¢/x¢ siecle,
date a laquelle al-Kulayni (m. 329/941) réunit son
recueil al-Kafi, premiere compilation « canonique »
de hadith-s imamites, et le début de la seconde
moitié du v¢/xi® siecle, marquée par la production
théologico-juridique d’al-Tasi (m. 460/1067).

Létude d’Hassan Ansari, d’'une qualité scienti-
fique indéniable, examine dans un premier chapitre
le parcours, la formation et le role des premiers tradi-
tionnistes imamites dans la transmission des akhbdr
anciens puis propose, dans un second chapitre, une
typologie des genres littéraires formés en grande par-
tie a partir du hadith shi‘ite. Afin d'illustrer ces genres
littéraires, I'auteur reproduit en annexe (268 p.) un
matériau ancien a partir de sources duodécimaines
éditées et bien connues d'un public spécialisé, ce qui
aurait pu étre remplacé par un simple renvoi en notes
de bas de page aux éditions existantes.

Bien que certaines lacunes conceptuelles et
stylistiques soient regrettables de par les impréci-
sions qui en résultent, cette monographie est un
apport majeur a notre connaissance de I'histoire des
textes imamites. D’un point de vue méthodologique,
Ansari met en exergue la nécessité d’analyser la
construction et la mise en circulation des traditions

(1) ). van Ess, Theology and Society in the Second and Third
Centuries of the Hijra: A History of Religious Thought in Early Islam,
Leiden-Boston, Brill, 2017-2018 (trad. en anglais de Theologie und
Gesellschaft, 1991-1993).

(2) M. A. Amir-Moezzi, Le guide divin dans le shi‘isme origi-
nel. Aux sources de I'ésotérisme en islam, Paris, Verdier, 1992
(rééd. 2007).

|

shi‘ites anciennes, attribuées a des figures fictives ou
historiques, dans l'objectif de recontextualiser ces
récits et de mesurer leur participation a l'écriture de
I'histoire imamite. En raison des limites des textes
a notre disposition, l'auteur s'efforce de ne pas tirer
des conclusions personnelles lorsque les sources ne
le permettent pas, quitte a laisser parfois le lecteur
en doute sur sa position d’historien vis-a-vis des dif-
férentes théses avancées par les spécialistes actuels.

Hassan Ansari, dans un avant-propos a son
étude, effectue une mise au point méthodologique
utile a tout chercheur s’intéressant a I'histoire du
shi‘isme imamite. La terminologie employée dans
les études sur I'islam pour désigner les différentes
branches shi‘ites, a savoir les zaydites, les imamites,
les ismaéliens et les ghulat (exagérateurs), reflete
I'idéologie des auteurs tardifs, notamment les héré-
siographes, et donne l'image d’un proto-shi‘isme
divisé en «courants » aux deux premiers siecles de
I'hégire alors que, selon Ansari, il n'en est rien d'un
point de vue historique puisque les shi‘ites for-
maient alors un ensemble organique au sein duquel
existaient de multiples «écoles ». L'évolution de
celles-ci en sectes engendra I'élaboration d'idéologies
distinctes et la définition d’'une orthodoxie sectaire
propre a chaque groupe. Bien qu’Ansari réfute I'uti-
lisation du terme « courant », il 'emploie par la suite
pour désigner ces différents groupes en formation, ou
bien il lui préfere le vocable « tendance » qui manque
toutefois de précision conceptuelle et d'une perspec-
tive historique ou anthropologique claire remontant
aux débuts de l'islam. La méme remarque peut étre
faite concernant d’autres notions que l'auteur uti-
lise sans pour autant leur apporter une définition
conceptuelle claire. Notons en particulier les notions
d’«autorité » religieuse imamite, de « Loi » en islam
et d'« Ecole/école ».

Celle d’«école », qu'elle soit régionale ou per-
sonnelle, pour décrire les différents groupes shi‘ites
(les futures branches du shi‘isme), mériterait une
attention particuliere dans l'ouvrage d’Ansari, afin
d’analyser la constitution plus tardive des courants
shiites. Or, si I'’émergence d’'une école régionale
autour d’une figure charismatique parait convain-
cante dans le cadre des études zaydites, il serait plus
difficile d’en dire autant de I'ismaélisme, si 'on consi-
dere celui-ci comme faisant partie d’'un « tout orga-
nique » selon l'expression d’Ansari, le mouvement
ismaélite présentant en son sein plusieurs branches
difficilement réconciliables entre elles a l'instar des
Qarmates, des Fatimides, des nizarites et des dru-
zes. L'auteur emploie de surcroit le terme «Ecole/
école » pour mentionner tantdt |'école rationa-
liste d’al-Mufid tantot école d'al-T(si, tantot encore

I'école de hadith ou bien I'école imamite de Kiifa, de
|

BCAI 34 2e

BCAI 34 (2020) Ansari Hassan: L'imamat et I’Occultation selon I'imamisme. Etude bibliographique et histoire des textes, recensé par Wissam H. Halawi
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

Rayy, de Qumm ou de Bagdad. Sagit-il d’'une école
régionale ou personnelle? Quel terme arabe est
employé dans les sources imamites pour décrire ces
différentes écoles ? Comment une école se constitue-
t-elle dans le paysage social shi‘ite post-occultation?
Quels critéres étaient nécessaires pour la formation
d’une telle école?

Ensuite, dans un chapitre introductif, Hassan
Ansari décrit succinctement la formation de la doc-
trine de I'imamat et de l'occultation. Il attribue deux
dimensions a I'imamat: la premiere, spirituelle, est
ancrée dans un shi‘isme ancien de nature ésotérique;
la seconde est résolument politique étant donné
qu'elle détermine la succession du Propheéte selon
un mode électoral propre a la majorité musulmane
(sunnite), ou bien selon un mode d'investiture divine
(nass) qui caractérise la théologie shi‘ite imamite.
Selon Ansari, '« autorité » religieuse imamite repose
sur la science initiatique de I'imam qui assure le salut
des croyants a travers sa connaissance infaillible de
la « Loi » et du sens spirituel du Coran.

La centralité de la doctrine de 'imamat dans la
pensée shi‘ite rend compte du désarroi des croyants
suite a l'occultation du douziéme imam en 260/873
(dite « mineure »). Ansari montre ainsi comment
cette crise conduisit, d'abord, a la construction de la
figure eschatologique d'un imam qui serait a la fois le
Qa’im (Résurrecteur) et le Mahdi (Guide supréme);
la doctrine de la ghayba (occultation) de I'imam
et le dogme des « Douze imams » furent ensuite
développés en mettant en circulation des traditions
d'origine wagjifite (développées par un groupe shi‘ite
ala mort du septieme imam, fils d’al-Sadiq). Lauteur
affirme également que la figure d’'un imam législateur
fut I'ceuvre des savants rationalistes de Bagdad, no-
tamment al-Mufid (m. 413/1022) et son disciple al-
Murtada (m. 436/1044), qui mobilisérent les notions
mu‘tazilites de taklif (obligation canonique) et de lutf
(grace divine) afin de théoriser la nécessité de la pré-
sence continue, quoique occultée, de I'imam. Dans ce
contexte d'occultation dite « majeure » (a partir de
941/329), ladoctrine rationnelle de I'imamat, affirme
Ansari, participa de I'élaboration d’un systeme théolo-
gico-juridique qui promut I'ijjima“ (consensus) et, de 13,
la primauté des juristes-théologiens. A cet égard, il est
étonnant que l'auteur ne fasse pas référence a l'étude
minutieuse de Devin Stewart sur I'adoption de I'jjma*
a cette époque dans les milieux imamites savants ),

Le chapitre premier de I'ouvrage d’Hassan
Ansari, qui se divise en deux parties inégales, quoique
complémentaires, traite de la transformation de

(3) D.J.Stewart, Islamic Legal Orthodoxy: Twelver Shiite Responses
to the Sunni Legal System, Salt Lake City, University of Utah
Press, 1998.

|

I'imamisme shi‘ite en duodécimanisme en se fondant
sur la théorisation de la doctrine de I'imamat et de
l'occultation par les traditionnistes imamites. Dans
la premiere partie de ce chapitre, I'auteur analyse
le parcours et la production de trois traditionnistes
imamites contemporains de premiére impor-
tance, a savoir Ibn Babawayh « Pére », al-Kulayni
et al-Nu‘mani. Ces derniers ceuvrerent dans un
contexte de crise lié a la fois a I'absence de I'imam
et a I'importance accrue de I'ismaélisme, afin de
jeter les fondements d’'une doctrine cohérente de
la ghayba et de la ga’imiyya qui découle de la doc-
trine du nombre douze des imams. Lenseignement
d’Ibn Babawayh a Qumm fut notamment rapporté
par son fils, le célébre al-Sadiiqg, ce qui montre selon
Ansari comment les savants de Rayy connurent les
traditions imamites les plus anciennes de Qumm.
Bien qu’Ansari affirme qu’lbn Babawayh « Pére »
était proche de l'institution contestée de la wikala
a Bagdad qui comprend les quatre Représentants
de I'imam occulté, il ne questionne pas l'éventuelle
influence de I'idéologie politique de ce savant sur son
enseignement du hadith.

Ansari méne ensuite une étude extrémement
bien documentée sur al-Kulayni et sur le contexte
de production de son Kdfi. En se fondant sur le nom
des maitres desquels al-Kulayni rapporte directement
les akhbadr, il met en lumiere la vaste entreprise de
collecte entamée par ce savant lequel, pour ce faire,
menait des voyages en quéte de savoir dans les dif-
férentes villes de I'empire. Le nombre imposant, écrit
l'auteur, de traditions enseignées par al-Kulayni fait
d’al-Kafi le recueil de hadith-s de référence parmiles
imamites. Cest toutefois al-Nu‘mani, un des disciples
d’al-Kulayni, qui développa dans son Kitdb al-Ghayba
la doctrine la plus aboutie de la ga’imiyya (résurrec-
tion) du douziéme imam en attribuant a ce dernier la
figure du « Sauveur eschatologique ». Ansari pointe,
a juste titre, la réaction virulente d’al-Nu‘mani a la
montée en puissance de la propagande ismaélienne
dans le Bilad al-Sham, mais il avance une analyse
peu convaincante des raisons qui ont poussé ce
savant a rédiger un tel écrit. Celui-ci résidait alors
en Syrie, probablement a Alep, loin des centres
culturels imamites d’Irak et d’Iran et possédait, par
conséquent, une connaissance limitée du hadith; le
désarroi et I'inquiétude de la communauté imamite
apres l'occultation de son imam, auxquels Ansari fait
référence a plusieurs reprises et de maniére répétitive
tout au long de son ouvrage, ne suffisent pas pour
décrire la formation d’une doctrine de l'occultation
aussi aboutie que celle attribuée a al-Nu‘mani.

Dans la seconde partie du premier chapitre,
Hassan Ansari examine I'éducation et l'influence

des savants imamites ayant ceuvré a la collecte et a
|

BCAI 34 23

BCAI 34 (2020) Ansari Hassan: L'imamat et I’Occultation selon I'imamisme. Etude bibliographique et histoire des textes, recensé par Wissam H. Halawi
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

I'enseignement des traditions anciennes au sein des
centres régionaux shi‘ites notamment d’lrak et d'lran,
ce depuis al-Kulayni jusqu’au grand réformateur
al-Tasi. Lauteur glane des informations relatives a
ces savants essentiellement dans la littérature pro-
sopographique (rijal) et tente de retracer leur réle
dans la transmission (collecte et enseignement) des
akhbdr imamites. L'intérét principal de cette partie-
catalogue est de mettre a la disposition des cher-
cheurs les indications disponibles dans les sources
éditées sur la vie de traditionnistes imamites dont
l'ceuvre est perdue en partie ou dans sa totalité. Sur
les figures bien connues de I'imamisme a l'instar
d’al-Sadagq, d’al-Mufid et d’al-Tasi, Ansari navance
pas de nouvelles analyses ou pistes d’investigation.
Deux éléments communs sont par ailleurs soulignés
de maniére récurrente par l'auteur dans les différentes
sections accordées a I'ensemble de ces spécialistes
du hadith: I'adoption ou le rejet des traditions
ésotériques propres selon Ansari au shi‘isme ancien
concernant la figure de I'imam; I'éducation que les
savants imamites en question suivirent aupres de
maitres sunnites. Ansari n'en déduit toutefois aucune
analyse historique sur la formation des traditions
ésotériques ou encore sur l'influence que I'éducation
sunnite des savants imamites a pu avoir sur leur par-
cours personnel et, de I3, sur la littérature imamite
de Iépoque.

Hassan Ansari consacre le second chapitre de
son ouvrage a I'étude de quatorze genres littéraires
développés sur I'imamat et l'occultation. Dans cha-
cune des quatorze sous-parties de ce chapitre, il
définit le genre littéraire en question puis le place
dans une production littéraire ancienne qui est
toutefois perdue dans sa grande majorité, et enfin
examine le cas particulier d’'un savant lequel aurait
contribué de maniere significative a la formation ou a
I'évolution du genre, ou encore a la stabilisation d’'une
doctrine imamite concernant l'occultation. Dans les
quatorze chapitres de I'annexe, l'ceuvre de chacun de
ces savants est reconstituée, quand bien méme son
contenu n'est qu'épisodiquement discuté par l'auteur.

Dans la premiere sous-partie, Ansari analyse le
récit pro-shi‘ite des quarante premiéres années de
I'hégire. Au sein de la littérature historico-religieuse
produite a la suite de la mort du Prophéte concernant
notamment le réle central de ‘Al dans la question
de sa succession, 'auteur distingue deux catégories.
L'une, de nature historique, est rédigée par des par-
tisans ou des sympathisants alides a I'instar dAbu
Mikhnaf; I'autre met les événements historiques au
service de la construction d’'une idéologie shi‘ite
comme le montre l'‘écrit attribué a Sulaym b. Qays
dont le noyau authentique, affirme Ansari, remonte

au contexte anti-omeyyade et refléte la teneur de la
|

propagande shi‘ite sous les derniers califes de Damas.
Ansari s'attarde ensuite sur le récit kafite attribué
a ‘Amr (ou plutoét "Amra?) b. Abi I-Migdam dans
le Khisal d’al-Sadiiq et montre que ce personnage
constitue le common link de deux canaux de trans-
mission distincts (kaysanite et imamite). L'auteur en
conclut que ce récit refléte « ce que nous connaissons
des croyances des masses shi‘ites » et « les croyances
shi‘ites particulierement populaires » a la date de
sa mise en circulation, cest-a-dire durant la da’wa
anti-omeyyade qui menaa la révolution abbasside. Or
l'auteur ne définit pas ce qu'il entend par « masses »
ou par « croyances populaires ». Il n'indique pas non
plus comment un chercheur pourrait observer les
croyances de la majorité des partisans shi‘ites de
I'époque et ne fait pas référence a des travaux sur
ce sujet; considere-t-il que la mise en circulation de
traditions témoigne de la popularité du récit véhiculé
par celles-ci a un moment donné? Qu’en est-il,
dans ce cas, des traditions divergentes et comment
mesure-t-on I'impact social de chacune d'entre elles?

Ansari s'intéresse ensuite a la littérature shi‘ite
qui se développe autour de la notion centrale de
wasiyya dans le dogme de I'imamat selon laquelle ‘Al
de par son investiture (nass) par Muhammad, et sa
descendance, apparaissent comme les seuls |égataires
de la prophétie et successeurs légitimes du Prophéte.
A cet égard, I'auteur examine le récit a propos de
ce legs ou testament divin laissé par le Prophete a
‘Ali, qu'al Kulayni rapporte de Tsa b. al-Mustafad, et
montre comment il alimenta une autre version de ce
récit qui fut l'objet d’'un ouvrage (kitab) sur la wasiyya
(legs) attribué au méme ‘Isa. Dans une troisiéme
sous-partie, Ansari examine une littérature shi‘ite
qui distingue « les descendants du Prophete via ‘Al »
(les al) de la communauté musulmane (umma), et
étudie notamment l'attribution a al-Rayyan b. al-Salt
d'un recueil de traditions remontant a I'imam al-Rida.

La quatrieme sous-partie est consacrée a la
littérature hagiographique shi‘ite de type fada’il
ou manaqib, dont l'objectif est détayer la nature
supranaturelle de ‘Ali et des imams historiques, de
méme que de montrer la prééminence de leur science
initiatique. Ansari s'intéresse particulierement a un
ouvrage attribué a un certain Ahmad al-Tabari et/
ou al-Khalili sur les vertus de ‘Ali, qu’il reconstitue
en partie a partir de l'ouvrage tardif al-Yagin d'lbn
Tawds. La science initiatique des imams fait l'objet de
la cinquieme sous-partie dans laquelle Ansari analyse
une littérature shi‘ite destinée a l'interprétation éso-
térique de la sourate al-Qadr, dont l'écrit attribué a
Ibn al-Harish daterait de 'époque de 'imam al-Jawad
(m.220/835), l'objectif étant d’établir un lien entre le
texte coranique et la nécessité constante de I'imamat.

Cette science supranaturelle fait également l'objet
|

BCAI 34

BCAIl en ligne

24

BCAI 34 (2020) Ansari Hassan: L'imamat et I’Occultation selon I'imamisme. Etude bibliographique et histoire des textes, recensé par Wissam H. Halawi
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

de la huitieme sous-partie a travers laquelle Ansari
revient sur la transmission, vers la fin du quatrieme
siecle de I'Hégire, par Ibn “Ayyash al-Jawhari des tra-
ditions quAba Hashim al-Ja‘fari rapporte des derniers
imams concernant notamment leurs miracles et leur
nature divine.

Dans la sixieme et septieme sous-partie, qui d’ail-
leurs n‘auraient pu en constituer qu’une seule, Ansari
étudie la littérature wagifite et sa réfutation par les
Qat'iyya puis par les duodécimains au sein de I'ima-
misme. Les savants wagifites d'origine notamment
irakienne conférent au septieme imam Mdsa le statut
de gd’im et, par conséquent, développent la notion
de ghayba (occultation) laquelle, comme le montre
l'auteur, constitue le fondement idéologique de la
doctrine duodécimaine de l'occultation de douziéeme
imam. La neuvieme et dixieme sous-partie traitent de
la littérature shi‘ite qui théorise la figure eschatolo-
gique de I'imam et son retour triomphal a la Fin des
temps, ainsi que la figure du douzieme imam caché,
dont le Kitab Akhbar al-Qa’im de “Allan al-Kulayni
qui nous renseigne sur l'institution de la wikdla et sur
les constructions doctrinales ayant eu lieu pendant
la période de l'occultation mineure. Ansari s'inté-
resse dans la sous-partie suivante a la doctrine de
la ghayba telle qu'elle fut élaborée avant et apres la
date de l'occultation majeure, un theme déja abordé
en partie dans le premier chapitre avec l'ouvrage clé
d’al-Nu‘man sur le sujet; ici, il est notamment ques-
tion d’un écrit postérieur a ce dernier, le Kitab al-Shifa’
de ‘Ali al-Khadib, dans lequel le Mahdi est clairement
associé a la figure du douziéme imam.

La douzieme et treizieme sous-partie sont consa-
crées a une littérature rédigée durant l'occultation
mineure, a l'instar du texte attribué a Ibn Khagan par
al-Kulayni et al-Sadlq ou ceux reconstitués par Ansari
sur l'institution de la wikdla. Cette littérature refléte
les tensions au sein des communautés shi‘ites pour
désigner le successeur du onzieme imam al-‘Askari,
ou encore pour s'opposer au pouvoir bagdadien des
«Quatre Représentants de I'imam caché ». Dans la
derniére sous-partie, Ansari s'intéresse a la littéra-
ture ésotérique rédigée par certains savants shi‘ites
parmi les ghulat (« exagérateurs »), mais aussi a des
écrits qui réfutent ces doctrines jugées extrémistes.
Lauteur affirme a juste titre que ces réfutations
pouvaient provenir aussi bien de la majorité imamite
que d’autres groupes ésotériques minoritaires afin de
défendre la figure d’un chef en particulier, comme le
montrent les deux textes rédigés en faveur du savant
al-Ju‘fi, a savoir la Wasiyya d’al-Mufaddal et la Risdla
de Mayyah al-Mada’ini.

Ces quatorze sous-parties ont visiblement été
rédigées indépendamment les unes des autres, si

bien qu’'un bon nombre de répétitions inutiles y
|

figurent. De surcroit, leur structure manque parfois
d’homogénéité: l'auteur s’intéresse tantdt a l'auteur
d’un écrit ainsi qu’au contenu de celui-ci (de maniére
épisodique), tantdt aux seules informations recueil-
lies sur le transmetteur ou l'auteur présumé de l'écrit.
Certaines sous-parties consacrées a des themes a
I'instar de laraj’a (retour) et la ghayba, plutot qu’a un
genre littéraire a proprement parler, auraient mérité
de former une partie indépendante. En élaborant son
analyse de la littérature imamite ancienne de maniere
thématique, plutot que sous forme de catalogue
(chronologique) en quatorze parties, Ansari aurait
non seulement évité de multiples répétitions, mais
il aurait aussi doté son propos d'une perspective
historique plus marquée.

Ceci dit, l'ouvrage de Hassan Ansari est crucial
pour notre connaissance du shi‘isme ancien. Sa
grande richesse réside dans la minutieuse maitrise
de son auteur des sources shi‘ites duodécimaines
et dans la méthode historique qu’il emploie afin
d’examiner les canaux de transmission des traditions
imamites notamment celles de nature ésotérique sur
I'occultation et Iimamat. A travers une approche
critique des sources existantes, Ansari [éve un coin
de voile sur I'élaboration des plus anciens textes
imamites lesquelles demeurent peu connus, voire
ignorés, au sein des études shi‘ites. Il avance en sus de
multiples pistes de recherche sur des ceuvres perdues
ou en partie recopiées dans la littérature plus tardive,
de méme que sur des savants ayant résolument
participé de la formation de la pensée imamite en
islam. Cet ouvrage est en définitive une référence
incontournable pour les spécialistes du hadith shi‘ite.

Wissam H. Halawi
Université de Lausanne

BCAI 34 25

BCAI 34 (2020) Ansari Hassan: L'imamat et I’Occultation selon I'imamisme. Etude bibliographique et histoire des textes, recensé par Wissam H. Halawi
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

