
II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 34 22

Ansari  Hassan 
L’imamat et l’Occultation selon l’imamisme. 
Étude bibliographique et histoire des textes 

Leiden-Boston, Brill (IHC, 134)
2017, XX-310 p. et 268 p. de texte arabe
ISBN : 978-90-04-23228-0

Dans son ouvrage monumental sur la formation 
des courants théologiques aux premiers siècles de 
l’islam, Josef van Ess examine entre autres les évo-
lutions régionales de la pensée shiʿite (1). En 1992, le 
Guide divin de Mohammad Ali Amir-Moezzi, une 
recherche extrêmement fouillée sur l’histoire de 
l’imamisme primitif, marque un tournant dans les 
études shiʿites en proposant une nouvelle méthode 
pour reconstituer des textes imamites anciens 
jusqu’alors perdus (2). Dans leur sillon, Hassan Ansari 
se propose d’examiner les canaux de transmission et 
la mise par écrit des anciennes traditions imamites 
dans les principaux centres régionaux du shiʿisme en 
Irak et en Iran, après l’occultation du douzième imam, 
et plus précisément, entre le début du ive/xe siècle, 
date à laquelle al-Kulaynī (m. 329/941) réunit son 
recueil al-Kāfī, première compilation « canonique » 
de hadith-s imamites, et le début de la seconde 
moitié du ve/xie siècle, marquée par la production 
théologico-juridique d’al-Ṭūsī (m. 460/1067). 

L’étude d’Hassan Ansari, d’une qualité scienti-
fique indéniable, examine dans un premier chapitre 
le parcours, la formation et le rôle des premiers tradi-
tionnistes imamites dans la transmission des akhbār 
anciens puis propose, dans un second chapitre, une 
typologie des genres littéraires formés en grande par-
tie à partir du hadith shiʿite. Afin d’illustrer ces genres 
littéraires, l’auteur reproduit en annexe (268 p.) un 
matériau ancien à partir de sources duodécimaines 
éditées et bien connues d’un public spécialisé, ce qui 
aurait pu être remplacé par un simple renvoi en notes 
de bas de page aux éditions existantes.  

Bien que certaines lacunes conceptuelles et 
stylistiques soient regrettables de par les impréci-
sions qui en résultent, cette monographie est un 
apport majeur à notre connaissance de l’histoire des 
textes imamites. D’un point de vue méthodologique, 
Ansari met en exergue la nécessité d’analyser la 
construction et la mise en circulation des traditions 

(1) J. van Ess, eology and Society in the Second and ird 
Centuries of the Hijra: A History of Religious ought in Early Islam, 
Leiden-Boston, Brill, 2017-2018 (trad. en anglais de eologie und 
Gesellschaft, 1991-1993). 
(2) M. A. Amir-Moezzi, Le guide divin dans le shîʿisme origi-
nel. Aux sources de l’ésotérisme en islam, Paris, Verdier, 1992 
(rééd. 2007).

shiʿites anciennes, attribuées à des figures fictives ou 
historiques, dans l’objectif de recontextualiser ces 
récits et de mesurer leur participation à l’écriture de 
l’histoire imamite. En raison des limites des textes 
à notre disposition, l’auteur s’efforce de ne pas tirer 
des conclusions personnelles lorsque les sources ne 
le permettent pas, quitte à laisser parfois le lecteur 
en doute sur sa position d’historien vis-à-vis des dif-
férentes thèses avancées par les spécialistes actuels. 

Hassan Ansari, dans un avant-propos à son 
étude, effectue une mise au point méthodologique 
utile à tout chercheur s’intéressant à l’histoire du 
shiʿisme imamite. La terminologie employée dans 
les études sur l’islam pour désigner les différentes 
branches shiʿites, à savoir les zaydites, les imamites, 
les ismaéliens et les ghulāt (exagérateurs), reflète 
l’idéologie des auteurs tardifs, notamment les héré-
siographes, et donne l’image d’un proto-shiʿisme 
divisé en « courants » aux deux premiers siècles de 
l’hégire alors que, selon Ansari, il n’en est rien d’un 
point de vue historique puisque les shiʿites for-
maient alors un ensemble organique au sein duquel 
existaient de multiples « écoles ». L’évolution de 
celles-ci en sectes engendra l’élaboration d’idéologies 
distinctes et la définition d’une orthodoxie sectaire 
propre à chaque groupe. Bien qu’Ansari réfute l’uti-
lisation du terme « courant », il l’emploie par la suite 
pour désigner ces différents groupes en formation, ou 
bien il lui préfère le vocable « tendance » qui manque 
toutefois de précision conceptuelle et d’une perspec-
tive historique ou anthropologique claire remontant 
aux débuts de l’islam. La même remarque peut être 
faite concernant d’autres notions que l’auteur uti-
lise sans pour autant leur apporter une définition 
conceptuelle claire. Notons en particulier les notions 
d’« autorité » religieuse imamite, de « Loi » en islam 
et d’« École/école ».   

Celle d’« école », qu’elle soit régionale ou per-
sonnelle, pour décrire les différents groupes shiʿites 
(les futures branches du shiʿisme), mériterait une 
attention particulière dans l’ouvrage d’Ansari, afin 
d’analyser la constitution plus tardive des courants 
shiʿites. Or, si l’émergence d’une école régionale 
autour d’une figure charismatique paraît convain-
cante dans le cadre des études zaydites, il serait plus 
difficile d’en dire autant de l’ismaélisme, si l’on consi-
dère celui-ci comme faisant partie d’un « tout orga-
nique » selon l’expression d’Ansari, le mouvement 
ismaélite présentant en son sein plusieurs branches 
difficilement réconciliables entre elles à l’instar des 
Qarmates, des Fatimides, des nizarites et des dru-
zes. L’auteur emploie de surcroît le terme « École/
école » pour mentionner tantôt l’école rationa-
liste d’al-Mufīd tantôt l’école d’al-Ṭūsī, tantôt encore 
l’école de hadith ou bien l’école imamite de Kūfā, de 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Ansari Hassan: L’imamat et l’Occultation selon l’imamisme. Étude bibliographique et histoire des textes, recensé par Wissam H. Halawi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 34 23

Rayy, de Qumm ou de Bagdad. S’agit-il d’une école 
régionale ou personnelle ? Quel terme arabe est 
employé dans les sources imamites pour décrire ces 
différentes écoles ? Comment une école se constitue-
t-elle dans le paysage social shiʿite post-occultation ? 
Quels critères étaient nécessaires pour la formation 
d’une telle école ? 

Ensuite, dans un chapitre introductif, Hassan 
Ansari décrit succinctement la formation de la doc-
trine de l’imamat et de l’occultation. Il attribue deux 
dimensions à l’imamat : la première, spirituelle, est 
ancrée dans un shiʿisme ancien de nature ésotérique ; 
la seconde est résolument politique étant donné 
qu’elle détermine la succession du Prophète selon 
un mode électoral propre à la majorité musulmane 
(sunnite), ou bien selon un mode d’investiture divine 
(naṣṣ) qui caractérise la théologie shiʿite imamite. 
Selon Ansari, l’« autorité » religieuse imamite repose 
sur la science initiatique de l’imam qui assure le salut 
des croyants à travers sa connaissance infaillible de 
la « Loi » et du sens spirituel du Coran. 

La centralité de la doctrine de l’imamat dans la 
pensée shiʿite rend compte du désarroi des croyants 
suite à l’occultation du douzième imam en 260/873 
(dite « mineure »). Ansari montre ainsi comment 
cette crise conduisit, d’abord, à la construction de la 
figure eschatologique d’un imam qui serait à la fois le 
Qāʾim (Résurrecteur) et le Mahdī (Guide suprême) ; 
la doctrine de la ghayba (occultation) de l’imam 
et le dogme des « Douze imams » furent ensuite 
développés en mettant en circulation des traditions 
d’origine wāqifite (développées par un groupe shiʿite 
à la mort du septième imam, fils d’al-Ṣādiq). L’auteur 
affirme également que la figure d’un imam législateur 
fut l’œuvre des savants rationalistes de Bagdad, no-
tamment al-Mufīd (m. 413/1022) et son disciple al-
Murtaḍā (m. 436/1044), qui  mobilisèrent les notions 
muʿtazilites de taklīf (obligation canonique) et de luṭf 
(grâce divine) afin de théoriser la nécessité de la pré-
sence continue, quoique occultée, de l’imam. Dans ce 
contexte d’occultation dite « majeure » (à partir de 
941/329), la doctrine rationnelle de l’imamat, affirme 
Ansari, participa de l’élaboration d’un système théolo-
gico-juridique qui promut l’ijmāʿ (consensus) et, de là, 
la primauté des juristes-théologiens. À cet égard, il est 
étonnant que l’auteur ne fasse pas référence à l’étude 
minutieuse de Devin Stewart sur l’adoption de l’ijmāʿ 
à cette époque dans les milieux imamites savants (3). 

Le chapitre premier de l’ouvrage d’Hassan 
Ansari, qui se divise en deux parties inégales, quoique 
complémentaires, traite de la transformation de 

(3) D. J. Stewart, Islamic Legal Orthodoxy: Twelver Shiite Responses 
to the Sunni Legal System, Salt Lake City, University of Utah 
Press, 1998. 

l’imamisme shiʿite en duodécimanisme en se fondant 
sur la théorisation de la doctrine de l’imamat et de 
l’occultation par les traditionnistes imamites. Dans 
la première partie de ce chapitre, l’auteur analyse 
le parcours et la production de trois traditionnistes 
imamites contemporains de première impor-
tance, à savoir Ibn Bābawayh « Père », al-Kulaynī 
et al-Nuʿmānī. Ces derniers œuvrèrent dans un 
contexte de crise lié à la fois à l’absence de l’imam 
et à l’importance accrue de l’ismaélisme, afin de 
jeter les fondements d’une doctrine cohérente de 
la ghayba et de la qāʾimiyya qui découle de la doc-
trine du nombre douze des imams. L’enseignement 
d’Ibn Bābawayh à Qumm fut notamment rapporté 
par son fils, le célèbre al-Sadūq, ce qui montre selon 
Ansari comment les savants de Rayy connurent les 
traditions imamites les plus anciennes de Qumm. 
Bien qu’Ansari affirme qu’Ibn Bābawayh « Père » 
était proche de l’institution contestée de la wikāla 
à Bagdad qui comprend les quatre Représentants 
de l’imam occulté, il ne questionne pas l’éventuelle 
influence de l’idéologie politique de ce savant sur son 
enseignement du hadith. 

Ansari mène ensuite une étude extrêmement 
bien documentée sur al-Kulaynī et sur le contexte 
de production de son Kāfī. En se fondant sur le nom 
des maîtres desquels al-Kulaynī rapporte directement 
les akhbār, il met en lumière la vaste entreprise de 
collecte entamée par ce savant lequel, pour ce faire, 
menait des voyages en quête de savoir dans les dif-
férentes villes de l’empire. Le nombre imposant, écrit 
l’auteur, de traditions enseignées par al-Kulaynī fait 
d’al-Kāfī le recueil de hadith-s de référence parmi les 
imamites. C’est toutefois al-Nuʿmānī, un des disciples 
d’al-Kulaynī, qui développa dans son Kitāb al-Ghayba 
la doctrine la plus aboutie de la qāʾimiyya (résurrec-
tion) du douzième imam en attribuant à ce dernier la 
figure du « Sauveur eschatologique ». Ansari pointe, 
à juste titre, la réaction virulente d’al-Nuʿmānī à la 
montée en puissance de la propagande ismaélienne 
dans le Bilād al-Shām, mais il avance une analyse 
peu convaincante des raisons qui ont poussé ce 
savant à rédiger un tel écrit. Celui-ci résidait alors 
en Syrie, probablement à Alep, loin des centres 
culturels imamites d’Irak et d’Iran et possédait, par 
conséquent, une connaissance limitée du hadith ; le 
désarroi et l’inquiétude de la communauté imamite 
après l’occultation de son imam, auxquels Ansari fait 
référence à plusieurs reprises et de manière répétitive 
tout au long de son ouvrage, ne suffisent pas pour 
décrire la formation d’une doctrine de l’occultation 
aussi aboutie que celle attribuée à al-Nuʿmānī. 

Dans la seconde partie du premier chapitre, 
Hassan Ansari examine l’éducation et l’influence 
des savants imamites ayant œuvré à la collecte et à 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Ansari Hassan: L’imamat et l’Occultation selon l’imamisme. Étude bibliographique et histoire des textes, recensé par Wissam H. Halawi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 34 24

l’enseignement des traditions anciennes au sein des 
centres régionaux shiʿites notamment d’Irak et d’Iran, 
ce depuis al-Kulaynī jusqu’au grand réformateur 
al-Ṭūsī. L’auteur glane des informations relatives à 
ces savants essentiellement dans la littérature pro-
sopographique (rijāl) et tente de retracer leur rôle 
dans la transmission (collecte et enseignement) des 
akhbār imamites. L’intérêt principal de cette partie-
catalogue est de mettre à la disposition des cher-
cheurs les indications disponibles dans les sources 
éditées sur la vie de traditionnistes imamites dont 
l’œuvre est perdue en partie ou dans sa totalité. Sur 
les figures bien connues de l’imamisme à l’instar 
d’al-Sadūq, d’al-Mufīd et d’al-Ṭūsī, Ansari n’avance 
pas de nouvelles analyses ou pistes d’investigation. 
Deux éléments communs sont par ailleurs soulignés 
de manière récurrente par l’auteur dans les différentes 
sections accordées à l’ensemble de ces spécialistes 
du hadith : l’adoption ou le rejet des traditions 
ésotériques propres selon Ansari au shiʿisme ancien 
concernant la figure de l’imam ; l’éducation que les 
savants imamites en question suivirent auprès de 
maîtres sunnites. Ansari n’en déduit toutefois aucune 
analyse historique sur la formation des traditions 
ésotériques ou encore sur l’influence que l’éducation 
sunnite des savants imamites a pu avoir sur leur par-
cours personnel et, de là, sur la littérature imamite 
de l’époque. 

Hassan Ansari consacre le second chapitre de 
son ouvrage à l’étude de quatorze genres littéraires 
développés sur l’imamat et l’occultation. Dans cha-
cune des quatorze sous-parties de ce chapitre, il 
définit le genre littéraire en question puis le place 
dans une production littéraire ancienne qui est 
toutefois perdue dans sa grande majorité, et enfin 
examine le cas particulier d’un savant lequel aurait 
contribué de manière significative à la formation ou à 
l’évolution du genre, ou encore à la stabilisation d’une 
doctrine imamite concernant l’occultation. Dans les 
quatorze chapitres de l’annexe, l’œuvre de chacun de 
ces savants est reconstituée, quand bien même son 
contenu n’est qu’épisodiquement discuté par l’auteur. 

Dans la première sous-partie, Ansari analyse le 
récit pro-shiʿite des quarante premières années de 
l’hégire. Au sein de la littérature historico-religieuse 
produite à la suite de la mort du Prophète concernant 
notamment le rôle central de ʿAlī dans la question 
de sa succession, l’auteur distingue deux catégories. 
L’une, de nature historique, est rédigée par des par-
tisans ou des sympathisants alides à l’instar d’Abū 
Mikhnaf ; l’autre met les événements historiques au 
service de la construction d’une idéologie shiʿite 
comme le montre l’écrit attribué à Sulaym b. Qays 
dont le noyau authentique, affirme Ansari, remonte 
au contexte anti-omeyyade et reflète la teneur de la 

propagande shiʿite sous les derniers califes de Damas. 
Ansari s’attarde ensuite sur le récit kūfite attribué 
à ʿAmr (ou plutôt ʿAmrū ?) b. Abī l-Miqdām dans 
le Khiṣāl d’al-Ṣadūq et montre que ce personnage 
constitue le common link de deux canaux de trans-
mission distincts (kaysānite et imamite). L’auteur en 
conclut que ce récit reflète « ce que nous connaissons 
des croyances des masses shiʿites » et « les croyances 
shiʿites particulièrement populaires » à la date de 
sa mise en circulation, c’est-à-dire durant la daʿwa 
anti-omeyyade qui mena à la révolution abbasside. Or 
l’auteur ne définit pas ce qu’il entend par « masses » 
ou par « croyances populaires ». Il n’indique pas non 
plus comment un chercheur pourrait observer les 
croyances de la majorité des partisans shiʿites de 
l’époque et ne fait pas référence à des travaux sur 
ce sujet ; considère-t-il que la mise en circulation de 
traditions témoigne de la popularité du récit véhiculé 
par celles-ci à un moment donné ? Qu’en est-il, 
dans ce cas, des traditions divergentes et comment 
mesure-t-on l’impact social de chacune d’entre elles ?

Ansari s’intéresse ensuite à la littérature shiʿite 
qui se développe autour de la notion centrale de 
waṣiyya dans le dogme de l’imamat selon laquelle ʿ Alī, 
de par son investiture (naṣṣ) par Muḥammad, et sa 
descendance, apparaissent comme les seuls légataires 
de la prophétie et successeurs légitimes du Prophète. 
À cet égard, l’auteur examine le récit à propos de 
ce legs ou testament divin laissé par le Prophète à 
ʿAlī, qu’al Kulaynī rapporte de ʿĪsā b. al-Mustafād, et 
montre comment il alimenta une autre version de ce 
récit qui fut l’objet d’un ouvrage (kitāb) sur la waṣiyya 
(legs) attribué au même ʿĪsā. Dans une troisième 
sous-partie, Ansari examine une littérature shiʿite 
qui distingue « les descendants du Prophète via ʿ Alī » 
(les āl) de la communauté musulmane (umma), et 
étudie notamment l’attribution à al-Rayyān b. al-Ṣalt 
d’un recueil de traditions remontant à l’imam al-Riḍā. 

La quatrième sous-partie est consacrée à la 
littérature hagiographique shiʿite de type faḍāʾil 
ou manāqib, dont l’objectif est d’étayer la nature 
supranaturelle de ʿAlī et des imams historiques, de 
même que de montrer la prééminence de leur science 
initiatique. Ansari s’intéresse particulièrement à un 
ouvrage attribué à un certain Aḥmad al-Ṭabarī et/
ou al-Khalīlī sur les vertus de ʿAlī, qu’il reconstitue 
en partie à partir de l’ouvrage tardif al-Yaqīn d’Ibn 
Ṭāwūs. La science initiatique des imams fait l’objet de 
la cinquième sous-partie dans laquelle Ansari analyse 
une littérature shiʿite destinée à l’interprétation éso-
térique de la sourate al-Qadr, dont l’écrit attribué à 
Ibn al-Ḥarīsh daterait de l’époque de l’imam al-Jawād 
(m. 220/835), l’objectif étant d’établir un lien entre le 
texte coranique et la nécessité constante de l’imamat. 
Cette science supranaturelle fait également l’objet 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Ansari Hassan: L’imamat et l’Occultation selon l’imamisme. Étude bibliographique et histoire des textes, recensé par Wissam H. Halawi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 34 25

de la huitième sous-partie à travers laquelle Ansari 
revient sur la transmission, vers la fin du quatrième 
siècle de l’Hégire, par Ibn ʿAyyāsh al-Jawharī des tra-
ditions qu’Abū Hāshim al-Jaʿfarī rapporte des derniers 
imams concernant notamment leurs miracles et leur 
nature divine. 

Dans la sixième et septième sous-partie, qui d’ail-
leurs n’auraient pu en constituer qu’une seule, Ansari 
étudie la littérature wāqifite et sa réfutation par les 
Qaṭʿiyya puis par les duodécimains au sein de l’ima-
misme. Les savants wāqifites d’origine notamment 
irakienne confèrent au septième imam Mūsā le statut 
de qāʾim et, par conséquent, développent la notion 
de ghayba (occultation) laquelle, comme le montre 
l’auteur, constitue le fondement idéologique de la 
doctrine duodécimaine de l’occultation de douzième 
imam. La neuvième et dixième sous-partie traitent de 
la littérature shiʿite qui théorise la figure eschatolo-
gique de l’imam et son retour triomphal à la Fin des 
temps, ainsi que la figure du douzième imam caché, 
dont le Kitāb Akhbār al-Qāʾim de ʿAllān al-Kulaynī 
qui nous renseigne sur l’institution de la wikāla et sur 
les constructions doctrinales ayant eu lieu pendant 
la période de l’occultation mineure. Ansari s’inté-
resse dans la sous-partie suivante à la doctrine de 
la ghayba telle qu’elle fut élaborée avant et après la 
date de l’occultation majeure, un thème déjà abordé 
en partie dans le premier chapitre avec l’ouvrage clé 
d’al-Nuʿmānī sur le sujet ; ici, il est notamment ques-
tion d’un écrit postérieur à ce dernier, le Kitāb al-Shifāʾ 
de ʿ Alī al-Khaḍīb, dans lequel le Mahdi est clairement 
associé à la figure du douzième imam.

La douzième et treizième sous-partie sont consa-
crées à une littérature rédigée durant l’occultation 
mineure, à l’instar du texte attribué à Ibn Khāqān par 
al-Kulaynī et al-Ṣadūq ou ceux reconstitués par Ansari 
sur l’institution de la wikāla. Cette littérature reflète 
les tensions au sein des communautés shiʿites pour 
désigner le successeur du onzième imam al-ʿAskarī, 
ou encore pour s’opposer au pouvoir bagdadien des 
« Quatre Représentants de l’imam caché ». Dans la 
dernière sous-partie, Ansari s’intéresse à la littéra-
ture ésotérique rédigée par certains savants shiʿites 
parmi les ghulāt (« exagérateurs »), mais aussi à des 
écrits qui réfutent ces doctrines jugées extrémistes. 
L’auteur affirme à juste titre que ces réfutations 
pouvaient provenir aussi bien de la majorité imamite 
que d’autres groupes ésotériques minoritaires afin de 
défendre la figure d’un chef en particulier, comme le 
montrent les deux textes rédigés en faveur du savant 
al-Juʿfī, à savoir la Waṣiyya d’al-Mufaḍḍal et la Risāla 
de Mayyāḥ al-Madāʾinī. 

Ces quatorze sous-parties ont visiblement été 
rédigées indépendamment les unes des autres, si 
bien qu’un bon nombre de répétitions inutiles y 

figurent. De surcroît, leur structure manque parfois 
d’homogénéité : l’auteur s’intéresse tantôt à l’auteur 
d’un écrit ainsi qu’au contenu de celui-ci (de manière 
épisodique), tantôt aux seules informations recueil-
lies sur le transmetteur ou l’auteur présumé de l’écrit. 
Certaines sous-parties consacrées à des thèmes à 
l’instar de la rajʿa (retour) et la ghayba, plutôt qu’à un 
genre littéraire à proprement parler, auraient mérité 
de former une partie indépendante. En élaborant son 
analyse de la littérature imamite ancienne de manière 
thématique, plutôt que sous forme de catalogue 
(chronologique) en quatorze parties, Ansari aurait 
non seulement évité de multiples répétitions, mais 
il aurait aussi doté son propos d’une perspective 
historique plus marquée. 

Ceci dit, l’ouvrage de Hassan Ansari est crucial 
pour notre connaissance du shiʿisme ancien. Sa 
grande richesse réside dans la minutieuse maîtrise 
de son auteur des sources shiʿites duodécimaines 
et dans la méthode historique qu’il emploie afin 
d’examiner les canaux de transmission des traditions 
imamites notamment celles de nature ésotérique sur 
l’occultation et l’imamat. À travers une approche 
critique des sources existantes, Ansari lève un coin 
de voile sur l’élaboration des plus anciens textes 
imamites lesquelles demeurent peu connus, voire 
ignorés, au sein des études shiʿites. Il avance en sus de 
multiples pistes de recherche sur des œuvres perdues 
ou en partie recopiées dans la littérature plus tardive, 
de même que sur des savants ayant résolument 
participé de la formation de la pensée imamite en 
islam. Cet ouvrage est en définitive une référence 
incontournable pour les spécialistes du hadith shiʿite.

Wissam H. Halawi
Université de Lausanne 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Ansari Hassan: L’imamat et l’Occultation selon l’imamisme. Étude bibliographique et histoire des textes, recensé par Wissam H. Halawi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

