
	 BCAI 34	 193

VI. Codicologie, édition et traduction de textes

Badakhchani �Sayyad Jamal (éd. et trad.), 
Jambet Christian (préface)  
Spiritual Resurrection in Shiʿi Islam:  
An Early Ismaili Treatise on the Doctrine  
of Qiyāmāt.  
A new Persian edition and English translation 
 of the Haft bāb by Ḥasan-i Maḥmūd-i Kātib

Londres-New York, I.B. Tauris avec le concours 
de l’Institute of Ismaili Studies 
2017, xx-109 p. et 84 p. de texte persan 
ISBN : 9781784532994

Cette nouvelle édition et traduction en anglais 
par Sayyad Jamal Badakhchani du Haft bāb (1), traité 
rédigé en persan par le penseur ismaélien Ḥasan-i 
Maḥmūd-i Kātib (m. v. 644/1246), affine notre 
connaissance de la doctrine nizarite de la résurrec�-
tion (qiyāma). Celle-ci a déjà fait l’objet de plusieurs 
études, la dernière en date ayant été menée par 
Christian Jambet dans son ouvrage savant intitulé La 
grande résurrection d’Alamût (2). Rappelons que la ré�-
surrection – ou plus précisément qiyāmat-i qiyāmāt, 
c’est-à-dire la résurrection finale qui clôt l’ensemble 
des résurrections précédentes – fut annoncée en 
559/1164 par l’imam nizarite Ḥasan ʿAlā Dhikrihi al-
Salām, mort assassiné deux ans plus tard ; elle dura 
quelque cinq décennies avant d’être interrompue en 
608/1211, puis restaurée en 633/1236.

Badakhchani, dans son introduction éclairante, 
situe la rédaction du Haft bāb environ quarante ans 
après la proclamation de la qiyāma et le distingue 
des écrits effectués sur le même sujet notamment 
par Nāṣīr al-Dīn Ṭūsī (m. 672/1274). Il décrit ce traité 
comme un précis de la doctrine ismaélienne des 
Nizarites d’Alamūt, ou encore comme un catéchisme 
rédigé dans une langue claire afin d’atteindre son 
public, soit l’ensemble des initiés ayant un degré d’ini-
tiation peu élevé. Le Haft bāb, selon Badakhchani, est 
conforme au système doctrinal fatimide (transcen-
dance, vision cyclique et duelle du monde, concep-
tion de la loi substantive) ; il s’en distingue toutefois 

(1)  W. Ivanow et M. G. S. Hodgson ont déjà effectué une édition 
et traduction de ce traité sans pour autant pouvoir l’attribuer à 
Ḥasan-i Maḥmūd. Voir M. G. S. Hodgson, The Order of Assassins: 
The Struggle of the Early Nizârâ Ismâʿîlîs Against the Islamic World, 
Philadelphie, University of Pensylvania Press, 2005 (1e éd. 1955) 
et W. Ivanow, Ismaili Literature: A Bibliographical Survey, Téhéran, 
1963.
(2)  C. Jambet, La grande résurrection d’Alamût : les formes de la 
liberté dans le shiʿisme ismaélien, Paris, Verdier, 1990. Voir aussi 
les précieux travaux d’Henry Corbin sur la doctrine ismaélienne 
cités par S. J. Badakhchani dans la bibliographie générale du 
présent ouvrage. 

dans la conception de l’Homme Parfait de l’imam, 
maître de de la résurrection (qāʾim-i qiyāmat), de 
même que dans la primauté du bāṭin (ésotérisme) 
sur le ẓāhir (exotérisme). L’auteur replace à bon 
droit la doctrine nizarite de la résurrection dans son 
contexte coranique et islamique (sunnite et imamite), 
mais surtout aussi fatimide, et pointe la divergence 
majeure entre le messianisme ismaélien et celui des 
autres courants en islam, à savoir l’absence de conno-
tations apocalyptiques. 

Dans la pensée ismaélienne dont Abū Yaʿqūb 
al-Sijistānī est l’un des plus grands représentants, 
la qiyāma, toujours présente au plus profond des 
croyants, atteint son plus haut niveau de perfection-
nement lorsque le Qāʾim révèle la vérité ésotérique 
qui se cache derrière les pratiques exotériques. Pour 
les auteurs fatimides tels qu’al-Kirmānī et Nāṣir 
Khusraw, la résurrection est en définitive le moment 
où les croyants, désormais purs, n’ont plus besoin 
de lois exotériques pour vénérer Dieu et le font 
de manière spirituelle. La doctrine nizarite de la 
résurrection, telle qu’elle apparaît dans le Haft bāb, 
ne consiste ainsi pas en une résurrection unique et 
apocalyptique, mais plutôt en une continuité de 
résurrections qui ne cesse de se produire depuis ʿAlī 
b. Abī Ṭālib dans le but d’autoriser les croyants à 
constamment avoir accès à la connaissance spirituelle 
réelle. Par conséquent, l’ensemble des imams (lignée 
ismaélienne passant par Nizār, fils d’al-Mustanṣir 
bi-Llāh) depuis ʿAlī est identique à ce dernier dans 
son essence, chaque imam étant le « résurrecteur » 
(qāʾim) de son temps et n’étant reconnu que par les 
vrais croyants (i.e. les Nizarites). Afin de décrire la 
doctrine de la qiyāma, Ḥasan-i Maḥmūd compose 
son traité en sept chapitres, relativement courts, qui 
s’articulent autour des thèmes suivants :

I.  La représentation fantaisiste que les gens qui 
ne croient pas en l’imam-Qāʾim font de Dieu.  

II.  La constante accessibilité du divin « Notre 
Seigneur » (mawlāna), appelé imām dans le Coran 
(17 : 71 ; 12 : 36) et ayant, selon une tradition prophé-
tique, une forme humaine. 

III.  L’essence des imams et la manifestation 
de Dieu (khudāy) au Paradis qui n’est autre que le 
Daylām où la résurrection finale a lieu. 

IV.  Description brève du monde physique. 
V.  Description du monde spirituel lequel est 

associé au royaume humain (ʿālam mardūm) où les 
hypostases, à l’instar de l’Esprit, l’Âme et l’Intellect, 
apparaissent sous forme humaine, tout comme 
Dieu. Dans le paragraphe 68, l’auteur répond à la 
question « Comment Dieu peut-Il être sous forme 
humaine ? » en affirmant que Dieu conduit l’huma-
nité vers son essence quand s’accomplit l’objectif 
final de la création. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Badakhchani Sayyad Jamal (éd. et trad.), Jambet Christian (préface): Spiritual Resurrection in Shiʿi Islam: An Early Ismaili Treatise on the Doctrine of
Qiyāmāt. A new Persian edition and English translation of the Haft bāb by Ḥasan-i Maḥmūd-i Kātib, recensé par Wissam H. Halawi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 34	 194

VI. Codicologie, édition et traduction de textes

VI.  Présentation des raisons de l’établissement 
de ce traité lequel est composé comme un éloge à 
Mawlāna.

VII.  Description de l’histoire cyclique du monde 
selon laquelle la qiyāmat al-qiyāmāt est le septième 
et dernier cycle de manifestation (dawr al-kashf) qui 
a lieu suite aux six cycles précédents dont chacun 
termine un cycle de dissimulation (dawr al-satr) long 
de sept mille ans.

Pour établir son édition critique, S. J. Badakhchani 
utilise six manuscrits conservés au sein de la Ismaili 
Special Collections Unit et dans des bibliothèques 
privées, ce qui pose un problème majeur à tout 
autre chercheur souhaitant les consulter, comme 
c’est souvent le cas lorsqu’il s’agit d’une littérature 
gardée secrète au sein d’une communauté ésotérique 
et minoritaire longtemps taxée d’« hérétique ». En 
plus d’une traduction annotée de grande qualité, 
les index en anglais et en persan proposés à la fin de 
chaque section (traduction et édition) sont extrême-
ment utiles. Disons pour conclure que cet ouvrage 
s’ajoute à la liste des titres de la collection « Ismaili 
Texts and Translations » qui assure une diffusion d’un 
haut niveau scientifique de textes ismaéliens difficiles 
d’accès alors qu’ils sont nécessaires au renouvelle-
ment de l’histoire culturelle de l’islam.

Wissam H. Halawi 
Université de Lausanne 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Badakhchani Sayyad Jamal (éd. et trad.), Jambet Christian (préface): Spiritual Resurrection in Shiʿi Islam: An Early Ismaili Treatise on the Doctrine of
Qiyāmāt. A new Persian edition and English translation of the Haft bāb by Ḥasan-i Maḥmūd-i Kātib, recensé par Wissam H. Halawi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

