
	 BCAI 34	 189

VI. Codicologie, édition et traduction de textes

Hassan �Iyas  
(édition critique, traduction et commentaire)  
Moïse l’Africain. Migration de récits et brassage 
de mythologies en Afrique subsaharienne

Beyrouth, Presses de l’Ifpo,  
(Ifpoche, 5, Série Bilingue 2) 
2018, 141 p. 
ISBN : 9782351597453. 

Depuis quelques années, les manuscrits subsaha-
riens bénéficient d’un intérêt croissant de la part des 
chercheurs. Leur étude pourrait, en effet, permettre 
de mieux cerner l’histoire de cette partie du monde 
arabo-musulman, de ses courants épistémologiques, 
de ses sources d’influence, de l’apport original de 
ses érudits, etc. Cependant le chercheur intéressé 
par une telle étude fait face à un obstacle majeur : la 
grande majorité des manuscrits subsahariens n’est 
pas cataloguée ou reste la propriété de fonds privés 

– avec les difficultés d’accès qui en découle. C’est dans 
ce cadre que le projet VECMAS (1), porté par Georges 
Bohas en 2009, s’est proposé « de procéder à l’édition 
critique d’un nombre significatif de manuscrits et à 
la formation des spécialistes dans ce domaine » (2). Le 
livre Moïse l’Africain, dont nous réalisons ici le compte 
rendu critique, est un des fruits de ce projet. 

Issu de la riche collection de la bibliothèque 
du Département des Manuscrits Arabes et Ajami 
(Université Abdou Moumouni de Niamey, Niger), le 
manuscrit Qiṣṣat Mūsā (Récit de Moïse) ne fournit 
aucune information précise sur son auteur ou sa date 
de rédaction. Cela ne fut pas un obstacle pour Iyas 
Hassan qui nous propose cette édition critique, avec 
traduction commentée. 

Le récit en question porte sur la figure de 
Moïse, plus précisément il nous offre un exposé sur 
l’« entretien secret » entre Moïse et Dieu. On pour�-
rait penser, à partir de là, qu’il s’agit d’un ouvrage 
s’inscrivant pleinement dans le genre littéraire bien 
connu des Qaṣaṣ al-anbiyā’. Cependant, du fait des 
colorations « locales » et des « nouveaux traits » 
prêtés à cette figure prophétique, I. Hassan préfère 
voir dans le présent récit, un genre propre à l’Afrique 
subsaharienne. D’où le choix du titre « Moïse l’Afri-
cain » pour mieux mettre en exergue ce qui serait, 

(1)  Valorisation et édition critique des manuscrits arabes 
sub-sahariens.
(2)  http://vecmas-tombouctou.ens-lyon.fr/. Voir aussi l’article 
Bernard Salvaing, « À propos d’un projet en cours d’édition 
de manuscrits arabes de Tombouctou et d’ailleurs », Afriques 
[En ligne], Sources, mis en ligne le 25 décembre 2015, consulté 
le 11 avril 2019. URL : http://journals.openedition.org.ezproxy.
uca.fr/afriques/1804. 

selon lui, caractéristique de ce type de « narrations 
afro-musulmanes » (p. 13). Nous reviendrons sur 
ces points. 

Dans la riche introduction (p. 9-42) qui pré�-
cède la traduction commentée, I. Hassan propose 
d’identifier les sources « ayant pu servir à l’auteur de 
Moïse l’Africain comme matière première » (p. 17). 
Ces sources probables se révèlent nombreuses : des 
hadiths, aux écrits historiographiques shiites et sun-
nites en passant par le Coran. Elles sont mobilisées 
et, parfois, recomposées librement pour délivrer un 
enseignement général et pédagogique sur le rapport 
à Dieu, sur l’eschatologie, les relations entre voisins, 
etc. Ces thèmes variés constituent la trame du récit 
de cet entretien entre Dieu et Moïse au Mont Sinaï 
(p. 31). 

Entretien durant lequel Moïse interroge Dieu 
sur la Torah, les mœurs et leur « rétribution exacte » 
(p. 35), l’Au-delà, le Trône et sur des sujets qui lui 
hantent l’esprit. Une partie des questions de Moïse 
porte aussi sur l’avènement futur de Muḥammad et 
de sa communauté. C’est cette annonce de la venue 
de Muḥammad, présenté comme élevé « au-dessus 
de tous les autres prophètes », et donc supérieur à 
Moïse lui-même (p. 37), qui ouvre l’entretien en ques�-
tion. En effet, interrogeant Dieu sur la Torah, Moïse 
demande : « Seigneur ! Je découvre dans la Torah une 
communauté sur les cœurs des membres de laquelle 
brille une lumière pareille à celles des étoiles ; fais 
d’eux ma communauté ! ». Demande à laquelle Dieu 
répond : « C’est la communauté de Muḥammad » 
(p. 49). Ainsi, le récit de Moïse l’Africain s’ouvre par 
l’éloge de Muḥammad et de sa communauté. Au fil 
du dialogue, Moïse découvre la place singulière de 
cette umma auprès de Dieu comme, par exemple, 
lorsqu’il interrogea : « Seigneur ! Quel est le plus 
injuste de Tes serviteurs ? », il reçut comme réponse : 
« Celui qui pratique l’injustice envers les musulmans » 
(p. 71). Subjugué par la figure de Muḥammad, dont 
la baraka permet à sa communauté d’« accéder au 
paradis sans qu’on leur demande des comptes », 
Moïse finit par demander : « Seigneur fais de moi un 
membre de la communauté de Muḥammad » (p. 55) ; 
Dieu lui répond : « C’est déjà fait, Moïse ». 

Tel est la teneur de ce dialogue entre Dieu 
et Moïse qui, parfois, touche à des questions de 
théologie ardue comme celle-ci : « Seigneur ! Quand 
as-Tu accédé à la divinité ? » (p. 105). Lorsque les 
anges, écrit le narrateur, entendirent une telle inter�-
rogation, ils « s’écroulèrent prosternés », sans doute 
scandalisés par une telle intrépidité (p. 106-107). 
Parfois le problème théologique est implicite, c’est le 
cas lorsque le narrateur rapporte la magnanimité de 
Moïse envers Jethro (identifié à Shu‘ayb) et affirme : 
« Quand Dieu apprit que Moïse manifestait une telle 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Hassan Iyas: (édition critique, traduction et commentaire) Moïse l’Africain. Migration de récits et brassage de mythologies en Afrique subsaharienne,
recensé par Youssouf T. Sangaré
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 34	 190

VI. Codicologie, édition et traduction de textes

« Moïse le musulman » vs « Moïse l’Africain » ou 
« narrations afro-musulmanes » (p. 13) vs « narrations 
orientales » est donc injustifiée à nos yeux. En outre, 
pour arriver à dresser une telle opposition, il faudrait 
disposer d’une quantité importante de manuscrits 
subsahariens édités, ce n’est hélas pas le cas à ce jour. 
C’est là un point que l’auteur souligne (p. 15) mais il 
n’en tient pas compte dans l’opposition mentionnée 
et dans le choix du titre de l’ouvrage.

Nous retrouvons là, à travers cette opposition 
fictive, une rhétorique qui, depuis une certaine 
tendance orientaliste au xixe siècle, a contribué à 
reléguer l’islam subsaharien dans les marges étroites 
de l’histoire islamique. Une édition critique, telle 
que proposée ici par I. Hassan, devrait nous fournir 
des éléments concrets permettant de questionner 
la pertinence de telles représentations du monde 
arabo-musulman au lieu de les perpétuer, même de 
manière implicite, sans élément historique concret.

Notons, enfin, que « Moïse l’Africain » est 
un titre bien connu dans la littérature chrétienne 
d’Afrique, notamment dans les travaux Engelbert 
Mveng (m. 1995), prête jésuite camerounais. En 
novembre 1995, quelques mois avant d’être assas-
siné, E. Mveng organisa un colloque international 
à Yaoundé sous le titre « Moïse l’africain » et, pour 
prouver cette africanité de Moïse, il déclara dans 
son discours d’ouverture : « Moïse est au confluent 
des grandes religions monothéistes : le judaïsme, le 
christianisme et l’islam. Il est africain : né et éduqué en 
Égypte, à la cour du Pharaon, marié à une négresse, il 
est à la fois juif de naissance, égyptien par adoption et 
sans doute par nationalité. Négro-africain par alliance, 
Moïse représente donc une synthèse de races, de 
cultures, de religions » (4).

Ces remarques, toutefois, ne visent pas à 
déprécier la valeur de cet ouvrage important et 
qui, combiné à d’autres recherches, nous permettra 
une meilleure connaissance de l’histoire de l’islam 
subsaharien. Notons aussi que les nombreuses notes, 
accompagnant la traduction, fournissent une pré-
cieuse aide pour mieux saisir les représentations du 
dialogue entre Moïse et Dieu. Elles font de la traduc-
tion proposée une œuvre érudite, renseignent sur les 
nombreuses ressources mobilisées par I. Hassan pour 
cette édition critique et permettent d’apercevoir la 
palette de savoirs religieux de l’auteur du manuscrit.

Youssouf T. Sangaré  
Université Clermont Auvergne

(4)  Jaap van Slageren, Influences juives en Afrique : repères histo�-
riques et discours idéologiques, Paris, Karthala, 2009, p. 304.

humilité (fa-lammā ‘alima Allāh subḥānahu dhālika 
min Mūsā…), Il lui révéla ce qui suit […] » (p. 47). Dieu 
ne sait-il pas les choses avant qu’elles se produisent ? 
Le savoir divin est-il de l’ordre du cumulatif ? C’est là 
que des auteurs musulmans ont opéré une distinc-
tion entre ‘alima (al-‘ilm) et ‘arafa (al-ma‘rifa) (3). Quoi 
qu’il en soit, ce type de questionnement théologique 
parcourt l’ensemble du texte. Il aurait pu (dû ?) être 
mis en valeur dans l’introduction ou les commen-
taires accompagnant l’édition critique. Cela aurait 
sans doute permis d’établir des liens entre ce texte et 
des points de théologie débattus dans les premiers 
siècles de l’islam. Il faut dire qu’une partie importante 
de l’introduction et certains commentaires servent 
à prouver/trouver une particularité subsaharienne 
au texte et à justifier le titre choisi : Moïse l’Africain. 
À ce propos l’argumentaire de l’auteur se révèle peu 
convaincant, voire contradictoire. En effet, comme 
cela est signalé avec justesse la « figure canonique 
de Moïse » est soumis, depuis les débuts de l’islam, 
à un « processus de décomposition/recomposition », 
y compris dans le Coran lui-même (p. 14). Dans ce 
cadre, la question se pose de savoir pourquoi lorsque 
ce même processus se poursuit et se prolonge en 
contexte subsaharien, I. Hassan s’emploie à le décrire 
comme une « africanisation » de Moïse ? La réponse 
se trouve dans le présupposé implicite de l’auteur qui 
part d’une division géographique du monde arabo-
musulman dans laquelle l’Orient représente le cœur 
de l’islam et l’Occident (musulman) sa périphérie. 
Il opère, pour cette raison, une opposition entre 
le processus de transformation des récits relatifs à 
Moïse lorsqu’il advient sous la plume des auteurs de 
« l’Orient musulman » (p. 13) d’une part et, d’autre 
part, lorsqu’il est l’œuvre d’auteurs de « l’Occident 
musulman » (i.e. ici l’Afrique subsaharienne). Dans le 
premier cas l’auteur parle de « Moïse le musulman » 
et, dans le second cas, de « Moïse l’Africain ». Tout 
se passe comme si les narrations relatives à Moïse 
lorsqu’elles sont recomposées en contexte oriental 
échappent, comme par magie, à toutes influences lo�-
cales ou traits propres à l’imaginaire collectif de cette 
partie du monde arabo-musulman. Pour justifier le 
titre Moïse l’Africain, évoquer « l’aspect composite » 
de l’œuvre ne saurait suffire. Puisque, nous le savons 
et l’auteur l’admet (p. 14), cet aspect composite se 
trouve aussi dans « les sources orientales » comme le 
Tafsīr de Muqātil b. Sulaymān (m. 150/767) ou encore 
dans L’Histoire des prophètes et des rois (Ta’rīḫ al-rusul 
wa-l-mulūk) d’al-Ṭabarī (m. 310/923). L’opposition 

(3)  Aḥmad b. Yūsuf al-Samīn al-Ḥalabī (m. 1355), al-
Durr al-maṣūn fī l-‘ulūm al-kitāb al-maknūn, Aḥmad 
Dr. Muḥammad al-Kharāṭ (éd.), Damas, Dār al-Qalam, 
s.d., vol. 5, p. 630. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Hassan Iyas: (édition critique, traduction et commentaire) Moïse l’Africain. Migration de récits et brassage de mythologies en Afrique subsaharienne,
recensé par Youssouf T. Sangaré
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

