| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

SANGARE Youssouf T.
Le scellement de la prophétie en islam
Préface de CHARFI Abdelmajid

Paris, Geuthner
2018, 428 p.
ISBN: 9782705339869

L'ouvrage de Y. Sangaré est issu d'une thése
de doctorat présentée en 2016 a 'université de
Strasbourg, et a qui fut décernée le prix Mohammed
Arkoun de la thése d'islamologie par I'lISMM en 2018.
Il sagit d’'une synthése méthodique sur l'interpré-
tation de la notion de khdtam al-nubuwwa, hapax
coranique apparaissant dans le verset XXXIII, 40:
«Muhammad n’a jamais été le pere de I'un de vos
hommes, mais le messager (rasil) de Dieu et le
sceau des propheétes (khatam al-nabiyyin). Dieu est
Omniscient ». On congoit I'importance théologique,
voire civilisationnelle, de la compréhension de ce
«scellement »: par elle, la communauté musulmane
se définit par rapport aux autres communautés,
situe son propre passé et/ou son propre devenir.
Lenquéte de Y. S. est vaste et ambitieuse. Elle souvre
sur des explications lexicographiques sur les concepts
impliqués (khatam, nabi, rasil); la question étant de
savoir si le terme khatam renvoie plutét a lI'idée de
« confirmation » ou a celle de « cl6ture ». Elle étudie
les usages du terme de scellement dans les religions
antérieures a l'islam, écartant au passage I'hypothése
d’une origine manichéenne (p. 77-95). Elle se poursuit
naturellement par l'étude du texte coranique de la
sourate XXXIIl al-Ahzab, et des contextes précis dans
lequel il s'insere — notamment celui du mariage de
Muhammad avec Zaynab bint Jahsh, femme divorcée
de son fils adoptif Zayd ibn Haritha.

L'A. entreprend ensuite un relevé des hadiths
qui viennent préciser, ou compléter le verset XXX,
40. La majorité — mais non la totalité — des hadiths
qui apparaissent dans les grands recueils canoniques
abondent dans le sens de « dernier » des prophetes,
par exemple du fait de I'ajout d’une clausule
comme «la nabiyya badi ». Les commentaires de
Y.S. pointent ici les enjeux de pouvoir, a un niveau
politique, a la période des origines comme durant
I'époque postérieure. Une fois admis que Zayd n'était
ni fils ni successeur de prophete, et apres le déces
du jeune fils de Muhammad, Ibrahim, il s’agissait
de tenir a distance les revendications autour de ‘Al,
sans gommer les prétentions familiales/dynastiques
des Abbassides. Il sagissait notamment de placer
I'héritage féminin en arriere-plan dans le domaine
général du droit. Dans le cadre de la consolidation
du califat abbasside sunnite, la notion de « scellement

de la prophétie » prenait tout son sens. Lenquéte
|

se poursuit au travers des ouvrages de tafsir, prin-
cipalement sunnites, en commencant par les plus
anciens. Globalement, les commentaires coraniques
viennent conforter 'idée du khatm comme cléture
de la prophétie.

Qu'en est-il de la dimension proprement théolo-
gique?Y.S. souligne que le traitement de la question
du khatm par les théologiens est bien tardif. Les pre-
miers débats et chapitres de kalam au sens strict sur
la prophétologie datent du 1v¢/x¢ siecle, méme s'ils
furent précédés par la littérature non théologique
des dald’il al-nubuwwa. LA. s'attarde sur plusieurs
auteurs présentant une position originale sur cette
question. Il consacre notamment un chapitre a la
position de Ghazali; plus précisément sur son avis
controversé émis dans son Igtisad fi al-itiqad. Ghazali,
tachant de délimiter les positions qui doivent étre
considérées comme mécréance et excluantes de la
communauté des musulmans, conclut que ceux qui
nieraient le « scellement de la prophétie » dans le sens
chronologique ne se rendraient pas coupable de kufr.
En effet, cette doctrine repose sur un simple consen-
sus, et non sur un texte formel établi par tawatur (.
Cette position suscita des protestations chez des
théologiens sunnites; son intérét pour la pensée
doctrinale est néanmoins patent. Ibn Taymiyya est
un autre auteur d’envergure qui a pris position sur
la doctrine du scellement de la prophétie. Comme
le souligne I'A,, Ibn Taymiyya écrit en réaction a la
doctrine de Tirmidhi et surtout a celle d’Ibn ‘Arabi
sur le rapport entre walaya et nubuwwa, la premiére
venant historiquement compléter, subsumer et
ontologiquement englober la seconde. Ibn Taymiyya,
note Y. S, n‘attaque pas du tout le soufisme de facon
frontale. Au contraire, impliqué lui-méme dans une
démarche mystique, il cherche bien plutét a propo-
ser un «soufisme alternatif ». Chaque croyant est
appelé a s'engager comme wali de Dieu en suivant
au plus pres I'exemple du plus parfait wall que fut le
prophéte Muhammad. La sainteté n'est, en ce sens,
pas réservée a une hiérarchie d’¢lus, et le concept de
«sceau de la sainteté » est vide de sens. La waldaya est
ici completement subordonnée a la nubuwwa, les
grands saints ne sont pas impeccables.

La seconde grande partie de l'ouvrage est
consacrée au destin du concept de khatm dans la
pensée islamique contemporaine. Les enjeux pour la
pensée contemporaine sont en effet considérables.
Il s’agit de déterminer ce qui exactement a été scellé
— et ce qui, par contre, reste ouvert a la réflexion, a
la réforme, a I'innovation. LA. y expose les vues des

(1) Position détaillée par Y. Sangaré dans «Fin de la prophétie
et hérésie chez al-Ghazali », Studia Islamica, 112 (2017), p. 76-98.

BCAI 34 18
BCAI 34 (2020) Sangaré Youssouf T.: Le scellement de la prophétie en islam. Préface de Charfi Abdelmajid, recensé par Pierre Lory
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

principaux auteurs qui ont marqué la réflexion. Parmi
les références les plus marquantes, Mohammad
Abdo et Mohammed Igbal. Mais on y retrouve aussi
les doctrines sur le scellement de la prophétie pro-
posées par Muhammad Ahmad Khalafallah, Fazlur
Rahman, Hassan Hanafi, Muhammad Shahrour,
Abdelmajid Charfi, Abdelkarim Soroush, et d'autres
encore. Sans entrer dans le détail des orientations
spécifiques a chaque auteur, notons des points com-
muns. D’abord, le réle social, éthique de la prophétie
est mis en valeur. Les prophetes viennent expliquer
aux sociétés comment vivre en harmonie; ils se suc-
cédent les uns les autres en accomplissant une forme
de progres moral dans 'histoire. Muhammad est le
sceau des propheétes en ce sens qu'il vient proposer
la Loi ultime, qui n'est plus perfectible. Ensuite, ce
scellement a un effet libérateur: ayant désormais
acquis les régles parfaites, 'homme est débarrassé
des tutelles religieuses et peut prendre son destin
en mains dans une étape de maturité sociale et
d'ouverture a la rationalité libre et/ou a I'expérience
personnelle, mystique (Igbal, Charfi, Soroush). Enfin,
le Coran contient des éléments éternels et d'autres
plus contingents aux données de ['histoire; le role
de «scellement » attribuable a Muhammad est a
nuancer dans chacun des cas. Au final, la remise en
question de l'autorité des «hommes de religion » est
implicite, et le plus souvent explicite.

Lensemble de l'ouvrage se fonde sur un corpus
de textes classiques abondant, et sur une connais-
sance précise des études académiques sur le sujet. Il
n'est évidemment pas exhaustif, abordant la pensée
sunnite principalement, et le chiisme ou la falsafa n’y
sont présents quen zone frontaliéere. Le panorama
vaste et convaincant qu'il dessine est toutefois un
enrichissement net pour la recherche.

Pierre Lory
EPHE - PSL — LEM (UMR 8584)

BCAI 34 19
BCAI 34 (2020) Sangaré Youssouf T.: Le scellement de la prophétie en islam. Préface de Charfi Abdelmajid, recensé par Pierre Lory
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

