
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 34	 18

Sangaré �Youssouf T. 
Le scellement de la prophétie en islam 
Préface de Charfi Abdelmajid

Paris, Geuthner 
2018, 428 p. 
ISBN : 9782705339869

L’ouvrage de Y. Sangaré est issu d’une thèse 
de doctorat présentée en 2016 à l’université de 
Strasbourg, et à qui fut décernée le prix Mohammed 
Arkoun de la thèse d’islamologie par l’IISMM en 2018. 
Il s’agit d’une synthèse méthodique sur l’interpré-
tation de la notion de khātam al-nubuwwa, hapax 
coranique apparaissant dans le verset XXXIII, 40 : 
« Muḥammad n’a jamais été le père de l’un de vos 
hommes, mais le messager (rasūl) de Dieu et le 
sceau des prophètes (khātam al-nabiyyīn). Dieu est 
Omniscient ». On conçoit l’importance théologique, 
voire civilisationnelle, de la compréhension de ce 
« scellement » : par elle, la communauté musulmane 
se définit par rapport aux autres communautés, 
situe son propre passé et/ou son propre devenir. 
L’enquête de Y. S. est vaste et ambitieuse. Elle s’ouvre 
sur des explications lexicographiques sur les concepts 
impliqués (khātam, nabī, rasūl) ; la question étant de 
savoir si le terme khātam renvoie plutôt à l’idée de 
« confirmation » ou à celle de « clôture ». Elle étudie 
les usages du terme de scellement dans les religions 
antérieures à l’islam, écartant au passage l’hypothèse 
d’une origine manichéenne (p. 77-95). Elle se poursuit 
naturellement par l’étude du texte coranique de la 
sourate XXXIII al-Aḥzāb, et des contextes précis dans 
lequel il s’insère – notamment celui du mariage de 
Muḥammad avec Zaynab bint Jaḥsh, femme divorcée 
de son fils adoptif Zayd ibn Ḥāritha.

L’A. entreprend ensuite un relevé des hadiths 
qui viennent préciser, ou compléter le verset XXX, 
40. La majorité – mais non la totalité – des hadiths 
qui apparaissent dans les grands recueils canoniques 
abondent dans le sens de « dernier » des prophètes, 
par exemple du fait de l’ajout d’une clausule 
comme « lā nabiyya ba‘dī ». Les commentaires de 
Y. S. pointent ici les enjeux de pouvoir, à un niveau 
politique, à la période des origines comme durant 
l’époque postérieure. Une fois admis que Zayd n’était 
ni fils ni successeur de prophète, et après le décès 
du jeune fils de Muḥammad, Ibrāhīm, il s’agissait 
de tenir à distance les revendications autour de ‘Alī, 
sans gommer les prétentions familiales/dynastiques 
des Abbassides. Il s’agissait notamment de placer 
l’héritage féminin en arrière-plan dans le domaine 
général du droit. Dans le cadre de la consolidation 
du califat abbasside sunnite, la notion de « scellement 
de la prophétie » prenait tout son sens. L’enquête 

se poursuit au travers des ouvrages de tafsīr, prin-
cipalement sunnites, en commençant par les plus 
anciens. Globalement, les commentaires coraniques 
viennent conforter l’idée du khatm comme clôture 
de la prophétie.

Qu’en est-il de la dimension proprement théolo-
gique ? Y. S. souligne que le traitement de la question 
du khatm par les théologiens est bien tardif. Les pre-
miers débats et chapitres de kalām au sens strict sur 
la prophétologie datent du ive/xe siècle, même s’ils 
furent précédés par la littérature non théologique 
des dalā’il al-nubuwwa. L’A. s’attarde sur plusieurs 
auteurs présentant une position originale sur cette 
question. Il consacre notamment un chapitre à la 
position de Ghazālī ; plus précisément sur son avis 
controversé émis dans son Iqtiṣād fī al-i‘tiqād. Ghazālī, 
tâchant de délimiter les positions qui doivent être 
considérées comme mécréance et excluantes de la 
communauté des musulmans, conclut que ceux qui 
nieraient le « scellement de la prophétie » dans le sens 
chronologique ne se rendraient pas coupable de kufr. 
En effet, cette doctrine repose sur un simple consen-
sus, et non sur un texte formel établi par tawātur (1). 
Cette position suscita des protestations chez des 
théologiens sunnites ; son intérêt pour la pensée 
doctrinale est néanmoins patent. Ibn Taymiyya est 
un autre auteur d’envergure qui a pris position sur 
la doctrine du scellement de la prophétie. Comme 
le souligne l’A., Ibn Taymiyya écrit en réaction à la 
doctrine de Tirmidhī et surtout à celle d’Ibn ‘Arabī 
sur le rapport entre walāya et nubuwwa, la première 
venant historiquement compléter, subsumer et 
ontologiquement englober la seconde. Ibn Taymiyya, 
note Y. S., n’attaque pas du tout le soufisme de façon 
frontale. Au contraire, impliqué lui-même dans une 
démarche mystique, il cherche bien plutôt à propo-
ser un « soufisme alternatif ». Chaque croyant est 
appelé à s’engager comme walī de Dieu en suivant 
au plus près l’exemple du plus parfait walī que fut le 
prophète Muḥammad. La sainteté n’est, en ce sens, 
pas réservée à une hiérarchie d’élus, et le concept de 
« sceau de la sainteté » est vide de sens. La walāya est 
ici complètement subordonnée à la nubuwwa, les 
grands saints ne sont pas impeccables.

La seconde grande partie de l’ouvrage est 
consacrée au destin du concept de khatm dans la 
pensée islamique contemporaine. Les enjeux pour la 
pensée contemporaine sont en effet considérables. 
Il s’agit de déterminer ce qui exactement a été scellé 

– et ce qui, par contre, reste ouvert à la réflexion, à 
la réforme, à l’innovation. L’A. y expose les vues des 

(1)  Position détaillée par Y. Sangaré dans « Fin de la prophétie 
et hérésie chez al-Ghazālī », Studia Islamica, 112 (2017), p. 76-98.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Sangaré Youssouf T.: Le scellement de la prophétie en islam. Préface de Charfi Abdelmajid, recensé par Pierre Lory
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 34	 19

principaux auteurs qui ont marqué la réflexion. Parmi 
les références les plus marquantes, Mohammad 
Abdo et Mohammed Iqbal. Mais on y retrouve aussi 
les doctrines sur le scellement de la prophétie pro-
posées par Muhammad Ahmad Khalafallah, Fazlur 
Rahman, Hassan Hanafi, Muhammad Shahrour, 
Abdelmajid Charfi, Abdelkarim Soroush, et d’autres 
encore. Sans entrer dans le détail des orientations 
spécifiques à chaque auteur, notons des points com-
muns. D’abord, le rôle social, éthique de la prophétie 
est mis en valeur. Les prophètes viennent expliquer 
aux sociétés comment vivre en harmonie ; ils se suc-
cèdent les uns les autres en accomplissant une forme 
de progrès moral dans l’histoire. Muḥammad est le 
sceau des prophètes en ce sens qu’il vient proposer 
la Loi ultime, qui n’est plus perfectible. Ensuite, ce 
scellement a un effet libérateur : ayant désormais 
acquis les règles parfaites, l’homme est débarrassé 
des tutelles religieuses et peut prendre son destin 
en mains dans une étape de maturité sociale et 
d’ouverture à la rationalité libre et/ou à l’expérience 
personnelle, mystique (Iqbal, Charfi, Soroush). Enfin, 
le Coran contient des éléments éternels et d’autres 
plus contingents aux données de l’histoire ; le rôle 
de « scellement » attribuable à Muḥammad est à 
nuancer dans chacun des cas. Au final, la remise en 
question de l’autorité des « hommes de religion » est 
implicite, et le plus souvent explicite.

L’ensemble de l’ouvrage se fonde sur un corpus 
de textes classiques abondant, et sur une connais-
sance précise des études académiques sur le sujet. Il 
n’est évidemment pas exhaustif, abordant la pensée 
sunnite principalement, et le chiisme ou la falsafa n’y 
sont présents qu’en zone frontalière. Le panorama 
vaste et convaincant qu’il dessine est toutefois un 
enrichissement net pour la recherche. 

Pierre Lory 
EPHE - PSL – LEM (UMR 8584)

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Sangaré Youssouf T.: Le scellement de la prophétie en islam. Préface de Charfi Abdelmajid, recensé par Pierre Lory
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

