| IV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE |

RipGEON Lloyd (ed)
Javanmardi:
The Ethics and Practice of Persianate Perfection

Londres, Gingko
2018, viii-395 p.
ISBN : 9781909942158

Cet ouvrage collectif propose détudier le concept
de javanmardi (une éthique de chevalerie persane,
litt. « la virilité juvénile ») sous différents angles:
historique, religieux, littéraire, esthétique, archéolo-
gique et sociologique. Dans son introduction, Lloyd
Ridgeon défend I'idée d’'une longue continuité du
javanmardi dans le monde persanisant ou persique
(pour traduire persianate), cest-a-dire I'lran, I'Asie
centrale, 'Anatolie et la Mésopotamie, a travers
trois figures transhistoriques. La premiere — para-
doxale en apparence — est celle du criminel (‘ayyar),
parfois espion, dont le courage fascine, comme chez
les personnages du Tarikh-i Sistan et du Samak-i
‘ayyar mais également a travers le mauvais garcon
(luti), symbole méme de la transgression dans I'lran
moderne. La deuxiéme, celle du soufi (fagir) selon
Abu Hafs ‘Omar Sohravardi et plusieurs fotovvat-
namehs, ajoute une dimension spirituelle a l'audace
du premier. Les adeptes des zurkhanehs (litt. « les
maisons de force ») représenteraient leur version
contemporaine. La troisieme figure fait du combat-
tant (akhi) un modéle de courage et de piété, en
particulier dans I'’Anatolie des xii€ et xiv® siécles. La
modernité iranienne lui substitue des noms d’ath-
letes anti-impérialistes.

Suivent quatorze contributions dont huit seront
recensées ici, faute de compétences (non d'intérét)
dans des domaines tels que I'lran contemporain,
notamment cinématographique (Olmo Go6lz, Babak
Rahimi, Nacim Pak-Shiraz et Farshad Zahedi), la
fabrique du héros chez les Yézidis (Christine Allison
et Estelle Amy de la Breteque) et 'imaginaire cheva-
leresque dans la Turquie actuelle (David Barchard).
Je conserve le systéeme de translitération adopté par
les auteurs.

Raya Y. Shani analyse une inscription fameuse
sur deux plats en céramique de la Nichapour
médiévale: « Il n'y a de fata (héros) que ‘Ali et de
sabre que le dhu’'l-fagar (sabre a deux pointes) ».
Celle-ci doit d'abord étre comprise dans le contexte
de la vogue javanmardi entretenue par les livres de
chevalerie (fotovvat-namehs) au sein de la haute
société shaféite-asharite de I'époque. ‘Ali était alors
étroitement associé a la chevalerie spirituelle au
titre de héros moral, altruiste et religieux, comme
on le lit chez les auteurs soufis Sulami et Maybodi.

La seconde partie de la formule, délibérément
|

belliqueuse, s'explique davantage par les tensions

voire les violences qui opposaient shaféite-asharite

et hanafites-mutazilites dans la région de Nichapour
aux X et xi¢siecles. Riza Yildinm explique que la

tradition akhi (des confréries a la fois profession-
nelles et spirituelles), trés développée en Anatolie

A la fin du Moyen Age, tire ses origines de l'éthique

de chevalerie cultivée a la cour du calife abbaside al-
Naser. Des ouvrages comme le Tohfat al-wasaya de

Khartaberti et le Ketab al-fotowweh d’Ebn Me'mar
décrivent cette éthique. Décentralisation politique

et sentiment d'incertitude a la suite des invasions

mongoles encouragerent la formation de groupes de

solidarité politiquement autonomes. LAnatolie seld-
joukide et post-seldjoukide, en particulier en milieu

urbain (Konya, Kayseri, Ankara, etc.), vit se structurer
des confréries akhi selon un mode de vie pétri de sou-
fisme exposé dans le Fotovvat-nameh de Borgazi ou

encore dans le Manteq al-tayr de Gilsehri. Maxime

Durocher s'intéresse aussi a I'Anatolie médiévale en

combinant sources textuelles (traités, hagiographies,
récits de voyage, registres de waqf) et architecturales

(non seulement les loges akhi a I'extérieur et a I'inté-
rieur mais également les tombeaux, les bains publics,
etc. liés aux premiéres). Implantés en ville commeala

campagne, le cas emblématique des établissements

akhi de la région pontique montre certes une proxi-
mité (par affiliation plurielle et rituels communs)

mais non une identité entre ordres soufis et confréries

akhi. Plus largement, I'examen du patronage révele

I'ampleur du réle social des akhis dont les activités

s'étendaient au-dela des traditionnels services d’hos-
pitalité et de dévotion. Lieux de peélerinage (tiirbes)

et bains publics (hammams) a vocation sanitaire et
purificatoire voire ascétique apparaissent comme

autant de pistes de recherche pour le futur.

Sibel Kocaer exploite un texte turc de la fin
du xve siecle, le Divan-1 Seyh Mehmed Celebi ou
Hizirname, une autobiographie spirituelle écrite
en vers par un poéte initié a l'ordre soufi Zeyniyye.
Sont narrées les tribulations d'un derviche sur terre
et dans le ciel, guidé par Khidr; il rencontre des
saints comme Haci Bektas ou Sari Saltuk et connait
des expériences mystiques. L'eren, équivalent turc
du javanmard, recouvre ici une identité complexe.
Lorsqu'il désigne Khidr, c'est un héros prosélyte et
un guide initiatique capable d'ouvrir au derviche les
portes de I'ascension spirituelle (me’raj) qui mene
a la source de vie. Lorsqu'il qualifie Haci Bektas,
c'est un combattant mystique pour le compte des
Ottomans sur le front oriental, a la téte d’'une armée
d’erens diment nommés dans le poeme. Du coté
des Balkans a I'¢poque médiévale et pré-moderne a
la suite de la conquéte ottomane, Ines Asceri¢-Todd

souligne la continuité qu'il existait alors entre la
|

BCAI 34 135
BCAI 34 (2020) Ridgeon Lloyd (ed): Javanmardi: The Ethics and Practice of Persianate Perfection, recensé par Alexandre Papas
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| IV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE |

fotovvat classique, essentiellement soufie, des xi®- Un index aurait été utile pour croiser les don-
XNi€ siecles et la fotovvat anatolienne des akhis aux nées. Si on peut regretter I'absence de contributions
XIve-xve siecles. Des sources manuscrites plus tardives portant sur le sous-continent indien, un immense
produites en Bosnie (toutes en turc ottoman) nous territoire de culture persanisante ou l'‘éthique javan-
renseignent sur les us et coutumes des guildes de la mardi est bien présente, il faut saluer cet ouvrage
région, par exemple celle des tanneurs. Le cas des sel-  truffé d’informations et espérer qu’il convaincra
liers intéresse particulierement parce que ces derniers les lecteurs non orientalistes de la centralité d'un

étaient souvent initiés a I'ordre Mevleviyye. En deca concept hélas méconnu.
des rituels, notamment le ceinturage initiatique et la
véture, on remarque une mythologie qui place ‘Ali a
l'origine de la chevalerie. Quant au Caucase du bas
Moyen Age, Rachel Gashgarian illustre son histoire
chevaleresque par deux textes (traduits et introduits)
de fotovvat composés en arménien a Erzincan vers
1280. Leur auteur, Yovhanneés d’Erznka, était un prétre
poéte arménien qui ne sétait pas converti a l'islam.
Cette version chrétienne du javanmardi présente
donc un cas original de transfert culturel ; du point
de vue social cependant, I'enjeu était surtout de créer
un sens communautaire masculin en contexte urbain,
grace au lien entre maitres et disciples, au code ves-
timentaire (la ceinture en particulier) et aux rituels
collectifs. Enfin, I'insistance sur le principe de chasteté
marque une culture ascétique propre.
Rejoignant I'époque contemporaine, Jeanine
Elif Dagyeli explore les resalehs, des livrets populaires
(en tadjik, ouzbek, ouigour, etc.) qui exposent les
regles comme les vertus spirituelles régissant telles et
telles professions en Asie centrale. A la fois textes de
fotovvat, récits mythologiques, manuels de prieres
et amulettes, les resalehs manuscrits ou imprimés
témoignent d’une culture de I'adab (I'ensemble des
bons usages) encore trés vivante aux Xix®¢ et Xx° siecles
dans des milieux professionnels aussi divers que ceux
des boulangers, des bouchers, des barbiers. La pureté
- etsesdéclinaisons (propreté, bienveillance, licéité) —
apparait comme une vertu cardinale dans ce code de
conduite centrasiatique imprégné de soufisme nagsh-
bandi. Aujourd’hui, en Iran, le javanmardi trouve une
expression privilégiée dans les zurkhanehs étudiées par
Philippe Rochard et Denis Jallat. Lesauteurs rappellent,
al'encontre d’'une certaine historiographie, qu'il s'agit
d’'une tradition réinventée et non d’une institution
chevaleresque médiévale qui aurait perduré ; que
ces salles de sport abritent un jeu de combat codifié,
non un art martial, dont les figures tutélaires sont des
héros politiques du xx© siécle. Dans un second temps,
apresavoir misen lumiére les liens qui subsistent avec
le soufisme et lafotovvat, l'article se concentre sur une
source, le Ganjineh-i koshti d’al-Kashani, un manuel
achevé en 1875 dans le contexte de I'hygiénisme
sportif influencé par le systeme éducatif francais.
Ladite source trahit un déchirement entre ce nou-
veau contexte et une tradition soufie issue de la voie

gnostique chiite des Khaksar.
| |

Alexandre Papas
Cetobac

BCAI 34 136

BCAI 34 (2020) Ridgeon Lloyd (ed): Javanmardi: The Ethics and Practice of Persianate Perfection, recensé par Alexandre Papas
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

