
	 BCAI 34	 135

IV. Anthropologie, ethnologie, sociologie

Ridgeon� Lloyd (ed) �
Javanmardi:  
The Ethics and Practice of Persianate Perfection

Londres, Gingko�
2018, viii-395 p.�
ISBN : 9781909942158

Cet ouvrage collectif propose d’étudier le concept 
de javanmardi (une éthique de chevalerie persane, 
litt. « la virilité juvénile ») sous différents angles : 
historique, religieux, littéraire, esthétique, archéolo-
gique et sociologique. Dans son introduction, Lloyd 
Ridgeon défend l’idée d’une longue continuité du 
javanmardi dans le monde persanisant ou persique 
(pour traduire persianate), c’est-à-dire l’Iran, l’Asie 
centrale, l’Anatolie et la Mésopotamie, à travers 
trois figures transhistoriques. La première – para-
doxale en apparence – est celle du criminel (‘ayyar), 
parfois espion, dont le courage fascine, comme chez 
les personnages du Tarikh-i Sistan et du Samak-i 

‘ayyar mais également à travers le mauvais garçon 
(luti), symbole même de la transgression dans l’Iran 
moderne. La deuxième, celle du soufi (faqir) selon 
Abu Hafs ‘Omar Sohravardi et plusieurs fotovvat-
namehs, ajoute une dimension spirituelle à l’audace 
du premier. Les adeptes des zurkhanehs (litt. « les 
maisons de force ») représenteraient leur version 
contemporaine. La troisième figure fait du combat-
tant (akhi) un modèle de courage et de piété, en 
particulier dans l’Anatolie des xiiie et xive siècles. La 
modernité iranienne lui substitue des noms d’ath-
lètes anti-impérialistes.

Suivent quatorze contributions dont huit seront 
recensées ici, faute de compétences (non d’intérêt) 
dans des domaines tels que l’Iran contemporain, 
notamment cinématographique (Olmo Gölz, Babak 
Rahimi, Nacim Pak-Shiraz et Farshad Zahedi), la 
fabrique du héros chez les Yézidis (Christine Allison 
et Estelle Amy de la Bretèque) et l’imaginaire cheva-
leresque dans la Turquie actuelle (David Barchard). 
Je conserve le système de translitération adopté par 
les auteurs.

Raya Y. Shani analyse une inscription fameuse 
sur deux plats en céramique de la Nichapour 
médiévale : « Il n’y a de fata (héros) que ‘Ali et de 
sabre que le dhu’l-faqar (sabre à deux pointes) ». 
Celle-ci doit d’abord être comprise dans le contexte 
de la vogue javanmardi entretenue par les livres de 
chevalerie (fotovvat-namehs) au sein de la haute 
société shaféite-asharite de l’époque. ‘Ali était alors 
étroitement associé à la chevalerie spirituelle au 
titre de héros moral, altruiste et religieux, comme 
on le lit chez les auteurs soufis Sulami et Maybodi. 
La seconde partie de la formule, délibérément 

belliqueuse, s’explique davantage par les tensions 
voire les violences qui opposaient shaféite-asharite 
et hanafites-mutazilites dans la région de Nichapour 
aux xe et xie siècles. Rıza Yıldırım explique que la 
tradition akhi (des confréries à la fois profession-
nelles et spirituelles), très développée en Anatolie 
à la fin du Moyen Âge, tire ses origines de l’éthique 
de chevalerie cultivée à la cour du calife abbaside al-
Naser. Des ouvrages comme le Tohfat al-wasaya de 
Khartaberti et le Ketab al-fotowweh d’Ebn  Me'mar 
décrivent cette éthique. Décentralisation politique 
et sentiment d’incertitude à la suite des invasions 
mongoles encouragèrent la formation de groupes de 
solidarité politiquement autonomes. L’Anatolie seld-
joukide et post-seldjoukide, en particulier en milieu 
urbain (Konya, Kayseri, Ankara, etc.), vit se structurer 
des confréries akhi selon un mode de vie pétri de sou-
fisme exposé dans le Fotovvat-nameh de Borgazi ou 
encore dans le Manteq al-tayr de Gülşehri. Maxime 
Durocher s’intéresse aussi à l’Anatolie médiévale en 
combinant sources textuelles (traités, hagiographies, 
récits de voyage, registres de waqf) et architecturales 
(non seulement les loges akhi à l’extérieur et à l’inté-
rieur mais également les tombeaux, les bains publics, 
etc. liés aux premières). Implantés en ville comme à la 
campagne, le cas emblématique des établissements 
akhi de la région pontique montre certes une proxi-
mité (par affiliation plurielle et rituels communs) 
mais non une identité entre ordres soufis et confréries 
akhi. Plus largement, l’examen du patronage révèle 
l’ampleur du rôle social des akhis dont les activités 
s’étendaient au-delà des traditionnels services d’hos-
pitalité et de dévotion. Lieux de pèlerinage (türbes) 
et bains publics (hammams) à vocation sanitaire et 
purificatoire voire ascétique apparaissent comme 
autant de pistes de recherche pour le futur.

Sibel Kocaer exploite un texte turc de la fin 
du xve siècle, le Divan-ı Şeyh Mehmed Çelebi ou 
Hızırname, une autobiographie spirituelle écrite 
en vers par un poète initié à l’ordre soufi Zeyniyye. 
Sont narrées les tribulations d’un derviche sur terre 
et dans le ciel, guidé par Khidr ; il rencontre des 
saints comme Hacı Bektaş ou Sarı Saltuk et connaît 
des expériences mystiques. L’eren, équivalent turc 
du javanmard, recouvre ici une identité complexe. 
Lorsqu’il désigne Khidr, c’est un héros prosélyte et 
un guide initiatique capable d’ouvrir au derviche les 
portes de l’ascension spirituelle (me‘raj) qui mène 
à la source de vie. Lorsqu’il qualifie Hacı Bektaş, 
c’est un combattant mystique pour le compte des 
Ottomans sur le front oriental, à la tête d’une armée 
d’erens dûment nommés dans le poème. Du côté 
des Balkans à l’époque médiévale et pré-moderne à 
la suite de la conquête ottomane, Ines Aščerić-Todd 
souligne la continuité qu’il existait alors entre la 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Ridgeon Lloyd (ed): Javanmardi: The Ethics and Practice of Persianate Perfection, recensé par Alexandre Papas
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 34	 136

IV. Anthropologie, ethnologie, sociologie

Un index aurait été utile pour croiser les don-
nées. Si on peut regretter l’absence de contributions 
portant sur le sous-continent indien, un immense 
territoire de culture persanisante où l’éthique javan-
mardi est bien présente, il faut saluer cet ouvrage 
truffé d’informations et espérer qu’il convaincra 
les lecteurs non orientalistes de la centralité d’un 
concept hélas méconnu.

Alexandre Papas 
Cetobac 

fotovvat classique, essentiellement soufie, des xie-
xiiie siècles et la fotovvat anatolienne des akhis aux 
xive-xve siècles. Des sources manuscrites plus tardives 
produites en Bosnie (toutes en turc ottoman) nous 
renseignent sur les us et coutumes des guildes de la 
région, par exemple celle des tanneurs. Le cas des sel-
liers intéresse particulièrement parce que ces derniers 
étaient souvent initiés à l’ordre Mevleviyye. En deçà 
des rituels, notamment le ceinturage initiatique et la 
vêture, on remarque une mythologie qui place ‘Ali à 
l’origine de la chevalerie. Quant au Caucase du bas 
Moyen Âge, Rachel Gashgarian illustre son histoire 
chevaleresque par deux textes (traduits et introduits) 
de fotovvat composés en arménien à Erzincan vers 
1280. Leur auteur, Yovhannēs d’Erznka, était un prêtre 
poète arménien qui ne s’était pas converti à l’islam. 
Cette version chrétienne du javanmardi présente 
donc un cas original de transfert culturel ; du point 
de vue social cependant, l’enjeu était surtout de créer 
un sens communautaire masculin en contexte urbain, 
grâce au lien entre maîtres et disciples, au code ves-
timentaire (la ceinture en particulier) et aux rituels 
collectifs. Enfin, l’insistance sur le principe de chasteté 
marque une culture ascétique propre.

Rejoignant l’époque contemporaine, Jeanine 
Elif Dağyeli explore les resalehs, des livrets populaires 
(en tadjik, ouzbek, ouïgour, etc.) qui exposent les 
règles comme les vertus spirituelles régissant telles et 
telles professions en Asie centrale. À la fois textes de 
fotovvat, récits mythologiques, manuels de prières 
et amulettes, les resalehs manuscrits ou imprimés 
témoignent d’une culture de l’adab (l’ensemble des 
bons usages) encore très vivante aux xixe et xxe siècles 
dans des milieux professionnels aussi divers que ceux 
des boulangers, des bouchers, des barbiers. La pureté 
– et ses déclinaisons (propreté, bienveillance, licéité) – 
apparait comme une vertu cardinale dans ce code de 
conduite centrasiatique imprégné de soufisme naqsh-
bandi. Aujourd’hui, en Iran, le javanmardi trouve une 
expression privilégiée dans les zurkhanehs étudiées par 
Philippe Rochard et Denis Jallat. Les auteurs rappellent, 
à l’encontre d’une certaine historiographie, qu’il s’agit 
d’une tradition réinventée et non d’une institution 
chevaleresque médiévale qui aurait perduré ; que 
ces salles de sport abritent un jeu de combat codifié, 
non un art martial, dont les figures tutélaires sont des 
héros politiques du xxe siècle. Dans un second temps, 
après avoir mis en lumière les liens qui subsistent avec 
le soufisme et la fotovvat, l’article se concentre sur une 
source, le Ganjineh-i koshti d’al-Kashani, un manuel 
achevé en 1875 dans le contexte de l’hygiénisme 
sportif influencé par le système éducatif français. 
Ladite source trahit un déchirement entre ce nou-
veau contexte et une tradition soufie issue de la voie 
gnostique chiite des Khaksar.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Ridgeon Lloyd (ed): Javanmardi: The Ethics and Practice of Persianate Perfection, recensé par Alexandre Papas
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

