| Il. HisTOIRE |

MoRreAu Odile, VERMEREN Pierre (dir.),
Politique et confréries au Maghreb
et en Afrique de I'Ouest

Journal of the History of Sufism / Journal
d’Histoire du Soufisme (JHS), VII

Paris, Claire Maisonneuve

2018, 228 p.

ISBN: 9782720012211

Ce volume dense du JHS est consacré aux mul-
tiples facettes de la politisation du fait confrérique
en Afrique du Nord et Afrique de 'Ouest. Une riche
introduction, d'Odile Moreau (O. M.) et P. Vermeren
(P. V.), permet de saisir l'origine et la problématique
de ce numéro. En effet, les différentes contributions
sont le fruit de deux séminaires, animés a I'Institut
d’études de I'lslam des sociétés du monde musul-
man (IISMM) de 2014 a 2017 par O. M. et P. V,, sur
la question confrérique dans la période moderne et
contemporaine. Pour faciliter la lecture, les articles
sont divisés en deux parties. La premiére, sous le titre
« Aux sources des usages politiques des confréries
dans la longue durée », débute par la contribution
de Remi Dewiere, intitulée « La légitimité des sultans
face a l'essor de I'islam confrérique au Sahel central
(xvie-x1x¢ siecles) ». Lauteur examine comment, a
partir du xvi¢siecle et sous I'influence naissante
dans la région de la Qadiriyya et de la Shadhiliyya,
évolua le discours de légitimation du pouvoir des
sultans Sefuwa du Borno (p. 15-30). Avec I'expulsion
des derniers musulmans d’Espagne et l'expansion du
pouvoir ottoman au xvi¢siecle, I'islam en Afrique
fut traversé par un vent de «renouveau » avec
«I'émergence de confréries religieuses jouant un réle
social et politique croissant » (p. 18). Dans cet « Etat
islamique pluriséculaire » du Borno, xvi®-xix¢ siecles,
situé a la croisée du Niger, du Nigeria, du Tchad et du
Cameroun actuels, ce renouveau conduira les sultans
a passer d'un discours de légitimation du pouvoir
basé sur la généalogie a une nouvelle rhétorique
ou le charisme du sultan et sa proximité avec Dieu
tiennent le premier réle (p. 21). Ainsi s'est construite
et développée une «surenchére mystique » (p.22)
permettant aux sultans du Borno de rivaliser avec des
souverains conquérants et concurrents de la région,
comme celui du Tsotsébaki, un certain Abdoullaye
(xvue siecle).

Consacré a I'Anti-Atlas, région considérée par
la vulgate coloniale comme «Le Maroc inutile »,
l'article de Mohammed Ouchtaine, « Confrérisme
et engagements politiques: Lhaj Lhusayn al-Ifrani
et la Tijaniyya dans I'Anti-Atlas » (p. 31-42), permet
de saisir ce lien entre politique et religieux dans le

cas d’'un «confrérisme périphérique » (p. 32). Lhaj
|

Lhusayn, adepte de la Tijaniyya, et fondateur d'une
zawiya a Ifrane dans la seconde moitié du xix© siecle,
joua un réle clé dans les relations entre sa région (péri-
phérique) et le Makhzen. Ainsi sera-t-il accusé d'étre
complaisant et soumis au pouvoir du sultan (p. 36)
et, par la suite, chassé d'lfrane. Tombée dans l'oubli,
la figure de Lhaj Lhusayn se trouve réhabilitée du fait
delanouvelle politique religieuse du royaume, initiée
au début des années 2000, dans laquelle le soufisme
sert de contre doctrine a I'islam radical.

Larticle de Rachid Agrour, « Usages d'une langue
berbére dans I'expansion de la Dargawiyya au Maroc
(de la fin du x1x¢ siecle au début du xx® siecle) », étu-
die (p. 43-58), non pas la doctrine de cette confrérie,
mais la place qu'occupent les écrits en langue berbére
(tachelhit) dans sa diffusion. Avant de s'attaquer a une
telle analyse, 'auteur met en exergue les difficultés
que souleva, au Marog, la traduction du Coran en
langue berbere, en particulier du xvii€ jusqu’au
xx¢ siecle. Or traduire le Coran en tachelhit ou, plus
généralement, dire I'islam en cette langue dépassait
la seule dimension cultuelle et recouvrait les rivalités
pour l'autorité religieuse aupres des populations
locales. Ce fut, par exemple, le cas dans la région du
Souss au xIx® siecle ou s'affronterent deux confréries
religieuses (p. 52): la Nasiriyya (fondée au xvi© siecle)
et la Darqawiyya (fondée au xix® siecle). Une rivalité
dans laquelle la langue berbere joua un réle primor-
dial pour attirer «la masse des croyants » a I'une ou
l'autre des deux confréries (p. 52).

L'avant derniere contribution de cette partie
nous rameéne a la Tijaniyya. Deés sa fondation en
1782, cette confrérie a connu des rapports mouvants
avec les pouvoirs politiques, en Algérie d'abord puis
au Maroc. Du pouvoir turc a I'administration colo-
niale, Jillali EI Adnani dans son article, « La confrérie
Tijaniyya: entre instrumentalisation et usages poli-
tiques » (p. 59-76), examine ces rapports a travers
les phases de collaboration-instrumentalisation
et celles d'insurrection. Lauteur s’intéresse aussi a
la période contemporaine ou il analyse comment,
sous le pouvoir d’A. Bouteflika, les confréries furent
réhabilitées dans le récit national pour servir la poli-
tique africaine d’Alger (notamment via la Tijaniyya)
et pour lutter contre l'extrémisme a l'intérieur des
frontieres du pays.

Toujours a propos de la Tijaniyya, mais cette
fois-ci de la tendance dite « onze grains », Constant
Hames revient, dans un article intitulé « La Tijaniyya
«onze grains » de Shaykh Hamallah: les acteurs et les
enjeux d’'un conflit dépoque coloniale » (p. 77-92),
sur le parcours de Shaykh Hamallah, des inquiétudes
de I'administration coloniale quant a son ascension
et son charisme, a ses conflits avec la Tijaniyya histo-

rique. Un apport notable de l'article est de montrer
|

BCAI 34 133

BCAI 34 (2020) Moreau Odile, Vermeren Pierre (dir.): Politique et confréries au Maghreb et en Afrique de I'Ouest, recensé par Youssouf T. Sangaré
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

qu'en fait, Hamallah n'est pas le véritable initiateur
de la Tijaniyya « onze grains » mais, qu'il s'agit, plutot,
de Muhammad Lakhdar (m. 1909) venu a Nioro avec
une « variante du rituel confrérique tijdni » (p. 81).

La seconde partie de ce numéro est composée
de six articles rassemblés sous le titre « Retour et
renouveau confrériques au xx¢ siecle ».

Dans sa contribution, intitulée « Au sujet d’'une
iconographie dAhmad al-Tijani: image de dévotion et
hagiographie visuelle » (p. 93-112), Thierry Zarcone
soumet a l'étude diverses chromolithographies du
fondateur de la Tijaniyya. Il montre principalement
comment ces images participérent a |'élaboration
d’'une hagiographie orale et populaire autour de la
figure dAhmad al-Tijani durant la période coloniale et
postcoloniale. C'est a cette derniere période que s'in-
téresse l'article de Rachida Chih qui retrace les phases
d’évolution de la Qadiriyya Budshishiyya, fondée dans
les années 1960 au Maroc. Intitulé « Quest-ce qu’un
renouveau confrérique ? Aux origines de la Qadiriyya
Budshishiyya dans le Maroc contemporain » (p. 113-
126), l'auteure montre comment Sidi Bu-I-‘Abbas
(m. 1972), fondateur de la confrérie, et ses disciples
postérieurs ont concu la Qadiriyya Budshishiyya
comme voie visant le renouveau de « I'influx spirituel
(sirr) de l'envoyé de Dieu » en s'appuyant, a cet effet,
sur une éducation spirituelle (tarbiyya) progressive
et aux principes précis. Ainsi sont remises a 'honneur,
dans le cadre de cette tarbiyya, le dhikr, le sama’
(audition de chants spirituels) et, surtout, la da'wa
(prédication) comme moyen de propagation des
enseignements de la confrérie. Comme le montre
R. Chih, la Qadiriyya Budshishiyya ne cesse d'adapter
ce programme d’éducation spirituelle afin de grossir
le rang de ses adeptes et de poursuivre sa diffusion
au-dela des frontiéres du Maroc.

Jean-Louis Triaud, dans «Libye. A la recherche de
la confrérie perdue: le retour de la mémoire Santsi »
(p. 127-138), revient sur I'histoire et l'actualité de la
Sanusiyya, fondée au xix® siecle par Muhammad
b. ‘Ali al-Sanisi. Confrérie politique et ouvertement
anticoloniale, la Sanisiyya fut ostracisée sous le
régime de Mouammar Khadafi et plusieurs de ses
adeptes furent emprisonnés dans les gedles libyennes.
Depuis 2011 et la chute de Khadafi, la Santsiyya
reprend peu a peu sa place dans le récit national
méme si, comme l'écrit a juste titre J.-L. Triaud, il est
trop tot pour dire jusqu'ol ira cette réhabilitation.
Quoi qu'il en soit, des confréries telle que la Sanusiyya
ont toujours soulevé la méfiance des pouvoirs poli-
tiques coloniaux ou postcoloniaux. Ainsi il en fut de
méme pour la Rahmaniyya, une confrérie fondée au
XVII€ siecle et qui est «a l'origine de I'insurrection
kabyle de 1871 » (p. 139). Lamine Issad revient sur la

relation de cette confrérie avec 'administration colo-
|

niale en Algérie dans un article intitulé « La confrérie
Rahmaniyya en Petite-Kabylie: de “surveiller et punir”
a surveiller et collaborer » (p. 139-152). A partir d’ar-
chives de cette période, 'auteur retrace les diverses
phases de cette relation ot la Rahmaniyya passe du
statut de confrérie subversive (de 17812 1914) a celle
d’'une tariga utilisée par 'administration coloniale
pour freiner I'ascension de 'Association des oulémas
musulmans algériens, fondée en 1931 par Ben Badis.
Avriel Planeix prolonge cette réflexion sur 'histoire
politique des confréries, a travers la Yasufiyya sous le
titre « Le confrérisme contre |'Etat: histoire politique
de la Yusifiyya » (p. 153-164). Confrérie maghrébine,
la Yasufiyya est inspirée des enseignements de Sidi
Ahmad Ben Yasuf (m. 931/1525), un saint critique
du «relachement religieux et des meceurs dépravées »
(p. 156) de son temps. Considérée comme «auto-
nomiste » et, par la suite, « hérétique », la confrérie
fut combattue par le sultan ‘Abdallah al-Ghalib en
968/1561, puis par les sultans alaouites Milay Rashid
(1040-1082/1631-1672) et Malay Isma‘ll (1054-
1139/1645-1727). Ces luttes contre la Yasufiyya ne
seront pas sans conséquence sur son évolution et sa
présence (assez marginale de nos jours) au Maghreb.

Le dernier article de cette partie porte sur le
theme du «nomadisme spirituel », a travers lequel
l'auteur, Mohammed Habib Samrakandi, propose
une ethnographie de la retraite spirituelle pratiquée
dans la ville de Mantes-la-Jolie (France) par des
tijani-s originaires de Mbour (Sénégal). Intitulé « La
Tijaniyya entre Sénégal et France: la figure de Cheikh
Mansir Barro » (p. 165-186), l'article s’intéresse aux
multiples aspects de cette retraite initiée par le
Shaykh Mansir Barro: du déroulé des priéres aux
modes de communications entre fidéles en passant
par l'occupation de I'espace (par exemple la sépara-
tion des espaces entre hommes et femmes).

Ce riche volume se termine par deux articles
portant sur des thématiques différentes. Le premier,
écrit par Mehran Afshari sous le titre « Soufis, héros
et métiers en Iran: la guilde des généraux et bons
bouchers » (p. 187-198), est la traduction, enrichie
par plusieurs illustrations, d’'un texte écrit en persan
par l'auteur (2005). Le second article, d’Alexandre
Papas et Muhammad Touseef, retrace « L'histoire
du soufisme a Multan » (Pakistan, p. 199-228) en
mettant en lumiére, bien apres le x11i€ siecle, la vitalité
des confréries, marquée par la figure du Shaykh Baha’
al-Din Zakariya (m. 661/1262).

Youssouf T. Sangaré
Université Clermont Auvergnel

BCAI 34 134

BCAI 34 (2020) Moreau Odile, Vermeren Pierre (dir.): Politique et confréries au Maghreb et en Afrique de I'Ouest, recensé par Youssouf T. Sangaré
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

