
	 BCAI 34	 133

III. Histoire

Moreau� Odile, Vermeren Pierre (dir.), �
Politique et confréries au Maghreb  
et en Afrique de l’Ouest

Journal of the History of Sufism / Journal 
d’Histoire du Soufisme (JHS), VII �
Paris, Claire Maisonneuve�
2018, 228 p.�
ISBN : 9782720012211

Ce volume dense du JHS est consacré aux mul-
tiples facettes de la politisation du fait confrérique 
en Afrique du Nord et Afrique de l’Ouest. Une riche 
introduction, d’Odile Moreau (O. M.) et P. Vermeren 
(P. V.), permet de saisir l’origine et la problématique 
de ce numéro. En effet, les différentes contributions 
sont le fruit de deux séminaires, animés à l’Institut 
d’études de l’Islam des sociétés du monde musul-
man (IISMM) de 2014 à 2017 par O. M. et P. V., sur 
la question confrérique dans la période moderne et 
contemporaine. Pour faciliter la lecture, les articles 
sont divisés en deux parties. La première, sous le titre 
« Aux sources des usages politiques des confréries 
dans la longue durée », débute par la contribution 
de Remi Dewière, intitulée « La légitimité des sultans 
face à l’essor de l’islam confrérique au Sahel central 
(xvie-xixe siècles) ». L’auteur examine comment, à 
partir du xvie siècle et sous l’influence naissante 
dans la région de la Qādiriyya et de la Shādhiliyya, 
évolua le discours de légitimation du pouvoir des 
sultans Sefuwa du Borno (p. 15-30). Avec l’expulsion 
des derniers musulmans d’Espagne et l’expansion du 
pouvoir ottoman au xvie siècle, l’islam en Afrique 
fut traversé par un vent de « renouveau » avec 
« l’émergence de confréries religieuses jouant un rôle 
social et politique croissant » (p. 18). Dans cet « État 
islamique pluriséculaire » du Borno, xvie-xixe siècles, 
situé à la croisée du Niger, du Nigeria, du Tchad et du 
Cameroun actuels, ce renouveau conduira les sultans 
à passer d’un discours de légitimation du pouvoir 
basé sur la généalogie à une nouvelle rhétorique 
où le charisme du sultan et sa proximité avec Dieu 
tiennent le premier rôle (p. 21). Ainsi s’est construite 
et développée une « surenchère mystique » (p. 22) 
permettant aux sultans du Borno de rivaliser avec des 
souverains conquérants et concurrents de la région, 
comme celui du Tsotsébaki, un certain Abdoullaye 
(xviie siècle).

Consacré à l’Anti-Atlas, région considérée par 
la vulgate coloniale comme « Le Maroc inutile », 
l’article de Mohammed Ouchtaine, « Confrérisme 
et engagements politiques : Lhaj Lhusayn al-Ifrânî 
et la Tijâniyya dans l’Anti-Atlas » (p. 31-42), permet 
de saisir ce lien entre politique et religieux dans le 
cas d’un « confrérisme périphérique » (p. 32). Lhaj 

Lhusayn, adepte de la Tijāniyya, et fondateur d’une 
zāwiya à Ifrane dans la seconde moitié du xixe siècle, 
joua un rôle clé dans les relations entre sa région (péri-
phérique) et le Makhzen. Ainsi sera-t-il accusé d’être 
complaisant et soumis au pouvoir du sultan (p. 36) 
et, par la suite, chassé d’Ifrane. Tombée dans l’oubli, 
la figure de Lhaj Lhusayn se trouve réhabilitée du fait 
de la nouvelle politique religieuse du royaume, initiée 
au début des années 2000, dans laquelle le soufisme 
sert de contre doctrine à l’islam radical.

L’article de Rachid Agrour, « Usages d’une langue 
berbère dans l’expansion de la Darqāwiyya au Maroc 
(de la fin du xixe siècle au début du xxe siècle) », étu-
die (p. 43-58), non pas la doctrine de cette confrérie, 
mais la place qu’occupent les écrits en langue berbère 
(tachelhit) dans sa diffusion. Avant de s’attaquer à une 
telle analyse, l’auteur met en exergue les difficultés 
que souleva, au Maroc, la traduction du Coran en 
langue berbère, en particulier du xviie jusqu’au 
xxe siècle. Or traduire le Coran en tachelhit ou, plus 
généralement, dire l’islam en cette langue dépassait 
la seule dimension cultuelle et recouvrait les rivalités 
pour l’autorité religieuse auprès des populations 
locales. Ce fut, par exemple, le cas dans la région du 
Souss au xixe siècle où s’affrontèrent deux confréries 
religieuses (p. 52) : la Nāṣiriyya (fondée au xvie siècle) 
et la Darqāwiyya (fondée au xixe siècle). Une rivalité 
dans laquelle la langue berbère joua un rôle primor-
dial pour attirer « la masse des croyants » à l’une ou 
l’autre des deux confréries (p. 52). 

L’avant dernière contribution de cette partie 
nous ramène à la Tijāniyya. Dès sa fondation en 
1782, cette confrérie a connu des rapports mouvants 
avec les pouvoirs politiques, en Algérie d’abord puis 
au Maroc. Du pouvoir turc à l’administration colo-
niale, Jillali El Adnani dans son article, « La confrérie 
Tijāniyya : entre instrumentalisation et usages poli-
tiques » (p. 59-76), examine ces rapports à travers 
les phases de collaboration-instrumentalisation 
et celles d’insurrection. L’auteur s’intéresse aussi à 
la période contemporaine où il analyse comment, 
sous le pouvoir d’A. Bouteflika, les confréries furent 
réhabilitées dans le récit national pour servir la poli-
tique africaine d’Alger (notamment via la Tijāniyya) 
et pour lutter contre l’extrémisme à l’intérieur des 
frontières du pays.

Toujours à propos de la Tijāniyya, mais cette 
fois-ci de la tendance dite « onze grains », Constant 
Hamès revient, dans un article intitulé « La Tijâniyya 
« onze grains » de Shaykh Hamallah : les acteurs et les 
enjeux d’un conflit d’époque coloniale » (p. 77-92), 
sur le parcours de Shaykh Ḥamāllāh, des inquiétudes 
de l’administration coloniale quant à son ascension 
et son charisme, à ses conflits avec la Tijāniyya histo-
rique. Un apport notable de l’article est de montrer 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Moreau Odile, Vermeren Pierre (dir.): Politique et confréries au Maghreb et en Afrique de l’Ouest, recensé par Youssouf T. Sangaré
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 34	 134

III. Histoire

qu’en fait, Ḥamāllāh n’est pas le véritable initiateur 
de la Tijāniyya « onze grains » mais, qu’il s’agit, plutôt, 
de Muḥammad Lakhḍar (m. 1909) venu à Nioro avec 
une « variante du rituel confrérique tijānī » (p. 81).

La seconde partie de ce numéro est composée 
de six articles rassemblés sous le titre « Retour et 
renouveau confrériques au xxe siècle ».

Dans sa contribution, intitulée « Au sujet d’une 
iconographie d’Ahmad al-Tijānî : image de dévotion et 
hagiographie visuelle » (p. 93-112), Thierry Zarcone 
soumet à l’étude diverses chromolithographies du 
fondateur de la Tijāniyya. Il montre principalement 
comment ces images participèrent à l’élaboration 
d’une hagiographie orale et populaire autour de la 
figure d’Aḥmad al-Tijānī durant la période coloniale et 
postcoloniale. C’est à cette dernière période que s’in-
téresse l’article de Rachida Chih qui retrace les phases 
d’évolution de la Qādiriyya Būdshīshiyya, fondée dans 
les années 1960 au Maroc. Intitulé « Qu’est-ce qu’un 
renouveau confrérique ? Aux origines de la Qādiriyya 
Būdshīshiyya dans le Maroc contemporain » (p. 113-
126), l’auteure montre comment Sīdī Bu-l-‘Abbās 
(m. 1972), fondateur de la confrérie, et ses disciples 
postérieurs ont conçu la Qādiriyya Būdshīshiyya 
comme voie visant le renouveau de « l’influx spirituel 
(sirr) de l’envoyé de Dieu » en s’appuyant, à cet effet, 
sur une éducation spirituelle (tarbiyya) progressive 
et aux principes précis. Ainsi sont remises à l’honneur, 
dans le cadre de cette tarbiyya, le dhikr, le samā’ 
(audition de chants spirituels) et, surtout, la da‘wa 
(prédication) comme moyen de propagation des 
enseignements de la confrérie. Comme le montre 
R. Chih, la Qādiriyya Būdshīshiyya ne cesse d’adapter 
ce programme d’éducation spirituelle afin de grossir 
le rang de ses adeptes et de poursuivre sa diffusion 
au-delà des frontières du Maroc.

Jean-Louis Triaud, dans « Libye. À la recherche de 
la confrérie perdue : le retour de la mémoire Sanūsī » 
(p. 127-138), revient sur l’histoire et l’actualité de la 
Sanūsiyya, fondée au xixe siècle par Muḥammad 
b. ‘Alī al-Sanūsī. Confrérie politique et ouvertement 
anticoloniale, la Sanūsiyya fut ostracisée sous le 
régime de Mouammar Khadafi et plusieurs de ses 
adeptes furent emprisonnés dans les geôles libyennes. 
Depuis 2011 et la chute de Khadafi, la Sanūsiyya 
reprend peu à peu sa place dans le récit national 
même si, comme l’écrit à juste titre J.-L. Triaud, il est 
trop tôt pour dire jusqu’où ira cette réhabilitation. 
Quoi qu’il en soit, des confréries telle que la Sanūsiyya 
ont toujours soulevé la méfiance des pouvoirs poli-
tiques coloniaux ou postcoloniaux. Ainsi il en fut de 
même pour la Raḥmāniyya, une confrérie fondée au 
xviiie siècle et qui est « à l’origine de l’insurrection 
kabyle de 1871 » (p. 139). Lamine Issad revient sur la 
relation de cette confrérie avec l’administration colo-

niale en Algérie dans un article intitulé « La confrérie 
Rahmāniyya en Petite-Kabylie : de ‘‘surveiller et punir’’ 
à surveiller et collaborer » (p. 139-152). À partir d’ar-
chives de cette période, l’auteur retrace les diverses 
phases de cette relation où la Raḥmāniyya passe du 
statut de confrérie subversive (de 1781 à 1914) à celle 
d’une ṭarīqa utilisée par l’administration coloniale 
pour freiner l’ascension de l’Association des oulémas 
musulmans algériens, fondée en 1931 par Ben Badīs. 
Ariel Planeix prolonge cette réflexion sur l’histoire 
politique des confréries, à travers la Yūsufiyya sous le 
titre « Le confrérisme contre l’État : histoire politique 
de la Yūsifiyya » (p. 153-164). Confrérie maghrébine, 
la Yūsufiyya est inspirée des enseignements de Sīdī 
Aḥmad Ben Yūsuf (m. 931/1525), un saint critique 
du « relâchement religieux et des mœurs dépravées » 
(p. 156) de son temps. Considérée comme « auto-
nomiste » et, par la suite, « hérétique », la confrérie 
fut combattue par le sultan ‘Abdallāh al-Ghālib en 
968/1561, puis par les sultans alaouites Mūlāy Rashīd 
(1040-1082/1631-1672) et Mūlāy Ismā‘īl (1054-
1139/1645-1727). Ces luttes contre la Yūsufiyya ne 
seront pas sans conséquence sur son évolution et sa 
présence (assez marginale de nos jours) au Maghreb.

Le dernier article de cette partie porte sur le 
thème du « nomadisme spirituel », à travers lequel 
l’auteur, Mohammed Habib Samrakandi, propose 
une ethnographie de la retraite spirituelle pratiquée 
dans la ville de Mantes-la-Jolie (France) par des 
tijānī-s originaires de Mbour (Sénégal). Intitulé « La 
Tijāniyya entre Sénégal et France : la figure de Cheikh 
Mansūr Barro » (p. 165-186), l’article s’intéresse aux 
multiples aspects de cette retraite initiée par le 
Shaykh Manṣūr Barro : du déroulé des prières aux 
modes de communications entre fidèles en passant 
par l’occupation de l’espace (par exemple la sépara-
tion des espaces entre hommes et femmes). 

Ce riche volume se termine par deux articles 
portant sur des thématiques différentes. Le premier, 
écrit par Mehran Afshari sous le titre « Soufis, héros 
et métiers en Iran : la guilde des généraux et bons 
bouchers » (p. 187-198), est la traduction, enrichie 
par plusieurs illustrations, d’un texte écrit en persan 
par l’auteur (2005). Le second article, d’Alexandre 
Papas et Muhammad Touseef, retrace « L’histoire 
du soufisme à Multan » (Pakistan, p. 199-228) en 
mettant en lumière, bien après le xiiie siècle, la vitalité 
des confréries, marquée par la figure du Shaykh Bahā’ 
al-Dīn Zakariyā (m. 661/1262).

Youssouf T. Sangaré 
Université Clermont AuvergneI

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Moreau Odile, Vermeren Pierre (dir.): Politique et confréries au Maghreb et en Afrique de l’Ouest, recensé par Youssouf T. Sangaré
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

