
	 BCAI 34	 126

III. Histoire

Chantre �Luc  
Pèlerinages d’empire. Une histoire européenne 
du pèlerinage à La Mecque

Paris, Publications de la Sorbonne 
(Bibliothèque historique des pays d’Islam) 
2018, 500 p. 
ISBN : 9791035100681

Le Hajj, le grand pèlerinage à La Mecque qui 
est aussi le cinquième pilier de l’islam, est souvent 
considéré comme un rite relevant exclusivement 
de l’islam et des musulmans. La plupart des travaux 
universitaires qui lui sont consacrés portent d’ailleurs 
sur l’histoire musulmane de ce pèlerinage ou sur son 
organisation par les pouvoirs arabo-musulmans. 
Pourtant, ces préjugés de sens commun et ces biais 
universitaires sont largement contre-intuitif. Le Hajj 
est en effet longtemps resté un sujet de préoccu-
pation majeur pour les administrations coloniales, 
inquiètes que ce voyage ne facilite la propagation 
d’épidémies au sein de leurs empires et soucieuses 
de limiter la diffusion d’idées contestataires en pro-
venance de La Mecque. Les empires coloniaux ont 
également pu se saisir du Hajj dans leurs stratégies 
de légitimation, aussi bien vis-à-vis des populations 
musulmanes qu’ils administraient que vis-à-vis des 
autres puissances coloniales concurrentes. Chaque 
empire cherchait alors à se présenter comme le cham-
pion du monde musulman et à mettre en œuvre la 
« meilleure » politique en matière de pèlerinage. C’est 
ce que démontre magistralement l’ouvrage de Luc 
Chantre, Pèlerinages d’empire. Une histoire européenne 
du pèlerinage à La Mecque. Alors que sa thèse de doc-
torat se limitait à la gestion française de ce pèlerinage, 
il fait ici le pari d’élargir l’éventail géographique et 
d’intégrer à son analyse les pratiques des autres puis-
sances coloniales, seule démarche susceptible de faire 
émerger les caractéristiques propres à chaque empire. 
Si le gouvernement français a été l’un des plus inter-
ventionnistes en matière de Hajj, cette spécificité ne 
pouvait réellement se comprendre qu’à travers une 
méthode comparatiste. Sans tomber dans l’écueil de 
la compilation des politiques française, britannique, 
hollandaise, russe ou  italienne, l’ouvrage offre une 
lecture croisée des pratiques des différents empires 
permettant de saisir les circulations et degrés d’imi-
tation par les effets contrastés de la concurrence et 
de la coopération. C’est donc une véritable histoire 
européenne du Hajj qu’il nous offre ici, abordant non 
seulement les intérêts qui ont poussé chaque empire 
à intervenir dans ce pèlerinage, mais aussi la dimen-
sion commune de ces pratiques. En prenant le Hajj 
comme objet de recherche, un pèlerinage situé dans 
un territoire qui n’a jamais été intégré aux empires 

européens, Luc Chantre répond ainsi parfaitement à 
la prescription de Grossner, celle de croiser l’histoire 
coloniale à celle des relations internationales. 

Au début du xixe siècle, deux évènements 
contribuent à faire du Hajj un sujet géopolitique 
majeur : l’invasion française de l’Égypte et la reprise 
des lieux saints par les troupes de Méhémet Ali. Le 
premier chapitre s’ouvre ainsi sur les préconisations 
de Napoléon en matière de pèlerinage : montrer 
qu’il est l’ami de l’islam en assurant le maintien 
de la caravane d’Égypte – centrale pour assurer 
l’approvisionnement du Hedjaz en blé et en riz – et 
utiliser le Hajj pour légitimer l’occupation française 
de l’Égypte en s’appuyant sur la tradition du mahmal. 
La reconquête des Lieux saints sur les wahhabites 
par les troupes égyptiennes de Méhémet Ali amène, 
quant à elle, les puissances européennes à installer 
leurs premières agences consulaires à Djeddah en 
1830. Cette première phase de désenclavement 
est dès le départ teintée de perceptions négatives 
assimilant l’islam à la violence. Les idées réformistes 
sont stigmatisées – les Britanniques prêtant aux 
mouvements d’inspiration wahhabites en Inde un 
rôle central dans le déclenchement de la révolte des 
cipayes en 1857-1858 – alors que les mouvements 
confrériques font l’objet d’une surveillance particu-
lière notamment par le gouvernement français qui 
établit un lien entre le pèlerinage d’Abd el-Kader 
et le déclenchement du jihad. La France est aussi 
l’une des premières puissances impériales à initier 
les pèlerinages organisés, prenant en charge les frais 
des convois sur le modèle des caravanes officielles de 
la régence d’Alger. À l’heure de la reconduction du 
jihad par l’émir, faciliter le pèlerinage aux notables 
algériens est aussi un moyen de s’attacher les faveurs 
de personnalités musulmanes. Une série d’incidents 
entre Européens et Hedjazis viendra mettre un coup 
d’arrêt à cette première politique de patronage. 

L’apparition du navire à vapeur et l’ouverture 
du canal de Suez en 1869 favorisent l’accroissement 
du nombre de pèlerins passés de 50 000 à  200 000 
entre 1853 et 1870. Toutefois, l’augmentation des 
départs en pèlerinage s’accompagne de la diffusion 
de pandémies à l’instar du choléra en 1865 qui fait 
près de 200 000 victimes. Fidèle aux travaux de Sylvia 
Chiffoleau qui démontrent comment le Hajj a favo-
risé la naissance d’une communauté sanitaire inter-
nationale, le deuxième chapitre se concentre sur les 
mesures prises par les puissances européennes pour 
lutter contre la propagation des épidémies. Alors que 
la France organise à Istanbul une conférence sanitaire 
internationale qui adopte des recommandations 
de mises en quarantaine, les Britanniques restent 
opposés à ces mesures d’isolement qu’ils considèrent 
inefficaces. Cette opposition est partagée par les 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Chantre Luc: Pèlerinages d’empire. Une histoire européenne du pèlerinage à La Mecque, recensé par Leila Seurat
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 34	 127

III. Histoire

les Britanniques semble l’emporter. Cette gestion 
a minima associant les élites musulmanes doit se 
lire au regard de la révolte des cipayes qui, pour les 
autorités de Calcutta, s’expliquait par l’ingérence des 
Britanniques dans les coutumes religieuses des popu-
lations locales. Plus aucune restriction aux départs 
n’est émise y compris pour les pèlerins indigents, 
l’imposition du passeport et du billet aller-retour 
devenant ainsi facultative. Cette doctrine de non-
intervention du pouvoir politique dans les affaires 
religieuses est adoptée par les autorités hollandaises 
d’Indonésie ainsi que par la Russie. La France demeure 
quant à elle plus réfractaire. Dans Algérie coloniale, la 
liberté du pèlerinage a fluctué selon les périodes, plus 
libre durant le Second Empire que sous les gouverne-
ments de la IIIe République qui se sont appuyés sur 
des arguments sanitaires pour restreindre la liberté 
du pèlerinage. Luc Chantre montre pourtant que 
les pèlerinages à autorisation étaient loin de faire 
consensus, largement critiqués par le Quai d’Orsay 
qui considérait que ces restrictions portaient atteinte 
à l’image de la France en Orient et occasionnaient 
une augmentation du nombre de pèlerins clandestins. 
Progressivement, l’administration française d’Algérie 
adoptera, elle aussi, une attitude plus libérale à l’égard 
du Hajj, conformément aux pratiques des autres 
empires. En 1913, après quatre années d’interdic-
tion, le Hajj est finalement autorisé. Ce cinquième 
chapitre offre également une analyse détaillée des 
autres pratiques de convergences entre les empires 
touchant aussi bien le domaine sanitaire (avec 
l’adoption d’une convention internationale en 1893 
confirmant l’exceptionnalité sanitaire du Hajj) que 
celui des transports, préconisant un encadrement 
des traversées par de grandes compagnies maritimes 
nationales.

La Première Guerre mondiale occasionne la 
fermeture des consulats des pays alliés, la province 
du Hedjaz étant passé en territoire ennemi puisqu’au 
sein de l’Empire ottoman, allié des Allemands. 
Aucune puissance alliée n’envoie de pèlerins pour 
le Hajj de 1915. L’année suivante, la grande révolte 
arabe et la reprise des lieux saints par le chérif 
Husayn permet aux empires alliés de s’y réimplanter. 
La reprise du Hajj dès 1916 devait, dans l’esprit des 
Britanniques, permettre de délégitimer le calife d’Is-
tanbul et d’affaiblir de l’intérieur l’Empire ottoman. 
C’est dans ce contexte que la France organise son 
premier pèlerinage officiel. Cherchant à apparaître 
comme la garante des intérêts des musulmans et ten-
tant d’empêcher la constitution d’un nouveau califat 
hachémite sous l’influence britannique, elle projette 
d’ouvrir une hôtellerie destinée aux pèlerins sans 
ressources dans les villes de La Mecque et de Médine. 
À nouveau, ce projet d’hôtellerie sous la forme d’un 

Hedjazis qui voient dans ces interdictions une perte 
économique substantielle. Toute une littérature 
consulaire et missionnaire se saisit alors du Hajj 
comme un rite insalubre et morbide pour nourrir 
ses pamphlets anti musulmans. 

Foyer d’épidémies, La Mecque est aussi un foyer 
de complots. C’est l’objet du troisième chapitre 
consacré à la peur d’un islam insurrectionnel. Si cette 
crainte se fait jour dès le début du xixe siècle, elle 
s’exacerbe progressivement sous l’effet conjugué de 
deux phénomènes : l’accroissement du nombre de 
pèlerins qui renforce le sentiment d’appartenance 
à une seule et même communauté musulmane 
(umma) et les agissements d’Abdülhamid II qui, dans 
ses tentatives de re-sacraliser la fonction impériale, 
déploie une politique panislamique et accentue la 
dépendance financière et politique de la province 
du Hedjaz à l’égard d’Istanbul. Luc Chantre montre 
ici que, loin de se réduire à une idéologie de combat 
mobilisée par le sultan, le panislamisme a pu, égale-
ment, être aussi mobilisé par les empires coloniaux 
en quête de légitimité : lors de son voyage à Damas 
en 1898, l’empereur allemand surnommé « Hajj 
Guillaume » se fait ainsi proclamer « l’ami de trois 
cent millions de musulmans » ; quant à la France, 
celle-ci avait longtemps cherché à promouvoir un 
califat arabe en la personne du sultan du Maroc. À 
nouveau, c’est l’islam confrérique qui est visé par 
l’ensemble des administrations impériales et parti-
culièrement par le gouvernement algérien, menacé 
par les actions de résistance menées par les confré-
ries. La crainte de la diffusion de complots depuis La 
Mecque doit également se lire à travers le rôle joué 
par les consuls à Djeddah. Limités dans leur champ 
d’action par l’interdiction de pénétrer l’enceinte des 
lieux sacrés réservés aux musulmans, ils consacrent 
alors l’essentiel de leur temps à des tâches subalternes 
comme la surveillance ou le renseignement. C’est 
l’objet du chapitre quatre qui montre notamment 
comment, pour attirer l’attention de leurs gouver-
nements respectifs et valoriser leurs fonctions, les 
consuls et vice-consuls vont jouer un rôle majeur dans 
la construction du péril panislamique. Ainsi, leurs 
rapports entretiennent le fantasme de l’existence de 
liens étroits entre les confréries et les pèlerins. Outre 
leurs missions de renseignement, les consuls sont 
aussi chargés de veiller à la protection des pèlerins 
pendant leur séjours y compris sur le plan sanitaire 
lors des embarquements et des débarquements. 
Ceci explique notamment pourquoi le poste de 
vice-consul a souvent été assumé par des médecins. 

Le cinquième chapitre met au jour la conver-
gence des pratiques entre les empires, aussi bien sur 
le plan sanitaire que sur celui de l’encadrement des 
déplacements. La gestion libérale préconisée par 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Chantre Luc: Pèlerinages d’empire. Une histoire européenne du pèlerinage à La Mecque, recensé par Leila Seurat
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 34	 128

III. Histoire

ou politique ? Si la première option l’avait amené à 
préconiser, sur le modèle britannique, l’indirect rule, 
elle n’en a pas moins abandonné le projet de revenir à 
la période d’avant-guerre, lorsque les pèlerins étaient 
alors tenus d’embarquer dans des navires agréés par 
l’administration. Réduit à son volet religieux, le rôle 
de la société des habous n’en reste pas moins majeur, 
l’avis de son président Si Kaddour Ben Ghabrit étant 
le plus souvent suivi par les pouvoirs publics comme 
en atteste l’abandon du dispositif visant à faire figurer 
le casier judiciaire des pèlerins sur leurs passeports. 
On est bien là dans une forme de contribution des 
élites musulmanes à l’élaboration de normes autour 
du pèlerinage. Le principe même du grand pèlerinage 
n’est-il pas précisément de s’absoudre de ses péchés 
comme l’avait relevé Louis Massignon ? Au début des 
années 1930, la puissance publique fait le choix, après 
la parenthèse de la société des habous, d’organiser des 
convois regroupant tous ses sujets à bord d’un seul et 
même paquebot, simulacre d’une unité de l’empire 
fidèle à l’esprit des caravanes de la grande guerre. 

Luc Chantre ne se limite pas à l’analyse des poli-
tiques européennes en matière du Hajj, consacrant le 
dixième chapitre aux oppositions présentes dans les 
empires qui ont, elles aussi, politisé le Hajj dans le but 
de dénoncer les politiques impérialistes. Rachid Rida 
et Chakib Arslan ont ainsi été étroitement surveillés 
par la France et la Grande Bretagne, le premier à 
cause de son influence sur les nationalistes marocains 
dans un contexte de contestation à la suite de la 
publication du dahir berbère en 1930, le second pour 
incarner un modèle auprès des oulémas algériens. 
Ces personnalités panarabes s’étaient toutes deux 
rendues aux Lieux saints, leur Hajj étant l’occasion de 
dénoncer avec véhémence l’impérialisme européen. 
La question palestinienne, a quant à elle, constitué 
un sujet de politisation des sujets de l’empire britan-
nique, en particulier palestiniens et transjordaniens 
qui ont tenté, malgré la politique de neutralité voulue 
par Ibn Séoud, d’utiliser le Hajj comme tribune pour 
faire valoir leurs revendications.

C’est la Seconde Guerre mondiale qui mettra un 
terme à ces politiques européennes du pèlerinage. Les 
trois derniers chapitres traitent de l’essoufflement 
progressif d’une gestion européenne du Hajj, évo-
quant tour à tour l’exacerbation des concurrences, 
le dynamisme de l’Afrique subsaharienne ainsi que 
les prémices de l’influence américaine. Plusieurs faits 
marquants viennent sonner le glas des pèlerinages 
d’empire : la crise de Suez, la montée en puissance 
du nassérisme et la guerre d’indépendance algé-
rienne. Partagé entre la nécessité d’obtenir l’appui 
des États-Unis et d’apparaître comme un soutien aux 
nationalistes arabes, Ibn Séoud accueille le colonel 
Nasser au Hajj de 1954, année qui marque par ailleurs 

bien waqf ne fait pas l’unanimité, le gouverneur 
général de l’Algérie, Charles Lutaud, y voyant une 
politique contraire à l’application de la loi de 1905 de 
séparation de l’Église et de l’État. Sans tenir compte 
de ces avis défavorables, le gouvernement choisit 
en 1916 d’envoyer une délégation composée de six 
cents pèlerins (que certain qualifieront de mahmal 
maghrébin) aux lieux saints pour acquérir ce lieu. 

Progressivement, la France va chercher à se 
décharger de l’administration directe du pèlerinage. 
Pour ce faire, elle s’appuie sur la nouvelle société des 
habous chargée du fonctionnement de l’hôtellerie à 
La Mecque, décision qui vient « donner corps à l’ap-
plication de la loi de 1905 ». Le renforcement de l’indi-
rect rule n’empêche guère l’effondrement des effectifs 
des pèlerins maghrébins, résultats des tensions entre 
le gouvernement français et les Hachémites suite 
à l’instauration du mandat français en Syrie. C’est 
l’objet du septième chapitre consacré à la période 
de l’entre-deux-guerres. Proclamé calife à la suite 
de l’abolition du califat du sultan ottoman en 1924, 
Husayn s’appuie lui aussi sur le Hajj pour se légitimer, 
vaines tentatives dans un contexte où les critiques 
visant sa personne et surtout sa gestion inégalitaire 
du pèlerinage ne cessent de s’amplifier : l’envolée 
des taxes imposées aux pèlerins pour compenser 
la perte de subventions britanniques et financer sa 
guerre contre Ibn Séoud ne manque pas de fragiliser 
son pouvoir, beaucoup en appelant au retour de 
l’administration turque du Hajj. Le 5 décembre 1924, 
auréolé de ses victoires militaires, Ibn Séoud entre 
pieds nus à La Mecque, revêtu de l’iḥram. Lors du 
congrès de 1926, il parviendra à ajourner la question 
de l’internationalisation des lieux saints, obtenant 
plutôt une reconnaissance de la souveraineté saou-
dienne sur le Hedjaz. Le chapitre 8 développe ainsi 
les conséquences de la mainmise des wahhabites sur 
le Hajj et notamment les prémices d’une politique de 
boycott de la part de plusieurs d’États musulmans 
qui interdisaient à leurs ressortissants d’effectuer leur 
cinquième pilier.

Instrument de domination des puissances 
coloniales, le Hajj a aussi été un vecteur de pres-
tige des empires, cherchant à apparaître comme des 
puissances musulmanes. Alors que la sociologie du 
pèlerinage a elle-même évolué et que de plus en plus 
de pèlerins appartiennent aux classes aisées et mar-
chandes, le musulman n’est plus un simple pèlerin 
mais un véritable voyageur en quête de confort. Cette 
évolution du Hajj comme une forme de tourisme 
donne lieu à la publication de guides officiels à l’instar 
du guide bilingue de Si Ahmed Al-Haouari, magistrat 
au haut tribunal chérifien de Rabat. La France n’en a 
pas fini de s’interroger quant à son rôle dans l’orga-
nisation du pèlerinage. Le Hajj est-il un acte religieux 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Chantre Luc: Pèlerinages d’empire. Une histoire européenne du pèlerinage à La Mecque, recensé par Leila Seurat
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 34	 129

III. Histoire

l’intensification de la propagande anti-française. En 
dépit d’un contexte éminemment défavorable et 
alors qu’elle ne dispose plus d’un représentant offi-
ciel aux Lieux saints depuis 1956, la France continue 
de mettre en place des convois officiels, bien que 
boycottés. Comment interpréter cet entêtement à 
organiser le Hajj ? Est-il le symptôme d’une hyper 
structure coloniale ou d’une crispation d’un régime 
aux abois ? Cette question, qui demeure ouverte, 
vient clore Pèlerinage d’empires et nous invite à resi-
tuer cet ouvrage dans sa perspective contemporaine. 

Bien qu’ayant officiellement relégué le Hajj a une 
question religieuse ne relevant plus de la puissance 
publique, la France demeure soucieuse de contrôler 
ce voyage, perçu comme un potentiel vecteur de 
radicalisation. Prenant les habits de guides à l’occa-
sion des déplacements à La Mecque, les imams dits 
« salafistes » font aujourd’hui l’objet d’une attention 
particulière de la part du ministère de l’Intérieur. À la 
surveillance des pèlerins s’ajoute des velléités de pui-
ser dans le marché du Hajj des ressources susceptibles 
de contribuer à l’organisation d’un « islam de France », 
la puissance publique encourageant diverses institu-
tions et associations musulmanes à intégrer le projet 
de taxe dans leur agenda. L’approche postcoloniale 
s’avère ainsi difficile à contourner, particulièrement 
féconde pour penser ces pratiques en termes de 
continuité et les resituer dans leurs historicités. Loin 
d’être le seul résultat du contexte post-attentats, ces 
représentations et pratiques apparaissent comme 
autant d’ « ingérences » inscrites dans une histoire 
longue de près de deux siècles. L’ingérence française 
en matière de Hajj apparaît d’autant plus criante 
qu’elle contraste avec le total désengagement bri-
tannique, considéré par Sean McLoughlin comme 
relevant d’une gestion strictement néolibérale. 

Leila Seurat 
Docteur en science politique 

chargée de cours à SciencesPo

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Chantre Luc: Pèlerinages d’empire. Une histoire européenne du pèlerinage à La Mecque, recensé par Leila Seurat
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

