CHANTRE Luc
Pélerinages dempire. Une histoire européenne
du pélerinage a La Mecque

Paris, Publications de la Sorbonne
(Bibliotheque historique des pays d’Islam)
2018, 500 p.

ISBN: 9791035100681

Le Hajj, le grand pelerinage a La Mecque qui
est aussi le cinquiéme pilier de I'islam, est souvent
considéré comme un rite relevant exclusivement
de I'islam et des musulmans. La plupart des travaux
universitaires qui lui sont consacrés portent d‘ailleurs
sur I'histoire musulmane de ce pélerinage ou sur son
organisation par les pouvoirs arabo-musulmans.
Pourtant, ces préjugés de sens commun et ces biais
universitaires sont largement contre-intuitif. Le Hajj
est en effet longtemps resté un sujet de préoccu-
pation majeur pour les administrations coloniales,
inquiétes que ce voyage ne facilite la propagation
d’épidémies au sein de leurs empires et soucieuses
de limiter la diffusion d’idées contestataires en pro-
venance de La Mecque. Les empires coloniaux ont
également pu se saisir du Hajj dans leurs stratégies
de légitimation, aussi bien vis-a-vis des populations
musulmanes qu'ils administraient que vis-a-vis des
autres puissances coloniales concurrentes. Chaque
empire cherchait alors a se présenter comme le cham-
pion du monde musulman et a mettre en ceuvre la
«meilleure » politique en matiere de pélerinage. C'est
ce que démontre magistralement l'ouvrage de Luc
Chantre, Pélerinages dempire. Une histoire européenne
du pélerinage a La Mecque. Alors que sa thése de doc-
torat se limitait a la gestion francaise de ce pelerinage,
il fait ici le pari délargir éventail géographique et
d’intégrer a son analyse les pratiques des autres puis-
sances coloniales, seule démarche susceptible de faire
émerger les caractéristiques propres a chaque empire.
Si le gouvernement francais a été I'un des plus inter-
ventionnistes en matiére de Hajj, cette spécificité ne
pouvait réellement se comprendre qu’a travers une
méthode comparatiste. Sans tomber dans I'écueil de
la compilation des politiques francaise, britannique,
hollandaise, russe ou italienne, l'ouvrage offre une
lecture croisée des pratiques des différents empires
permettant de saisir les circulations et degrés d’imi-
tation par les effets contrastés de la concurrence et
de la coopération. C'est donc une véritable histoire
européenne du Hajj qu'il nous offre ici, abordant non
seulement les intéréts qui ont poussé chaque empire
a intervenir dans ce pélerinage, mais aussi la dimen-
sion commune de ces pratiques. En prenant le Hajj
comme objet de recherche, un pelerinage situé dans

un territoire qui n'a jamais été intégré aux empires
|

lll. HISTOIRE

européens, Luc Chantre répond ainsi parfaitement a
la prescription de Grossner, celle de croiser I'histoire
coloniale a celle des relations internationales.

Au début du xix¢ siecle, deux évéenements
contribuent a faire du Hajj un sujet géopolitique
majeur: I'invasion francaise de I'Egypte et la reprise
des lieux saints par les troupes de Méhémet Ali. Le
premier chapitre souvre ainsi sur les préconisations
de Napoléon en matiére de pelerinage: montrer
qu’il est I'ami de l'islam en assurant le maintien
de la caravane d’Egypte — centrale pour assurer
I'approvisionnement du Hedjaz en blé et en riz — et
utiliser le Hajj pour légitimer l'occupation francaise
de I'Egypte en s'appuyant sur la tradition du mahmal.
La reconquéte des Lieux saints sur les wahhabites
par les troupes égyptiennes de Méhémet Ali amene,
quant a elle, les puissances européennes a installer
leurs premiéres agences consulaires a Djeddah en
1830. Cette premiére phase de désenclavement
est deés le départ teintée de perceptions négatives
assimilant 'islam a la violence. Les idées réformistes
sont stigmatisées — les Britanniques prétant aux
mouvements d’inspiration wahhabites en Inde un
role central dans le déclenchement de la révolte des
cipayes en 1857-1858 — alors que les mouvements
confrériques font l'objet d’'une surveillance particu-
liere notamment par le gouvernement frangais qui
établit un lien entre le pélerinage d’Abd el-Kader
et le déclenchement du jihad. La France est aussi
l'une des premiéres puissances impériales a initier
les péelerinages organisés, prenant en charge les frais
des convois sur le modeéle des caravanes officielles de
la régence d’Alger. A I'heure de la reconduction du
jihad par Iémir, faciliter le pelerinage aux notables
algériens est aussi un moyen de s'attacher les faveurs
de personnalités musulmanes. Une série d’incidents
entre Européens et Hedjazis viendra mettre un coup
d’arrét a cette premiére politique de patronage.

L'apparition du navire a vapeur et l'ouverture
du canal de Suez en 1869 favorisent l'accroissement
du nombre de pélerins passés de 50 000 a 200 000
entre 1853 et 1870. Toutefois, I'augmentation des
départs en pelerinage s'accompagne de la diffusion
de pandémies a l'instar du choléra en 1865 qui fait
prés de 200 000 victimes. Fidele aux travaux de Sylvia
Chiffoleau qui démontrent comment le Hajj a favo-
risé la naissance d'une communauté sanitaire inter-
nationale, le deuxieme chapitre se concentre sur les
mesures prises par les puissances européennes pour
lutter contre la propagation des épidémies. Alors que
la France organise a Istanbul une conférence sanitaire
internationale qui adopte des recommandations
de mises en quarantaine, les Britanniques restent
opposés a ces mesures d'isolement qu'ils considerent
inefficaces. Cette opposition est partagée par les

BCAI 34

BCAIl en ligne

126

BCAI 34 (2020) Chantre Luc: Pelerinages d’empire. Une histoire européenne du pélerinage a La Mecque, recensé par Leila Seurat
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Hedjazis qui voient dans ces interdictions une perte
économique substantielle. Toute une littérature
consulaire et missionnaire se saisit alors du Hajj
comme un rite insalubre et morbide pour nourrir
ses pamphlets anti musulmans.

Foyer d'épidémies, La Mecque est aussi un foyer
de complots. Cest l'objet du troisieme chapitre
consacréala peur d'un islam insurrectionnel. Si cette
crainte se fait jour des le début du xix¢ siecle, elle
s'exacerbe progressivement sous l'effet conjugué de
deux phénomenes: l'accroissement du nombre de
pelerins qui renforce le sentiment d’appartenance
a une seule et méme communauté musulmane
(umma) et les agissements d’Abdlhamid Il qui, dans
ses tentatives de re-sacraliser la fonction impériale,
déploie une politique panislamique et accentue la
dépendance financiere et politique de la province
du Hedjaz a I'égard d’Istanbul. Luc Chantre montre
ici que, loin de se réduire a une idéologie de combat
mobilisée par le sultan, le panislamisme a pu, égale-
ment, étre aussi mobilisé par les empires coloniaux
en quéte de légitimité: lors de son voyage a Damas
en 1898, I'empereur allemand surnommé « Hajj
Guillaume » se fait ainsi proclamer «I'ami de trois
cent millions de musulmans »; quant a la France,
celle-ci avait longtemps cherché a promouvoir un
califat arabe en la personne du sultan du Maroc. A
nouveau, c'est I'islam confrérique qui est visé par
I'ensemble des administrations impériales et parti-
culierement par le gouvernement algérien, menacé
par les actions de résistance menées par les confré-
ries. La crainte de la diffusion de complots depuis La
Mecque doit également se lire a travers le role joué
par les consuls a Djeddah. Limités dans leur champ
d’action par l'interdiction de pénétrer I'enceinte des
lieux sacrés réservés aux musulmans, ils consacrent
alors l'essentiel de leur temps a des taches subalternes
comme la surveillance ou le renseignement. C'est
l'objet du chapitre quatre qui montre notamment
comment, pour attirer I'attention de leurs gouver-
nements respectifs et valoriser leurs fonctions, les
consuls et vice-consuls vont jouer un réle majeur dans
la construction du péril panislamique. Ainsi, leurs
rapports entretiennent le fantasme de I'existence de
liens étroits entre les confréries et les pélerins. Outre
leurs missions de renseignement, les consuls sont
aussi chargés de veiller a la protection des pélerins
pendant leur séjours y compris sur le plan sanitaire
lors des embarquements et des débarquements.
Ceci explique notamment pourquoi le poste de
vice-consul a souvent été assumé par des médecins.

Le cinquieme chapitre met au jour la conver-
gence des pratiques entre les empires, aussi bien sur
le plan sanitaire que sur celui de I'encadrement des

déplacements. La gestion libérale préconisée par
|

lll. HISTOIRE

les Britanniques semble I'emporter. Cette gestion
a minima associant les élites musulmanes doit se
lire au regard de la révolte des cipayes qui, pour les
autorités de Calcutta, s'expliquait par I'ingérence des
Britanniques dans les coutumes religieuses des popu-
lations locales. Plus aucune restriction aux départs
n'est émise y compris pour les pélerins indigents,
I'imposition du passeport et du billet aller-retour
devenant ainsi facultative. Cette doctrine de non-
intervention du pouvoir politique dans les affaires
religieuses est adoptée par les autorités hollandaises
d’Indonésie ainsi que par la Russie. La France demeure
quant a elle plus réfractaire. Dans Algérie coloniale, la
liberté du pelerinage a fluctué selon les périodes, plus
libre durant le Second Empire que sous les gouverne-
ments de la 11I® République qui se sont appuyés sur
des arguments sanitaires pour restreindre la liberté
du pelerinage. Luc Chantre montre pourtant que
les pelerinages a autorisation étaient loin de faire
consensus, largement critiqués par le Quai d’'Orsay
qui considérait que ces restrictions portaient atteinte
a image de la France en Orient et occasionnaient
une augmentation du nombre de pélerins clandestins.
Progressivement, 'administration frangaise d’Algérie
adoptera, elle aussi, une attitude plus libérale a I'¢gard
du Hajj, conformément aux pratiques des autres
empires. En 1913, aprés quatre années d’interdic-
tion, le Hajj est finalement autorisé. Ce cinquiéme
chapitre offre également une analyse détaillée des
autres pratiques de convergences entre les empires
touchant aussi bien le domaine sanitaire (avec
I'adoption d’une convention internationale en 1893
confirmant l'exceptionnalité sanitaire du Hajj) que
celui des transports, préconisant un encadrement
des traversées par de grandes compagnies maritimes
nationales.

La Premiére Guerre mondiale occasionne la
fermeture des consulats des pays alliés, la province
du Hedjaz étant passé en territoire ennemi puisqu'au
sein de I'Empire ottoman, allié des Allemands.
Aucune puissance alliée n'envoie de pélerins pour
le Hajj de 1915. L'année suivante, la grande révolte
arabe et la reprise des lieux saints par le chérif
Husayn permet aux empires alliés de s’y réimplanter.
La reprise du Hajj des 1916 devait, dans l'esprit des
Britanniques, permettre de délégitimer le calife d’ls-
tanbul et d’affaiblir de I'intérieur 'Empire ottoman.
C'est dans ce contexte que la France organise son
premier pélerinage officiel. Cherchant a apparaitre
comme la garante des intéréts des musulmans et ten-
tant d'empécher la constitution d’'un nouveau califat
hachémite sous I'influence britannique, elle projette
d’ouvrir une hotellerie destinée aux pélerins sans
ressources dans les villes de La Mecque et de Médine.

A nouveau, ce projet d’hotellerie sous la forme d’un
|

BCAI 34

BCAIl en ligne

127

BCAI 34 (2020) Chantre Luc: Pelerinages d’empire. Une histoire européenne du pélerinage a La Mecque, recensé par Leila Seurat
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

bien wagf ne fait pas 'unanimité, le gouverneur
général de I'Algérie, Charles Lutaud, y voyant une
politique contraire a I'application de la loi de 1905 de
séparation de I'Eglise et de I'Etat. Sans tenir compte
de ces avis défavorables, le gouvernement choisit
en 1916 d’envoyer une délégation composée de six
cents pélerins (que certain qualifieront de mahmal
maghrébin) aux lieux saints pour acquérir ce lieu.

Progressivement, la France va chercher a se
décharger de I'administration directe du pélerinage.
Pour ce faire, elle sappuie sur la nouvelle société des
habous chargée du fonctionnement de I'hétellerie a
La Mecque, décision qui vient « donner corps a l'ap-
plication de laloi de 1905 ». Le renforcement de I'indi-
rect rule n'empéche guére l'effondrement des effectifs
des peélerins maghrébins, résultats des tensions entre
le gouvernement frangais et les Hachémites suite
a l'instauration du mandat francais en Syrie. Clest
l'objet du septieme chapitre consacré a la période
de l'entre-deux-guerres. Proclamé calife a la suite
de I'abolition du califat du sultan ottoman en 1924,
Husayn s'appuie lui aussi sur le Hajj pour se légitimer,
vaines tentatives dans un contexte ou les critiques
visant sa personne et surtout sa gestion inégalitaire
du pélerinage ne cessent de s'amplifier: I'envolée
des taxes imposées aux pélerins pour compenser
la perte de subventions britanniques et financer sa
guerre contre Ibn Séoud ne manque pas de fragiliser
son pouvoir, beaucoup en appelant au retour de
I'administration turque du Hajj. Le 5 décembre 1924,
auréolé de ses victoires militaires, Ibn Séoud entre
pieds nus a La Mecque, revétu de l'ihram. Lors du
congres de 1926, il parviendra a ajourner la question
de l'internationalisation des lieux saints, obtenant
plutét une reconnaissance de la souveraineté saou-
dienne sur le Hedjaz. Le chapitre 8 développe ainsi
les conséquences de la mainmise des wahhabites sur
le Hajj et notamment les prémices d’une politique de
boycott de la part de plusieurs d’Etats musulmans
qui interdisaient a leurs ressortissants d'effectuer leur
cinquiéme pilier.

Instrument de domination des puissances
coloniales, le Hajj a aussi été un vecteur de pres-
tige des empires, cherchant a apparaitre comme des
puissances musulmanes. Alors que la sociologie du
pelerinage a elle-méme évolué et que de plus en plus
de pelerins appartiennent aux classes aisées et mar-
chandes, le musulman n'est plus un simple pélerin
mais un véritable voyageur en quéte de confort. Cette
évolution du Hajj comme une forme de tourisme
donnelieu a la publication de guides officiels a I'instar
du guide bilingue de Si Ahmed Al-Haouari, magistrat
au haut tribunal chérifien de Rabat. La France n’en a
pas fini de s'interroger quant a son réle dans l'orga-

nisation du pelerinage. Le Hajj est-il un acte religieux
|

ou politique ? Si la premiére option l'avait amené a
préconiser, sur le modele britannique, l'indirect rule,
elle n’en a pas moins abandonné le projet de revenir a
la période d'avant-guerre, lorsque les pélerins étaient
alors tenus d'embarquer dans des navires agréés par
I'administration. Réduit a son volet religieux, le réle
de la société des habous n'en reste pas moins majeur,
I'avis de son président Si Kaddour Ben Ghabrit étant
le plus souvent suivi par les pouvoirs publics comme
en atteste 'abandon du dispositif visant a faire figurer
le casier judiciaire des pélerins sur leurs passeports.
On est bien la dans une forme de contribution des
élites musulmanes a I'élaboration de normes autour
du peélerinage. Le principe méme du grand pélerinage
n'est-il pas précisément de s'absoudre de ses péchés
comme l'avait relevé Louis Massignon ? Au début des
années 1930, la puissance publique fait le choix, apres
la parenthése de la société des habous, d'organiser des
convois regroupant tous ses sujets a bord d’un seul et
méme paquebot, simulacre d’'une unité de I'empire
fidele a l'esprit des caravanes de la grande guerre.

Luc Chantre ne se limite pas a I'analyse des poli-
tiques européennes en matiére du Hajj, consacrant le
dixieme chapitre aux oppositions présentes dans les
empires qui ont, elles aussi, politisé le Hajj dans le but
de dénoncer les politiques impérialistes. Rachid Rida
et Chakib Arslan ont ainsi été étroitement surveillés
par la France et la Grande Bretagne, le premier a
cause de son influence sur les nationalistes marocains
dans un contexte de contestation a la suite de la
publication du dahir berbere en 1930, le second pour
incarner un modele aupres des oulémas algériens.
Ces personnalités panarabes sétaient toutes deux
rendues aux Lieux saints, leur Hajj étant l'occasion de
dénoncer avec véhémence I'impérialisme européen.
La question palestinienne, a quant a elle, constitué
un sujet de politisation des sujets de I'empire britan-
nique, en particulier palestiniens et transjordaniens
qui ont tenté, malgré la politique de neutralité voulue
par Ibn Séoud, d'utiliser le Hajj comme tribune pour
faire valoir leurs revendications.

C'est la Seconde Guerre mondiale qui mettra un
terme a ces politiques européennes du peélerinage. Les
trois derniers chapitres traitent de l'essoufflement
progressif d'une gestion européenne du Hajj, évo-
quant tour a tour l'exacerbation des concurrences,
le dynamisme de I'Afrique subsaharienne ainsi que
les prémices de I'influence américaine. Plusieurs faits
marquants viennent sonner le glas des pélerinages
dempire: la crise de Suez, la montée en puissance
du nassérisme et la guerre d’'indépendance algé-
rienne. Partagé entre la nécessité d'obtenir lI'appui
des Etats-Unis et d’apparaitre comme un soutien aux
nationalistes arabes, Ibn Séoud accueille le colonel
Nasser au Hajj de 1954, année qui marque par ailleurs

BCAI 34 128
BCAI 34 (2020) Chantre Luc: Pelerinages d’empire. Une histoire européenne du pélerinage a La Mecque, recensé par Leila Seurat
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| lIl. HISTOIRE

I'intensification de la propagande anti-francaise. En

dépit d’'un contexte éminemment défavorable et
alors qu'elle ne dispose plus d’'un représentant offi-
ciel aux Lieux saints depuis 1956, la France continue
de mettre en place des convois officiels, bien que
boycottés. Comment interpréter cet entétement a

organiser le Hajj ? Est-il le symptome d’une hyper
structure coloniale ou d’'une crispation d'un régime

aux abois ? Cette question, qui demeure ouverte,
vient clore Pélerinage dempires et nous invite a resi-
tuer cet ouvrage dans sa perspective contemporaine.

Bien qu'ayant officiellement relégué le Hajj a une

question religieuse ne relevant plus de la puissance

publique, la France demeure soucieuse de controler
ce voyage, percu comme un potentiel vecteur de

radicalisation. Prenant les habits de guides a l'occa-
sion des déplacements a La Mecque, les imams dits

«salafistes » font aujourd’hui l'objet d'une attention

particuliére de la part du ministére de I'Intérieur. A la

surveillance des pelerins s'ajoute des velléités de pui-
ser dans le marché du Hajj des ressources susceptibles

de contribuer a l'organisation d’un «islam de France »,
la puissance publique encourageant diverses institu-
tions et associations musulmanes a intégrer le projet

de taxe dans leur agenda. Lapproche postcoloniale

s'avére ainsi difficile a contourner, particulierement

féconde pour penser ces pratiques en termes de

continuité et les resituer dans leurs historicités. Loin

d'étre le seul résultat du contexte post-attentats, ces

représentations et pratiques apparaissent comme

autant d’ «ingérences » inscrites dans une histoire

longue de pres de deux siécles. L'ingérence francaise

en matiere de Hajj apparait d’'autant plus criante

qu’elle contraste avec le total désengagement bri-
tannique, considéré par Sean McLoughlin comme

relevant d’'une gestion strictement néolibérale.

Leila Seurat
Docteur en science politique
chargée de cours a SciencesPo

BCAI 34 129

BCAI 34 (2020) Chantre Luc: Pelerinages d’empire. Une histoire européenne du pélerinage a La Mecque, recensé par Leila Seurat
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

