| Il. HisTOIRE |

AMANAT Abbas, ASHRAF Assef (eds.)
The Persianate World:
Rethinking a Shared Sphere

Leiden, Brill (Iran Studies, 18)
2019, 256 p.
ISBN: 9789004387287

Fruit d’'un colloque international tenu a l'univer-
sité de Yale en 2014, ce livre veut contribuer a I'élabo-
ration d'un champ de recherche, celui des Persianate
Studies — en frangais « études persiques » ou « études
sur le monde persanisant » — d’aprés un néologisme
forgé par Marshall Hodgson. L'un des deux éditeurs
scientifiques, Assef Ashraf, explique dans son intro-
duction, qu’il s’agit d'une aire linguistique et cultu-
relle allant de I'Euphrate a 'Oxus et que cette aire
représente un champ détude a part entiere pour les
historiens soucieux de sortir des limites nationales
et intéressés par des objets nouveaux. Trois prises
de positions précisent le cadre épistémologique
dans lequel se situent les auteurs. Premierement, les
études persiques relevent de I'histoire globale au sens
ou elles s'affranchissent de I'irano-centrisme tout en
rappelant sans cesse la place du monde persanisant
dans I'historiographie occidentale. Deuxiemement, il
est beaucoup question de culture, plus précisément
d’échanges culturels, en études persiques, a travers la
circulation et la traduction (parfois une réécriture)
des textes persans, notamment lexicographiques,
poétiques et religieux. Enfin, les chercheurs des persia-
nate studies appliquent des méthodes comparatives,
au-dela du seul domaine culturel, par exemple I'éco-
nomie ou I'histoire politique, et souvrent a I'histoire
connectée en prétant attention aux voyages, aux
réseaux, aux communications, etc.

Dans le premier article qui compose le volume,
Abbas Amanat pose la question de la cohérence
sociale et matérielle du monde persanisant par-dela
les échanges littéraires et le statut de lingua franca
attribué au persan. Pour répondre, il faut commencer
par régler le probleme du centre et de la périphérie
en distinguant trois situations: I'Asie centrale et
occidentale dans I'antiquité tardive, I'Asie centrale et
I'lran au Moyen Age, I'Orient musulman 2 Iépoque
moderne. Ensuite, l'auteur identifie avec force détails
des persianate modalities qui parcourent toute la
zone. Pratiques de pouvoir analogues, héritage lit-
téraire partagé, réseaux soufis et culture matérielle
commune définissent le monde persanisant. Ces
modalités doivent étre resituées dans le cadre des
empires (safavide, moghol et ottoman) pour ce
qui concerne I'époque moderne. Malgré le déclin
du monde persanisant amorcé des le xvine® siécle

a la faveur des nationalismes et des régionalismes,
|

il demeure quaux cotés des Middle East et Middle
Eastern studies, le concept de persianate peut servir,
plus que jamais, de paradigme historiographique.

Cest une méme ambition épistémologique qui
anime Richard Eaton dans sa mise en perspective
de la Persian cosmopolis avec la Sanskrit cosmopolis
conceptualisée par Sheldon Pollock. Pensée comme
une sensibilité esthétique et littéraire doublée de
conceptions morales et sociales, la cosmopolis n'est
pas tant religieuse (musulmane, en l'espece) que lin-
guistique et surtout textuelle. Déployée entre 900 et
1900, la « cosmopolité » persane reposait d'abord sur
la littérature a travers des grands classiques tels que le
Shahnameh de Ferdowsi ou les Haft Paykar de Nizami
et leurs « traductions » indiennes — sans oublier les
miroirs de princes — sous le haut patronage des cours
régionales. Eléments tangibles de construction de
cette cosmopolité, les dictionnaires persans (farhang
et nesab) se multiplierent en Inde, plus que partout
ailleurs, du 1x¢ au xix¢ siecle, installant I'usage du
persan dans la bureaucratie au sens large, encore une
fois sous I'impulsion des cours. Enfin, a Vijayanagar,
I'architecture aussi bien sacrée que profane, ainsi que
I'iconographie, comportaient d’'indéniables éléments
persanisants.

Toujours en Inde, plus exactement au Bengale,
Thibaut d'Hubert éclaire la facon dont des litté-
rateurs musulmans ont développé un imaginaire
cosmographique transposant des récits merveilleux
moyen-orientaux dans leur univers culturel, c’est-
a-dire au pays des merveilles lui-méme. Héritiere
d’une diffusion de I'’Asie centrale a I'Asie du sud, une
version bengalie de I'histoire de Sayf al-Moluk (un
prince égyptien en quéte de la peri Badi’ al-Jamal
qui traverse moult aventures et régions exotiques)
par Alaol, poete d’Arakan du xvi€ siecle, illustre ce
phénomene. Dans le contexte de la Baie du Bengale
marqué par une forte culture de I'adab persanisant,
le récit vernaculaire d’Alaol réinvente le code de la
romance a l'aide d’'une représentation du monde non
seulement détaillée mais écrite du point de vue de
I'Arakan, et non strictement fabuleuse (axe du monde,
monstres, créatures, etc.) mais aussi géographique
(contrées européennes, plaine gangétique, océan
indien, Maldives, etc.) et ethnographique (tribus des
frontiéres du Bengale par exemple) selon un schéma
analogue a celui des routes commerciales.

A. Azfar Moin étudie la signification politique
des mausolées de saints pour les empires musulmans
sur le temps long. Avant les Mongols, les tombeaux
alides et soufis étaient déja populaires, le patronage
des souverains chiites au x¢ siécle jouant un role
décisif dans cette popularité. Apres Gengis Khan et
les conversions a I'islam de khans mongols, les lieux

saints musulmans, notamment soufis, tinrent lieu de
|

BCAI 34 120

BCAI 34 (2020) Amanat Abbas, Ashraf Assef (eds.): The Persianate World: Rethinking a Shared Sphere, recensé par Alexandre Papas
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

sources sacrées pour la légitimation royale. Sous les
Safavides, la politisation s'accéléra: des mausolées
comme ceux de I'lmam Reza gagnérent une dimen-
sion impériale tandis que d’autres, celui de Jami a
Hérat par exemple, furent détruits, peut-étre plus en
signe de domination que par anti-sunnisme. Du coté
des Moghols, le patronage royal des tombes de soufis
Chishtis mettait en scene la relation entre 'empereur
et le mystique; puis le mystique fit subordonné a
'empereur dans la hiérarchie sainte. Les Ottomans
eux-mémes tenaient a controler les tombeaux de
Haci Bektas et d’autres dans les provinces arabes, afin
d’affirmer une souveraineté contestée localement.

Ce sont davantage les loges et les soufis
nagshbandis mujaddiddis qui intéressent Waleed
Ziad. Dans un monde géopolitique fragmenté, des
branches du lignage afghan Ma'sumiyya (fondé par
Mohammad Ma'sum) se constituérent en réseaux a
Boukhara, dans le Sindh, au Badakhshan et jusqua
Yarkand, dépassant les localismes pour recréer une
cohérence au sein du monde persanisant sunnite aux
XVII¢ et X1x® siecles. Grace a une variété de sources
(biographies, histoires locales, catalogues de mau-
solées et archives européennes), il apparait que ces
réseaux bénéficiaient du soutien dynastique durrani
et qu'ils cultivaient un esprit de synthese qui faisait
converger oulémas, soufis, intelligentsia et milieux
populaires voire tribaux. Trois processus sont mis en
lumiére: I'histoire confrérique de ces soufis mujaddi-
dis et I'établissement de complexes associant madra-
sa, mosquée et loge (khaneqah); la formation de I'Etat
durrani en lien avec la constitution de la Ma‘sumiyya,
en particulier a Kaboul et enfin, la représentation de
l'ordre Ma'sumiyya par lui-méme, laquelle se voulait
cecuménique en englobant traditions sunnites et
imamites, lignages chishti et suhrawardi autour de
la figure d’Ahmad Sirhindi.

Hirotake Maeda nous emmene dans le Caucase
a travers le cas d’'une famille arménienne de Géorgie
qui défie toute réduction nationaliste du concept de
persianate. La famille Enikolopian serait issue d’'une
noblesse établie a Syunik en Arménie. Un descendant
nommé Mirza Zohrab naquit au xvii®siécle, poly-
glotte (persan, arabe, arménien, géorgien) il devint
traducteur en Géorgie. Ses descendants comptérent
nombre de hauts fonctionnaires et traducteurs a la
cour géorgienne. Les plus connus ou mieux identi-
fiés furent le diplomate (en Iran et a Istanbul) Mirza
Gurgen Khan, qui vécut dans la seconde moitié du
xVil€ siecle, et son fils Manuchehr Khan (mort en
1847) qui devint gouverneur de province, notamment
a Ispahan, dans I'lran gadjar. Fait symptomatique
d’'une identité et d’'un réle politique complexes, la fa-
mille entretenait des liens tant avec la Russie qu'avec

I'lran; leurs choix religieux eux-mémes reflétaient des
positions subtiles nourries de legs culturels divers.

Cherchant a éviter l'alternative exclusive entre
persianate et non-persianate, Joanna de Groot ana-
lyse les facons dont I'histoire baloutche en relation
avec les non-Baloutches aux xvin® et xix© siecles
forma I'idée de monde persanisant et flit formée par
elle. Ces relations étaient territoriales, commerciales
et politiques. Plus profondément, la démarcation
linguistique apparente était relativisée par le pluri-
linguisme de la région. Sur le plan spirituel, [a encore
la distinction entre le chiisme des Qadjar et le sun-
nisme baloutche n'empéchait pas des références a
‘Ali et aux imams, chez le second, par le truchement
du soufisme. On note méme depuis au moins les
années 1840, des alliances et des intermariages entre
élites baloutches et iraniennes. Dans leurs récits de
voyage, sortes d'enquétes géographiques et ethno-
graphiques, les observateurs iraniens de la fin du
XIx€ siecle situerent les Baloutches dans une altérité
sociale claire, certes souvent condescendante, mais
a l'intérieur du cadre persan.

Larticle de Nile Green cl6t le volume et explique
comment l'indo-persan prit fin en Inde a travers le
récit de voyage de Mir La'eq ‘Ali, premier ministre
a Hyderabad qui remplaga le persan par l'ourdou.
Ce récit traduit les tensions esthétique, linguistique
et sociale qui furent a l'origine de 'abandon d’un
idiome. Fortement codifié et élitiste, I'indo-persan
semblait un vestige du passé a la fin du xix® siecle.
Il ne s’agit donc pas seulement d’une réaction a la
pression coloniale. S'il raconte les tribulations d’un
Hyderbadadi dans I'’Angleterre victorienne, en sa
langue méme, le safarnameh témoigne surtout, d’'une
part, de la difficulté sémantique a décrire le systeme
scientifique et industriel que l'auteur rencontre, de
l'autre, d’'une contradiction entre une position éli-
taire traditionnelle et le rle nouveau auquel il était
assigné comme citoyen britannique. A Birmingham
et Wolverhampton, usines et industries restent pour
le visiteur un spectacle plus qu’un objet d'intérét
technologique ou économique, tandis qu‘ailleurs, au
théatre et dans les musées, il s'enthousiasme. Il n'est
pas question de supposer une futilité de Mir La'eq
‘Ali mais de mesurer les contraintes d'un genre, d'un
style et d’'une langue a une époque donnée.

Alexandre Papas
Cetobac

BCAI 34 121

BCAI 34 (2020) Amanat Abbas, Ashraf Assef (eds.): The Persianate World: Rethinking a Shared Sphere, recensé par Alexandre Papas
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

