
	 BCAI 34	 120

III. Histoire

Amanat �Abbas, Ashraf Assef (eds.)  
The Persianate World:  
Rethinking a Shared Sphere

Leiden, Brill (Iran Studies, 18) 
2019, 256 p. 
ISBN : 9789004387287

Fruit d’un colloque international tenu à l’univer-
sité de Yale en 2014, ce livre veut contribuer à l’élabo-
ration d’un champ de recherche, celui des Persianate 
Studies – en français « études persiques » ou « études 
sur le monde persanisant » – d’après un néologisme 
forgé par Marshall Hodgson. L’un des deux éditeurs 
scientifiques, Assef Ashraf, explique dans son intro-
duction, qu’il s’agit d’une aire linguistique et cultu-
relle allant de l’Euphrate à l’Oxus et que cette aire 
représente un champ d’étude à part entière pour les 
historiens soucieux de sortir des limites nationales 
et intéressés par des objets nouveaux. Trois prises 
de positions précisent le cadre épistémologique 
dans lequel se situent les auteurs. Premièrement, les 
études persiques relèvent de l’histoire globale au sens 
où elles s’affranchissent de l’irano-centrisme tout en 
rappelant sans cesse la place du monde persanisant 
dans l’historiographie occidentale. Deuxièmement, il 
est beaucoup question de culture, plus précisément 
d’échanges culturels, en études persiques, à travers la 
circulation et la traduction (parfois une réécriture) 
des textes persans, notamment lexicographiques, 
poétiques et religieux. Enfin, les chercheurs des persia-
nate studies appliquent des méthodes comparatives, 
au-delà du seul domaine culturel, par exemple l’éco-
nomie ou l’histoire politique, et s’ouvrent à l’histoire 
connectée en prêtant attention aux voyages, aux 
réseaux, aux communications, etc.

Dans le premier article qui compose le volume, 
Abbas Amanat pose la question de la cohérence 
sociale et matérielle du monde persanisant par-delà 
les échanges littéraires et le statut de lingua franca 
attribué au persan. Pour répondre, il faut commencer 
par régler le problème du centre et de la périphérie 
en distinguant trois situations : l’Asie centrale et 
occidentale dans l’antiquité tardive, l’Asie centrale et 
l’Iran au Moyen Âge, l’Orient musulman à l’époque 
moderne. Ensuite, l’auteur identifie avec force détails 
des persianate modalities qui parcourent toute la 
zone. Pratiques de pouvoir analogues, héritage lit-
téraire partagé, réseaux soufis et culture matérielle 
commune définissent le monde persanisant. Ces 
modalités doivent être resituées dans le cadre des 
empires (safavide, moghol et ottoman) pour ce 
qui concerne l’époque moderne. Malgré le déclin 
du monde persanisant amorcé dès le xviiie siècle 
à la faveur des nationalismes et des régionalismes, 

il demeure qu’aux côtés des Middle East et Middle 
Eastern studies, le concept de persianate peut servir, 
plus que jamais, de paradigme historiographique.

C’est une même ambition épistémologique qui 
anime Richard Eaton dans sa mise en perspective 
de la Persian cosmopolis avec la Sanskrit cosmopolis 
conceptualisée par Sheldon Pollock. Pensée comme 
une sensibilité esthétique et littéraire doublée de 
conceptions morales et sociales, la cosmopolis n’est 
pas tant religieuse (musulmane, en l’espèce) que lin-
guistique et surtout textuelle. Déployée entre 900 et 
1900, la « cosmopolité » persane reposait d’abord sur 
la littérature à travers des grands classiques tels que le 
Shahnameh de Ferdowsi ou les Haft Paykar de Nizami 
et leurs « traductions » indiennes – sans oublier les 
miroirs de princes – sous le haut patronage des cours 
régionales. Éléments tangibles de construction de 
cette cosmopolité, les dictionnaires persans (farhang 
et nesab) se multiplièrent en Inde, plus que partout 
ailleurs, du ixe au xixe siècle, installant l’usage du 
persan dans la bureaucratie au sens large, encore une 
fois sous l’impulsion des cours. Enfin, à Vijayanagar, 
l’architecture aussi bien sacrée que profane, ainsi que 
l’iconographie, comportaient d’indéniables éléments 
persanisants.

Toujours en Inde, plus exactement au Bengale, 
Thibaut d’Hubert éclaire la façon dont des litté-
rateurs musulmans ont développé un imaginaire 
cosmographique transposant des récits merveilleux 
moyen-orientaux dans leur univers culturel, c’est-
à-dire au pays des merveilles lui-même. Héritière 
d’une diffusion de l’Asie centrale à l’Asie du sud, une 
version bengalie de l’histoire de Sayf al-Moluk (un 
prince égyptien en quête de la peri Badi‘ al-Jamal 
qui traverse moult aventures et régions exotiques) 
par Alaol, poète d’Arakan du xviie siècle, illustre ce 
phénomène. Dans le contexte de la Baie du Bengale 
marqué par une forte culture de l’adab persanisant, 
le récit vernaculaire d’Alaol réinvente le code de la 
romance à l’aide d’une représentation du monde non 
seulement détaillée mais écrite du point de vue de 
l’Arakan, et non strictement fabuleuse (axe du monde, 
monstres, créatures, etc.) mais aussi géographique 
(contrées européennes, plaine gangétique, océan 
indien, Maldives, etc.) et ethnographique (tribus des 
frontières du Bengale par exemple) selon un schéma 
analogue à celui des routes commerciales.

A. Azfar Moin étudie la signification politique 
des mausolées de saints pour les empires musulmans 
sur le temps long. Avant les Mongols, les tombeaux 
alides et soufis étaient déjà populaires, le patronage 
des souverains chiites au xe siècle jouant un rôle 
décisif dans cette popularité. Après Gengis Khan et 
les conversions à l’islam de khans mongols, les lieux 
saints musulmans, notamment soufis, tinrent lieu de 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Amanat Abbas, Ashraf Assef (eds.): The Persianate World: Rethinking a Shared Sphere, recensé par Alexandre Papas
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 34	 121

III. Histoire

l’Iran ; leurs choix religieux eux-mêmes reflétaient des 
positions subtiles nourries de legs culturels divers. 

Cherchant à éviter l’alternative exclusive entre 
persianate et non-persianate, Joanna de Groot ana-
lyse les façons dont l’histoire baloutche en relation 
avec les non-Baloutches aux xviiie et xixe siècles 
forma l’idée de monde persanisant et fût formée par 
elle. Ces relations étaient territoriales, commerciales 
et politiques. Plus profondément, la démarcation 
linguistique apparente était relativisée par le pluri-
linguisme de la région. Sur le plan spirituel, là encore 
la distinction entre le chiisme des Qadjar et le sun-
nisme baloutche n’empêchait pas des références à 
‘Ali et aux imams, chez le second, par le truchement 
du soufisme. On note même depuis au moins les 
années 1840, des alliances et des intermariages entre 
élites baloutches et iraniennes. Dans leurs récits de 
voyage, sortes d’enquêtes géographiques et ethno-
graphiques, les observateurs iraniens de la fin du 
xixe siècle situèrent les Baloutches dans une altérité 
sociale claire, certes souvent condescendante, mais 
à l’intérieur du cadre persan.

L’article de Nile Green clôt le volume et explique 
comment l’indo-persan prit fin en Inde à travers le 
récit de voyage de Mir La’eq ‘Ali, premier ministre 
à Hyderabad qui remplaça le persan par l’ourdou. 
Ce récit traduit les tensions esthétique, linguistique 
et sociale qui furent à l’origine de l’abandon d’un 
idiome. Fortement codifié et élitiste, l’indo-persan 
semblait un vestige du passé à la fin du xixe siècle. 
Il ne s’agit donc pas seulement d’une réaction à la 
pression coloniale. S’il raconte les tribulations d’un 
Hyderbadadi dans l’Angleterre victorienne, en sa 
langue même, le safarnameh témoigne surtout, d’une 
part, de la difficulté sémantique à décrire le système 
scientifique et industriel que l’auteur rencontre, de 
l’autre, d’une contradiction entre une position éli-
taire traditionnelle et le rôle nouveau auquel il était 
assigné comme citoyen britannique. À Birmingham 
et Wolverhampton, usines et industries restent pour 
le visiteur un spectacle plus qu’un objet d’intérêt 
technologique ou économique, tandis qu’ailleurs, au 
théâtre et dans les musées, il s’enthousiasme. Il n’est 
pas question de supposer une futilité de Mir La’eq 
‘Ali mais de mesurer les contraintes d’un genre, d’un 
style et d’une langue à une époque donnée. 

Alexandre Papas 
Cetobac

sources sacrées pour la légitimation royale. Sous les 
Safavides, la politisation s’accéléra : des mausolées 
comme ceux de l’Imam Reza gagnèrent une dimen-
sion impériale tandis que d’autres, celui de Jami à 
Hérat par exemple, furent détruits, peut-être plus en 
signe de domination que par anti-sunnisme. Du côté 
des Moghols, le patronage royal des tombes de soufis 
Chishtis mettait en scène la relation entre l’empereur 
et le mystique ; puis le mystique fût subordonné à 
l’empereur dans la hiérarchie sainte. Les Ottomans 
eux-mêmes tenaient à contrôler les tombeaux de 
Haci Bektaş et d’autres dans les provinces arabes, afin 
d’affirmer une souveraineté contestée localement.

Ce sont davantage les loges et les soufis 
naqshbandis mujaddiddis qui intéressent Waleed 
Ziad. Dans un monde géopolitique fragmenté, des 
branches du lignage afghan Ma‘sumiyya (fondé par 
Mohammad Ma‘sum) se constituèrent en réseaux à 
Boukhara, dans le Sindh, au Badakhshan et jusqu’à 
Yarkand, dépassant les localismes pour recréer une 
cohérence au sein du monde persanisant sunnite aux 
xviiie et xixe siècles. Grâce à une variété de sources 
(biographies, histoires locales, catalogues de mau-
solées et archives européennes), il apparaît que ces 
réseaux bénéficiaient du soutien dynastique durrani 
et qu’ils cultivaient un esprit de synthèse qui faisait 
converger oulémas, soufis, intelligentsia et milieux 
populaires voire tribaux. Trois processus sont mis en 
lumière : l’histoire confrérique de ces soufis mujaddi-
dis et l’établissement de complexes associant madra-
sa, mosquée et loge (khaneqah) ; la formation de l’État 
durrani en lien avec la constitution de la Ma‘sumiyya, 
en particulier à Kaboul et enfin, la représentation de 
l’ordre Ma‘sumiyya par lui-même, laquelle se voulait 
œcuménique en englobant traditions sunnites et 
imamites, lignages chishti et suhrawardi autour de 
la figure d’Ahmad Sirhindi.

Hirotake Maeda nous emmène dans le Caucase 
à travers le cas d’une famille arménienne de Géorgie 
qui défie toute réduction nationaliste du concept de 
persianate. La famille Enikolopian serait issue d’une 
noblesse établie à Syunik en Arménie.  Un descendant 
nommé Mirza Zohrab naquit au xviie siècle, poly-
glotte (persan, arabe, arménien, géorgien) il devint 
traducteur en Géorgie. Ses descendants comptèrent 
nombre de hauts fonctionnaires et traducteurs à la 
cour géorgienne. Les plus connus ou mieux identi-
fiés furent le diplomate (en Iran et à Istanbul) Mirza 
Gurgen Khan, qui vécut dans la seconde moitié du 
xviiie siècle, et son fils Manuchehr Khan (mort en 
1847) qui devint gouverneur de province, notamment 
à Ispahan, dans l’Iran qadjar. Fait symptomatique 
d’une identité et d’un rôle politique complexes, la fa-
mille entretenait des liens tant avec la Russie qu’avec 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Amanat Abbas, Ashraf Assef (eds.): The Persianate World: Rethinking a Shared Sphere, recensé par Alexandre Papas
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

