
	 BCAI 34	 87

III. Histoire

Green �Toby, Rossi Benedetta (eds.)  
Landscapes, Sources and Intellectual Projects  
of the West African Past. Essays in Honour  
of Paulo Fernando de Moraes Farias

Leiden, Brill 
2018, 537 p. 
ISBN : 9789004380189

L’ouvrage est la publication des actes du col-
loque qui s’est tenu du 12 au 14 novembre 2015 à 
l’université de Birmingham autour de l’œuvre de 
Paulo Fernando de Moraes Farias (désormais PFMF) 
sous le titre : « Landscapes, Sources and Intellectual 
Projects in African History. Rethinking historical 
evidence and its interpretation ». Le livre s’ouvre sur 
les notices des contributeurs et, autant le préciser 
pour le lecteur non averti, c’est presque l’ensemble 
des spécialistes mondiaux de l’histoire de l’Afrique 
de l’Ouest, principalement occidentaux mais pas 
seulement, qui se sont donnés rendez-vous pour 
rendre hommage à la carrière singulière de l’historien 
brésilien spécialiste de l’Afrique de l’Ouest avant le 
xixe siècle. Installé au Ghana à partir de 1964 où il 
achève ses études, PFMF a occupé à partir de 1968 un 
poste à l’université de Birmingham jusqu’à sa retraite 
en 2003. Il est depuis professeur émérite ainsi que 
fellow de la British Academy depuis 2017.

Le titre lui-même et la structuration du livre 
en cinq grandes parties (pour 22 chapitres en tout) 
mettent en exergue l’architecture complexe et l’éten-
due du spectre de la pensée de PFMF : « Archaeology 
and Material Landscapes » (partie 1) ; « Imagined 
landscapes and Moral Topographies » (partie 2) ; 
« Contextualising Writing and Written Sources » (par-
tie 3) ; « Contextualising Orature and Traditionalists » 
(partie 4) ; « Projects, Texts, and Representations » 
(partie 5). Une introduction présente PFMF et son 
œuvre, et le livre s’achève par une présentation de 
ses publications et, surtout, par une interview entre 
Benedetta Rossi, co-éditrice du livre, et le principal 
intéressé, que nous conseillons de lire plutôt au début 
en complément de l’introduction pour le lecteur peu 
familier de l’historien. PFMF y expose les grandes 
idées de sa pensée qui irriguent l’ensemble des cha-
pitres et dans lesquelles les différents contributeurs 
ancrent au départ leurs essais. Pour un lecteur plus 
averti, cet entretien est situé idéalement à la fin, per-
mettant d’effectuer un retour à l’homme en guise de 
conclusion. 

Disons-le d’emblée, ce livre est investi d’une 
très forte charge affective. Chaque contribution 
commence par situer le lien qu’entretient son auteur 
avec PFMF, lien personnel, intellectuel, voire les deux 
la plupart du temps. L’exercice est certes classique 

pour le genre « des mélanges offerts à » comme il 
est plus généralement qualifié côté francophone. 
Toutefois, l’exercice se fait ici plus singulier dans la 
mesure où l’évocation de ce lien est aussi un prétexte 
aux participants pour mettre en avant un concept, 
une idée, une ligne conductrice tirés du patrimoine 
intellectuel de PFMF ayant éclairé leurs propres tra-
vaux. Cette filiation scientifique est ensuite illustrée 
par le chapitre en question. 

La pensée de PFMF est un ouvroir (1). Autant 
qu’elle s’efforce de penser une histoire que les sources 
ne nous donnent presque pas à penser ou si peu, elle 
ouvre des perspectives, crochète certains verrous 
mentaux instaurés par des temps historiographiques 
plus anciens et moins scrupuleux, et déroule de 
nouveaux horizons de recherche. Parmi les différents 
surnoms d’estime dont PFMF se trouve affublé tout 
au long du livre, celui de Karin Barber illustre sans 
doute le plus explicitement cet aspect : « forgeur de 
pensée » (« thought-smith », p. 314). À cet égard, ce 
livre est autant le testament d’une vie de recherche 
que son exécution testamentaire. PFMF est connu 
pour son magnum opus Arabic Medieval Inscriptions 
from the Republic of Mali. Epigraphy, Chronicles and 
Songhay-Tuareg History (Oxford, Oxford University 
Press, 2003), mélange d’érudition médiévaliste et 
d’innovation historiographique et épistémologique. 
En plus de proposer le premier corpus épigra-
phique sahélien, qu’il a complété depuis, PFMF y a 
importé l’herméneutique des chroniques arabes de 
Tombouctou, véritables monuments d’une histoire 
en mal de sources internes, dans une révolution 
intellectuelle ayant abouti à une véritable rupture 
épistémologique. C’est d’ailleurs sur cette branche 
que tient l’économie du livre qui nous occupe : il revêt 
une forte dimension épistémologique. Le lecteur y 
trouvera les dernières réflexions pluridisciplinaires 
des études africaines, en lien avec PFMF mais éga-
lement avec les travaux des spécialistes qui livrent, 
comme le titre complet l’indique, moins des chapitres 
que des « essais » à la pointe historiographique de 
leurs champs respectifs. 

La première partie se consacre à l’archéologie et 
au panorama matériel (« Archaeology and Material 
Landscapes »). L’idée maîtresse développée ici, à 
laquelle PFMF a œuvré avec d’autres, est qu’il faut 

(1)  Le terme est ici à comprendre dans l’acception d’un atelier de 
pensée (au sens oulipien) où la matière à penser est forgée dans 
un dialogue qui est à la fois celui du temps de l’auteur, c’est-à-dire 
un réseau de sociabilité savante qui transcende les frontières et 
les champs disciplinaires, et celui des différentes sources du passé, 
c’est-à-dire une documentation polymorphe qui transcende les 
langues et les appartenances culturelles. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Green Toby, Rossi Benedetta (eds.): Landscapes, Sources and Intellectual Projects of the West African Past. Essays in Honour of Paulo Fernando de
Moraes Farias, recensé par Hadrien Collet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 34	 88

III. Histoire

questionner le primat des sources narratives sur tout 
autre type de source. La place et le rôle de l’archéolo-
gie dans l’histoire ancienne et médiévale de l’Afrique 
de l’Ouest doit être repensée dans un dialogue avec 
les autres disciplines et les régimes de vérité qui leur 
sont propres. Il est vrai que, pendant longtemps, cette 
discipline a été inféodée à l’histoire et considérée au 
mieux comme adjuvante. 

Dans le premier chapitre (« All that Glitters is Not 
Gold: Facing the Myths of Ancient Trade between North 
and Sub-Saharan Africa »), Sonja et Carlos Magnavita 
s’attaquent à un « factoïde », qu’ils définissent 
comme « une spéculation ou une supposition qui 
a été si souvent répétée qu’elle a fini par être consi-
dérée comme un fait tangible (hard fact) » (p. 26), à 
savoir le fait qu’il existait un commerce transsaharien 
régulier pendant l’Antiquité classique. Si les travaux 
récents des mêmes auteurs sur « l’archéologie des 
premiers contacts » (i.e. l’existence d’un commerce 
transsaharien avant l’arrivée de l’islam) ont mis en 
évidence un faisceau d’éléments faisant penser qu’un 
négoce longue-distance sporadique existait avant 
l’implantation de l’islam en Afrique du Nord, ce 
n’est pas le cas concernant la période de l’Antiquité 
classique. Ici, seule l’archéologie pourrait être à même 
de trancher le débat. Les Magnavita proposent deux 
pistes à explorer : l’archéométrie appliquée au trafic 
de l’or et l’analyse des isotopes stables pour retracer 
les anciennes migrations. Le chapitre ne met donc pas 
fin au débat mais pose l’archéologie comme nouvelle 
voie pour sortir de l’impasse dans laquelle se trouve 
le récit élaboré à partir des sources narratives.

Le chapitre de François-Xavier Fauvelle (« African 
Archaeology and the ‘Chalk Line Effect’: A Consideration 
of Māli City and Siǧilmāsa ») explore plus avant les 
écueils de la relation asymétrique entre histoire et ar-
chéologie et la position subsidiaire de cette dernière 
sur le terrain africain. À la manière dont les scènes 
de crime étaient dessinées à la craie avant la générali-
sation des appareils photos numériques, permettant 
de se figurer, à nouveau, la scène intouchée de la 
découverte du corps avant son altération par les 
enquêteurs, les sources narratives ont esquissé dans 
les esprits, nous dit F.-X. Fauvelle, des représentations 
mentales de certains sites avant toute identification 
de terrain. Ces préconceptions, nées d’un siècle de 
prééminence des sources écrites depuis la fondation 
d’un champ d’étude de l’Afrique de l’Ouest médiévale, 
ont pu conduire des équipes mixtes d’archéologues et 
d’historiens fouillant des chantiers célèbres à chercher 
avant tout à confirmer les dires et topographies des 
sources plutôt que lire a priori leur site. Le site de 
Niani-Sankarani, construit dans l’historiographie à 
partir des années 1920 comme la capitale de l’empire 
du Mali, est archétypique de cette approche. C’est 

ce cadre mental général, auquel d’autres facteurs 
ont pu venir s’agréger (enjeux politiques des fouilles, 
aveuglements personnels, etc.) qui a fait accroire à 
Wladislaw Filipowiak que les résultats de ses trois 
campagnes de fouille de 1965, 1968 et 1973 prou-
vaient que Niani était bien la capitale impériale du 
Mali du xive siècle. La cité oasienne de Siǧilmāsa est 
un autre exemple de lecture d’un site archéologique, 
basée avant tout sur une volonté de donner raison 
aux sources narratives. Finalement, F.-X. Fauvelle 
conclut, en miroir de PFMF, que la seule solution pour 
démêler des écheveaux aussi complexes est d’établir 
un dialogue entre les différents types de sources qui 
rende à chacun sa spécificité, sa temporalité et son 
historicité, sans chercher à établir nécessairement de 
subsidiarité dans leur relation les unes avec les autres.

Dans le dernier chapitre de cette première 
partie (« The ‘Pays Dô’ and the Origins of the Empire 
of Mali »), Kevin C. MacDonald, Nikolas Gestrich, 
Seydou Camara et Daouda Keita partent sur la piste 
des origines de l’empire du Mali. Dô (aussi Daw) et 
Kiri (aussi Malal ou Mande) ont été historiquement 
associés aux deux petites entités politiques parentes 
de l’empire du Mali, à partir des évocations laco-
niques de deux géographes arabes, al-Bakrī (xie s.) 
et al-Idrīsī (xiie s.) et surtout de la tradition orale. 
La localisation du berceau du Mali médiéval est un 
dossier épineux dans la mesure où la recherche tarde 
à identifier un site médiéval relatif à l’empire du Mali 
dans le Mande (aussi Manden, Manding), région 
perçue depuis longtemps comme son foyer originel 
en raison des traditions orales – surtout la geste de 
Sunjata Keita – qui y sont véhiculées. La difficulté 
à manier les récits issus de la tradition orale pour 
cette question réside dans la distance temporelle 
qui a fait de Dô et Kiri des « paysages mythiques du 
Mali […] fréquemment redessinés et recouverts par 
un nouveau venant dissimuler l’ancien » (« mythic 
landscapes of Mali […] frequently redrawn and 
overlaid », p. 64). La difficulté de rendre compte des 
topographies mouvantes dans les traditions orales 
vient du fait qu’une communauté qui se relocalise a 
souvent tendance à réaménager les histoires dont elle 
est porteuse pour réconcilier les traditions préexis-
tantes avec le nouvel environnement. Les conditions 
socio-politiques sont aussi des facteurs qui peuvent 
donner des importances nouvelles à certains lieux 
et groupes. Face à ces récits où les temporalités sont 
superposées au point que le temps s’en trouve écrasé, 
lissé, les quatre auteurs maintiennent que l’on peut y 
trouver des « connaissances du passé » (« knowledge 
of the past »). Aujourd’hui, trois foyers se disputent 
le statut prestigieux du Dô historique : Dô-Kangaba, 
situé en pays manden ; Dô-Sankarani, situé à la péri�-
phérie méridionale du pays manden ; et Dô-Dugubani, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Green Toby, Rossi Benedetta (eds.): Landscapes, Sources and Intellectual Projects of the West African Past. Essays in Honour of Paulo Fernando de
Moraes Farias, recensé par Hadrien Collet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 34	 89

III. Histoire

situé à l’ouest de Ségou. Les auteurs, au cours d’un 
projet sur le royaume de Ségou (xviie-xixe s.), se sont 
rendu compte qu’il existait dans la région une littéra-
ture orale importante concernant Dô. Ils proposent 
ainsi un tour d’horizon de ces histoires, l’accompa-
gnant d’un travail de prospection archéologique. Il 
s’avère que la zone est recouverte de très nombreux 
tells et tumulus qui semblent attester d’une occu-
pation très ancienne et qui invitent à considérer Dô-
Dugubani, davantage que ses concurrents, comme un 
candidat sérieux à l’identification au Dô médiéval. Il 
est à espérer que de futures fouilles viendront étayer 
cette hypothèse. 

La deuxième partie s’intéresse aux paysages 
imaginés et aux topographies mentales (« Imagined 
Landscapes and Moral Topographies »). Il s’agit cette 
fois de se focaliser sur la manière dont les différentes 
populations d’Afrique de l’Ouest se sont imaginé 
leurs paysages, ont construit leurs territoires men-
taux (selon des systèmes de valeur, des religions, des 
pratiques culturelles partagés ou non) et la manière 
dont cela s’est incarné concrètement dans l’espace. 
La question des récits des origines et des genèses des 
communautés, dont les aînés sont souvent porteurs, 
est au cœur de cet axe réflexif.

Dans le chapitre 4 (« Imitation and Creativity in 
the Establishment of Islam in Oyo »), Insa Nolte illustre 
la réflexion de PFMF sur l’islam comme facilitateur 
de relation entre musulmans et non-musulmans en 
vertu du fait que les héritages culturels de l’islam 
constituèrent une ressource intellectuelle largement 
partagée en Afrique de l’Ouest. Cette interaction avec 
l’islam, qu’elle soit religieuse ou non, a certes permis 
aux musulmans et non-musulmans de négocier les 
limites et distinctions entre sociétés islamiques et 
non-islamiques, mais surtout d’établir concomitam-
ment des formes de vie communautaires originales 
où les deux ont pu vivre en bon voisinage. La diffusion 
de l’islam à Oyo, en pays Yoruba (foyer d’une religion 
non monothéiste très pratiquée), est le terrain choisi 
par l’auteur. Il y sonde la mémoire historique des chefs 
des enclaves musulmanes et leurs récits de l’insertion 
de l’islam dans ce territoire non-musulman à partir du 
xixe siècle. L’unité de base du tissu social est l’enceinte (2) 
(« compound »), qui regroupe plusieurs générations 
d’une famille étendue. Ce mode d’organisation a 
permis aux musulmans d’instaurer un ordre social 
et moral islamique au sein des enceintes, regrou-
pées en quartiers musulmans ou plus généralement 

(2)  Aujourd’hui on utiliserait plutôt le terme de « concession », 
mais celui-ci étant aussi lié au cadastre colonial, le terme d’« en-
ceinte » est plus neutre pour cette période. 

voisines d’autres enceintes abritant des voisins non 
musulmans, et de marquer leur séparation. Toutefois, 
ce système étant au cœur d’une vie civique organi-
sée autour de la compétition entre enceintes, les 
musulmans ne vivaient pas repliés sur eux-mêmes 
ou en marge mais participaient pleinement à la vie 
de la cité, engageant de fait des relations avec les 
non-musulmans. L’adoption d’une pratique « suwa-
rienne » de l’islam, c’est-à-dire fongible dans un corps 
social non-islamique à condition que l’exercice de sa 
religion ne soit pas entravé, semble avoir favorisé des 
relations qui purent aller jusqu’aux intermariages et 
qui furent consensuelles et non coercitives. 

Le cinquième chapitre proposé par Robin 
Law (« Fante ‘Origins’ : The Problematic Evidence of 
‘Tradition’ ») interroge également la problématique 
des traditions relatives à la question des origines, en 
déplaçant le cadre hors du spectre de l’islam, dans 
l’État akan de Fante (aussi Fanti) qui apparaît déjà 
constitué dans les sources écrites (européennes) 
au xviie siècle. R. Law s’interroge ici sur l’anatomie 
d’une tradition des origines. Les récits oraux collec-
tés relèvent de différentes temporalités : quelques 
bribes enregistrées par les Européens aux xviiie et 
xixe siècles ; des historiens locaux qui ont consigné 
du matériel historique à partir des années 1880 
avec une première publication d’ampleur en 1929 ; 
et des collectes par des historiens universitaires à 
partir des années 1970. Deux problèmes sont posés 
par ce genre de matériel, d’une part, un effet que 
David Henige a qualifié de rétroaction (« feedback »), 
c’est-à-dire un contenu labélisé « traditionnel » qui 
s’appuie en réalité sur les sources écrites antérieures, 
et, d’autre part, une historicité difficile à évaluer en 
raison du caractère normatif de ces récits qui visent 
davantage à rendre intelligible le présent à travers des 
affirmations d’identité, de valeurs, et de nature des 
institutions. R. Law offre ainsi, pour expliquer l’exis�-
tence de variantes, une méthode qu’il décrit comme 
étant celle d’une reductio ad non absurdum : plutôt 
que tenter de démontrer l’absurdité ou la fausseté 
d’un événement relaté, il faudrait le voir comme la 
saillance d’une historicité qui a priori nous échappe 
et qu’il faut restituer afin de rendre son feuilleté 
temporel à un récit. Ainsi par exemple, pour Law, la 
pratique, qui apparaît vers le milieu du xviiie siècle, 
de l’amputation de la main droite de l’obrafo (titre 
du chef d’État non-royal de Fante, sans doute à l’ori�-
gine le titre de gouverneurs militaires dans l’espace 
Akan), renvoie non pas à un temps des origines, 
mais marque symboliquement sa dépossession du 
commandement militaire et son maintien en tant 
que chef d’État civil. C’est donc moins de savoir si 
cette amputation était effective ou symbolique qui 
importe ici que sa signification. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Green Toby, Rossi Benedetta (eds.): Landscapes, Sources and Intellectual Projects of the West African Past. Essays in Honour of Paulo Fernando de
Moraes Farias, recensé par Hadrien Collet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 34	 90

III. Histoire

Dans le chapitre 6 (« The Unknowns of 
the Modern Era in the Greater Western Sahara: 
Reassessing the Territorial Location of the Wlād 
Dlaym, 15th-17th Centuries »), Benjamin Acloque 
rouvre le dossier de la construction mémorielle 
de l’histoire identitaire des Wlād Dlaym, groupe 
habitant le Sahara atlantique revendiquant une 
appartenance hassanienne c’est-à-dire une filiation 
avec les groupes arabes ayant migré au Maghreb 
et au Sahara à partir du xiie siècle. L’apparition de 
groupes sociaux statutaires au Sahara (groupes 
guerriers, cléricaux, semi-serviles et serviles) est le 
fruit d’une longue élaboration qui a pris place depuis 
l’époque moderne (fin xvie–xixe siècle). La science 
coloniale, avec, pour le Sahara, Paul Marty en chef 
de file, les a regardés comme l’organisation sociale 
« naturelle » au Sahara, en place depuis l’arrivée des 
tribus arabes à la période médiévale. La construc�-
tion d’une identité arabe par le biais de la science 
généalogique fut un enjeu particulièrement central, 
dans la mesure où elle garantissait une position 
dominante dans la société et une mainmise sur les 
affaires politiques et commerciales. En revisitant les 
sources disponibles et en intégrant les perspectives 
d’autres foyers documentaires comme celui du Touat, 
B. Acloque montre que pendant les deux siècles ayant 
suivi la période médiévale, les identités statutaires 
des groupes furent beaucoup plus labiles que dans 
la vision réifiée, héritée à la fois des discours de la 
période coloniale et des élites locales de la période 
contemporaine. Jean Léon l’Africain, dont les écrits 
sont censés se rapporter au tournant du xvie siècle, 
signale les Wlād Dlaym comme arabes. B. Acloque, 
en comparant avec le reste de la documentation 
et s’inspirant des travaux de PFMF, qui invitent à la 
fois à relire les textes à l’aune de leur environnement 
religieux et en apportant un soin particulier à l’étude 
des mots et concepts en contexte, propose alors de 
prendre le mot ʿarab au sens qui fut longtemps le 
sien, et qu’il conserve en Mauritanie, c’est-à-dire de 
« guerrier nomade » opposé aux zawaya, les nomades 
à référent religieux. Par le terme « arabe », c’est donc 
davantage un ethos du guerrier sur lequel les textes 
auraient insisté pour qualifier les Wlād Dlaym plutôt 
qu’une désignation généalogique, linguistique et 
identitaire. Leur implantation au Sahara atlantique 
serait, du reste, plus récente qu’admis jusqu’ici (au 
xviie siècle arrivant du Touat), tandis que l’hypothèse 
avancée par B. Acloque, bien plus qu’une pirouette 
philologique, invite à poser une question lourde de 
conséquence pour la suite : combien de fois a-t-on 
vu des groupes arabes là où les textes parlaient en 
réalité de groupes nomades et guerriers ?

Dans le dernier article de la deuxième partie 
(chapitre 7 : « The Almoravids and Ašʿarism: Regarding 

the Work of al-Murādī al-Ḥaḍramī »), Abdel Wedoud 
Ould-Cheikh aborde le thème des Almoravides qui 
occupa les premiers travaux de PFMF publiés en 1967. 
Le mouvement des Almoravides (al-Murābiṭūn) a 
pris son essor au milieu du xie siècle sur un territoire 
situé dans la République islamique de Mauritanie 
actuelle. L’histoire de l’origine du mouvement est mal 
connue et, à ce titre, s’est souvent confondue avec le 
mythe. PFMF avait justement œuvré à lever le voile 
sur son mythe de fondation qui situait l’origine du 
mouvement dans un couvent fortifié (ribāṭ) sur une 
île proche du littoral atlantique. A. W. Ould-Cheikh 
s’intéresse ici à l’une des figures spirituelles fondatrices 
du mouvement almoravide, al-Murādī al-Ḥaḍramī, et 
ses liens avec la doctrine acharite. L’acharisme est une 
école théologique fondée par al-Ašʿarī (m. 324/935-6) 
en réaction au muʿtazilisme, doctrine théologique 
dominante de son époque, qui devint rapidement 
la doctrine principale de l’islam sunnite. Dans ses 
premiers travaux, PFMF était allé au-delà de la figure 
« hagiographiée » d’al-Murādī al-Ḥaḍramī, telle que 
présentée par la tradition orale mauritanienne, pour 
en dresser le portrait historique : celui d’un savant 
originaire du Yémen, influencé par la théologie spécu-
lative (ʿilm al-kalam) d’orientation acharite, étant lié 
lui-même à la filiation savante d’al-Ašʿarī. Proposant 
de poursuivre ces réflexions, A. W. Ould-Cheikh opère 
un retour sur l’acharisme d’un des penseurs d’un mou-
vement almoravide considéré longtemps comme 
intellectuellement monolithique et, notamment, 
particulièrement hostile au ʿ ilm al-kalam. Finalement 
retenir une diversité d’influences apparaît comme le 
meilleur moyen de mieux comprendre le mouvement 
si singulier des Almoravides. A. W. Ould-Cheikh 
conclut en notant que la trajectoire historique de la 
figure d’al-Murādī al-Ḥaḍramī, surtout en Mauritanie, 
correspond parfaitement à ce besoin, mis en avant par 
les travaux de PFMF, de refaçonner mentalement et 
historiquement les paysages en les rendant à nouveau 
intelligibles. Al-Murādī al-Ḥaḍramī, dont la figure de 
saint et l’invention de la sépulture sont des créations 
contemporaines, est le parfait exemple du besoin 
de transposer les topographies imaginées du passé 
dans le présent. 

La troisième partie (« Contextualising Writing and 
Written Sources ») est consacrée au volet peut-être 
le plus « médiatique » du travail de PFMF, celui qui 
concerne les fameuses chroniques de Tombouctou 
et la manière dont l’historien brésilien a renouvelé 
la lecture de l’écrit pré-contemporain produit en 
Afrique de l’Ouest, notamment en portant une atten-
tion toute particulière aux contextes de production.

Dans le huitième chapitre (« Inscribing the Now 
and the Hereafter: First Writings in Early African 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Green Toby, Rossi Benedetta (eds.): Landscapes, Sources and Intellectual Projects of the West African Past. Essays in Honour of Paulo Fernando de
Moraes Farias, recensé par Hadrien Collet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 34	 91

III. Histoire

History »), Ghislaine Lydon dresse un état de l’art, tout 
en proposant ses propres réflexions, de la question 
de l’apparition des premiers systèmes d’écritures 
d’Afrique de l’Ouest (libyco-berbère/tifinagh, arabe, 
hébreu etc.). Beaucoup de questions restent ouvertes 
faute de sources, mais, comme le rappelle G. Lydon 
à la suite de PFMF, trois observations générales sont 
à prendre en compte pour aborder cet épineux 
sujet : l’apparition de l’écrit servait diverses fonctions 
sacrées et profanes ; les premières inscriptions, sur 
de nombreux supports (sceaux, monnaies, objets 
usuels, armes, stèles, blocs de pierre, parois de falaises, 
troupeaux de dromadaires et vaches), remplissaient 
un besoin d’inscrire des marqueurs d’identité à des 
fins immédiates ou futures intra ou ultra-mon-
daines ; enfin, une méthodologie enfermée sur un 
seul système d’écriture est occultante, et il faut, au 
contraire, adopter une approche comparatiste à 
l’échelle continentale. Ce dernier point est particu�-
lièrement essentiel en ce qui concerne les débats sur 
l’origine du libyco-berbère et du développement de 
l’alphabet tifinagh à partir de l’antiquité tardive, clivés 
aujourd’hui entre différentes hypothèses.

Dans « New Reinventions of the Sahel: Reflections 
on the Taʾrīḫ Genre in the Timbuktu Historiographical 
Production, Seventeenth to Twentieth Centuries » 
(chapitre 9), Mauro Nobili revient sur ses travaux 
novateurs récents en filiation directe avec ceux de 
PFMF sur les chroniques de Tombouctou. Alors 
qu’en 2003, dans son Arabic Inscriptions from the 
Republic of Mali, PFMF était amené, à la lumière des 
connaissances alors disponibles, à postuler que le 
genre de la chronique tombouctienne (« Timbuktu 
tarikh genre »), qu’il avait mis en évidence, n’avait pas 
survécu au xviie siècle qui l’avait vu naître, M. Nobili 
montre qu’il n’en fut rien. Passant en revue les 
chroniques historiques, écrites en Afrique de l’Ouest, 
connues aujourd’hui, il fait état d’une chronique 
remarquable composée au début du xixe siècle 
dans la Dīna du Macina, le Tārikh al-fattāš. Il l’avait 
lui-même présentée aux côtés de Shaheed Mathee 
dans un article fondateur paru en 2015. Au final, il 
ressort que le modèle de la chronique tombouc-
tienne du xviie siècle a continué d’inspirer dans la 
région, l’écriture en arabe de l’histoire au cours des 
siècles postérieurs.

Le chapitre de Charles C. Stewart (chapitre 10 : 
« Calibrating the Scholarship of Timbuktu ») prend de 
la hauteur et considère le corpus connu des manus-
crits de Tombouctou pour en évaluer la qualité ainsi 
que l’originalité de la production savante. Il fait le 
choix de considérer deux thématiques « étalon », 
potentiellement représentatives de la capacité de 
rayonnement d’un centre intellectuel malikite de 
cette époque : la production d’œuvres de droit 

musulman (fiqh), qui déferlent à l’époque moderne, 
et celle d’œuvres de grammaire, indispensables à l’es�-
saimage de la langue arabe. Deux conclusions lourdes 
de conséquences ressortent de l’étude de C. Stewart 
qui s’appuie, précisons-le, sur une base de données 
ayant recensé des dizaines de milliers de manuscrits 
de toute l’Afrique de l’Ouest, celle de la West African 
Arabic Manuscripts Database qu’il codirige. La part 
du lion des compositions originales de fiqh revient, 
pour la période 1600-1900, largement à l’espace lettré 
mauritanien qui s’arabise et développe son propre 
dialecte arabe. C’est dans cet espace que l’on trouve 
le plus de mujtahid-s, savants dont l’érudition est telle 
que leurs pairs leur reconnaissent la légitimité d’exer-
cer une interprétation et une pensée propre, indépen-
dante de la tradition et qui peut faire jurisprudence, 
statut rare en islam. Deuxièmement, les traités de 
grammaire sont très peu présents à Tombouctou et 
dans sa région, et ne circulent pas vraiment, ce qui 
reflète l’absence, dans la boucle du Niger, de la même 
arabisation linguistique que dans l’espace hassano-
phone mauritanien. La raison est que deux familles 
tombouctiennes, les Aqīt et les Bagayogo, semblent 
avoir détenu un monopole sur les affaires religieuses, 
assurant l’essentiel de la production lettrée en arabe, 
et s’être moins préoccupées de composer des traités 
sur la langue à vocation pédagogique. 

Dans le chapitre suivant (chapitre 11 : « Rethinking 
the Place of Timbuktu in the Intellectual History of 
Muslim West Africa »), Bruce Hall s’attaque à un 
travail similaire de démystification des manuscrits de 
Tombouctou et de l’histoire médiatique constitutive 
de leur aura. Dans un premier temps, il s’attache 
à retracer une histoire précieuse des programmes 
récents de valorisation et de numérisation des 
manuscrits de Tombouctou qui ont engagé des 
sommes conséquentes. Or, force est de constater 
qu’en dépit de la multiplication des projets, le travail 
effectif sur le terrain est loin d’être à la mesure des 
crédits investis. La très grave crise politique de 2012 
dans la République du Mali, qui faisait peser une 
menace existentielle sur les manuscrits eux-mêmes, 
a réactivé médiatiquement le mythe des manuscrits 
de Tombouctou, avec son lot d’exagérations et d’affa�-
bulations dans la presse. Paradoxalement, B. Hall fait 
remarquer que le rayonnement de Tombouctou 
comme principal centre intellectuel de l’islam en 
Afrique de l’Ouest fut relativement circonscrit dans 
le temps, de 1550 à 1650 environ, et culmina en 
la personne d’Ahmad Baba (m. 1627), plus grand 
érudit de son histoire. Par la suite, lors des débats 
juridiques ou des controverses, on trouve peu 
d’auteurs tombouctiens cités en comparaison avec 
d’autres centres lettrés ouest-africains. Finalement, 
B. Hall appelle, comme d’autres historiens qui y 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Green Toby, Rossi Benedetta (eds.): Landscapes, Sources and Intellectual Projects of the West African Past. Essays in Honour of Paulo Fernando de
Moraes Farias, recensé par Hadrien Collet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 34	 92

III. Histoire

travaillent depuis le tournant des années 2000, à 
étudier Tombouctou comme un pôle, parmi et 
en dialogue avec d’autres, dans un monde savant 
polycentrique et réticulaire couvrant le Sahara, le 
Sahel et le nord de la savane, et non plus comme le 
chef de file pluriséculaire du phénomène manuscrit 
en Afrique de l’Ouest, ce qu’elle ne fut que pour un 
temps assez limité.

Le dernier chapitre de cette partie (chapitre 12 : 
« Two Examples of Sahelian Book Collectors Over 
TwoCenturies ») conclut ce quadriptyque sur les 
manuscrits arabes ouest-africains et notamment 
tombouctiens. Shamil Jeppie propose de mettre en 
lumière un champ d’étude relatif aux manuscrits qui 
demeure dramatiquement sous-étudié pour l’Afrique 
de l’Ouest, à savoir l’histoire de la constitution des 
bibliothèques de manuscrits. Ces bibliothèques, 
qui font parfois l’objet d’autant de fantasmes que 
les manuscrits eux-mêmes, ne sont pas de simples 
entrepôts de livres. Elles ont également leur histoire, 
sont constituées selon des projets intellectuels, poli-
tiques, sont façonnées par des contextes historiques 
multiples allant bien au-delà de leur fondateur. Établir 
la biographie d’un collectionneur ou du fondateur 
d’une bibliothèque peut également nous apprendre 
beaucoup sur les voies de circulation de l’écrit d’une 
époque, les réseaux de commerce du livre et répondre 
à la question parfois peu évidente : « comment ce livre 
est-il arrivé jusqu’ici ? ». La figure du collectionneur 
Ahmad Bularaf (1860s-1955) occupe l’essentiel de 
l’essai. Installé à Tombouctou au début des années 
1900, il devint rapidement connu pour son commerce 
actif du livre manuscrit. L’étude de ses archives, de 
ses lettres par exemple, renseigne sur le processus de 
constitution de sa collection. L’autre collecteur de 
manuscrits passé au crible est le cheikh Sidiya al-Kabir, 
connu pour avoir rapporté de Marrakech au Trarza 
(Mauritanie actuelle) deux cents manuscrits dans sa 
caravane lors d’un voyage qui prit place entre 1830 
et 1835. La mise en perspective de ces deux trajec-
toires individuelles invite à penser qu’Ahmad Bularaf 
avait reproduit les pratiques d’une activité déjà bien 
en place au moins au siècle précédent et probable-
ment plus ancienne. S. Jeppie conclut en insistant 
sur la nécessité d’étudier l’histoire de la constitution 
de bibliothèques en Afrique de l’Ouest selon des 
logiques émiques et à s’émanciper du « paradigme 
bagdadien », dont la pratique de collecte de livres 
s’inscrivait dans une haute culture de cour et une 
élite savante de l’apogée de l’Islam médiéval au sein 
desquelles s’était développée une bibliophilie avide 
de posséder tous les livres du monde.

La quatrième partie (« Contextualising Orature 
and Traditionalists ») reprend le principe de lecture 

critique et de mise en contexte des textes en por-
tant cette fois non pas sur la littérature écrite mais 
sur la littérature orale. Le terme choisi, « orature », a 
d’ailleurs vocation à lever toute ambiguïté, reprenant 
la terminaison de « literature ». La force du travail 
de PFMF a justement consisté en une relecture 
radicale de la documentation écrite en dialogue 
avec la littérature orale. C’est précisément cette mise 
en relation et en tension des différents registres de 
sources qui lui avait permis de démontrer le poids de 
la littérature orale sur le tissu narratif des chroniques 
de Tombouctou.

De la même manière que le tournant dans la 
lecture des tarīkh-s tombouctiens a résidé dans un 
déplacement du regard des œuvres vers leurs auteurs 
et leur contexte de production, Mamadou Diawara 
fait remarquer dans son essai (chapitre 13 : « The 
Time-Tested Traditionist: Intellectual Trajectory and 
Mediation from the Early Empires to the Present day ») 
que le renouvellement de l’approche vis-à-vis de la 
tradition orale a suivi la même trajectoire. Il s’inté�-
resse, ainsi, davantage au traditionniste lui-même et 
au contexte social d’énonciation. S’inscrivant dans 
la suite de l’idée maîtresse de PFMF de considérer le 
traditionniste comme un intellectuel à part entière 
dont le but est de rendre intelligible à la société de 
son temps tout un patrimoine oral dont il est le 
dépositaire, M. Diawara met en avant cette fonction 
médiatrice au cœur de son activité. Réservant son 
analyse à la période des cours royales, sans délaisser 
totalement notre époque, M. Diawara souligne que 
l’étude des traditionnistes ne peut se faire sans adop-
ter une approche centrée sur sa relation symbiotique 
avec son patron, qui change selon les contextes mais 
qui a, en même temps, assuré l’incroyable longévité 
de cette institution. 

Dans le chapitre suivant, Jan Jansen poursuit 
la réflexion de M. Diawara en s’interrogeant cette 
fois sur la période contemporaine et la nouvelle 
génération de griots dans leur quête d’autorité 
(chapitre 14 : « The Next Generation: Young Griots’ 
Quest for Authority »). Restituant, dans un premier 
temps plutôt ethnographique, son expérience du 
terrain et la manière dont les traditionnistes choi-
sissent et forment les jeunes amenés à leur succéder, 
il propose, dans un second temps, une réflexion 
sur les évolutions contemporaines de ces passeurs 
et performeurs de traditions. La fonction première 
des djeliw (traditionnistes malinké) est d’assurer 
une médiation entre le savoir qu’ils possèdent et la 
société dans laquelle ils vivent, de rendre intelligible 
au présent les dynamiques sociales et culturelles 
par une réinvention permanente, des innovations 
intellectuelles à partir du patrimoine oral dont ils 
sont dépositaires. L’arrivée des Français en Afrique 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Green Toby, Rossi Benedetta (eds.): Landscapes, Sources and Intellectual Projects of the West African Past. Essays in Honour of Paulo Fernando de
Moraes Farias, recensé par Hadrien Collet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 34	 93

III. Histoire

de l’Ouest à la fin du xixe siècle a fait voler en éclat 
le cadre politico-aristocratique pluriséculaire de la 
relation patron/griot. Les administrateurs se sont 
tournés vers les traditionnistes en espérant puiser 
dans leurs histoires un vivier factuel pour reconstruire 
le passé ouest-africain, surtout médiéval. Après les 
indépendances, les chercheurs ouest-africains ont 
remplacé les européens auprès des grands tradi-
tionnistes de renom. Pour J. Jansen cette période 
est celle de « l’unité de production informateur 
encyclopédique + historien » (« academic produc-
tion unit of encyclopaedic informant + historian »), 
dont les tandems Mamadou Kouyaté/Djibril Tamsir 
Niane (Guinée) et Wa Kamissoko/Youssouf Tata 
Cissé (Mali) sont les plus emblématiques concernant 
l’épopée de Sunjata Keita. À partir des années 1980, 
la demande politico-sociale a de nouveau connu une 
inflexion importante avec l’immixtion de logiques 
néolibérales dans la culture, vue comme un capi-
tal économique à développer, et des questions de 
patrimoine mondial (« world heritage ») par le biais, 
notamment, de l’acquisition de statuts octroyés par 
l’UNESCO. En tant qu’intellectuels actualisant leurs 
récits à l’aune de la société dans laquelle ils vivent, 
les griots se sont, une nouvelle fois, adaptés à ce 
changement de paradigme et ont produit des récits 
épousant ces logiques. In fine, ce sont bien deux 
régimes d’historicités du traditionnisme malinké 
que J. Jansen semble distinguer ici. Cette lecture, qui 
pense les ruptures et les dynamiques, illustre assez 
bien cette idée de PFMF qui pense la littérature 
orale comme émanant de véritables intellectuels en 
tension créatrice entre leur héritage et leur époque. 

Dans l’essai suivant (chapitre 15 :« In Praise of 
History; History as Praise »), Karin Barber s’intéresse à 
N.D. Oyerinde, auteur en 1934 d’une Histoire d’Ogbo-
moso, ville située en pays Yoruba, ayant mobilisé la 
littérature orale. Toujours dans cette même idée de 
ne traiter ni les sources écrites ni les sources orales 
comme des réservoirs de faits mais comme des créa-
tions d’intellectuels formulant des interprétations 
de leurs propres expériences du passé, K. Barber 
ne considère Oyerinde ni comme un « historien 
moderne manqué » ni comme un simple transcrip-
teur de traditions, mais bien comme un penseur 
faisant preuve d’esprit critique. Cela se manifeste, 
par exemple, par sa conceptualisation du passé 
comme un autre pays (« another country ») où les 
comportements, les croyances et les valeurs étaient 
différents, par la recherche de ce qui était « différent 
dans la culture du passé » et notamment dans « la 
manière de penser des gens » (p. 320). À cette fin, les 
oriki (poésie laudative), les orin (chansons) et les itan 
(récits non-fictionnels), tous issus de l’oralité, furent 
significativement sollicités. Il existe une dépendance 

mutuelle entre l’oriki et l’itan qui se côtoient souvent 
au sein d’un même récit, l’un pouvant par exemple 
jeter un voile pudique sur des événements sensibles, 
l’autre pouvant venir en retour éclaircir des formula-
tions particulièrement énigmatiques. Les oriki, chan-
sons, proverbes et maximes ont été devisés par les 
habitants de la ville pour marquer des commentaires 
sur un incident ou une situation spécifique. En ce 
sens, le corpus poétique oral est donc aussi porteur 
de quelque chose du passé qui a pu être perçue par 
Oyerinde comme « plus vrai que l’histoire » (p. 327), 
car moins retravaillé discursivement que les itan. Il 
ressort de l’œuvre d’Oyerinde que sa capacité à jouer 
sur les registres, à mobiliser différents régimes docu-
mentaires, à assembler des pièces éparses de genres 
oraux distincts, l’a conduit à produire néanmoins une 
histoire singulière de sa ville, marquée par l’oriki, qui 
vient consacrer un usage de l’histoire en tant qu’éloge.

Le chapitre suivant (chapitre 16 : « From 
Essentialism to Pluralisms: New Directions in 
Precolonial West African History from the Oral History 
Archive at Fajara, The Gambia ») nous emmène sur 
les côtes sénégambiennes et l’histoire précoloniale 
d’une partie de l’Afrique dite atlantique. Toby Green 
propose de revenir sur les acquis récents de la 
recherche sur la tradition orale dans la région et sur 
les enseignements d’un programme de numérisation 
des archives orales de Gambie financé par la British 
Library et conduit en partenariat avec le Centre 
national des arts et de la culture (NCAC) gambien 
à la Section de recherche et de documentation 
(« Research and Documentation Division », RDD) de 
Fajara. Constatant d’abord que la conceptualisation 
historiographique se fait presque toujours à partir 
des textes écrits, il puise dans les 5 000 cassettes 
enregistrées entre les années 1960 et les années 1990 
de la Gambie au Mali, qui font justement l’objet 
du plan de sauvetage archivistique, pour montrer 
que les textes oraux peuvent constituer des points 
de départ réflexifs tout aussi valables, voire mieux 
adaptés au contexte sénégambien que les textes 
écrits découverts récemment outre-Atlantique. Le 
premier effet est une dés-essentialisation du passé 
africain puisque les histoires des individus émergent 
dans toute leur complexité à travers les discours sur 
les lignages et les migrations. Alors que les textes ont 
tendance à figer certains aspects du passé africain, 
comme les identités, les textes oraux peuvent, au 
contraire, les rendre à leur fluidité, leur labilité. Ils 
invitent également à repenser la manière dont nous 
pensons les migrations, les frontières territoriales et 
culturelles dans l’Afrique précoloniale. Par exemple, 
s’appuyer sur la migration de groupes et développer 
la capacité d’incorporer les nouveaux arrivés au tissu 
social étaient des savoir-faire attendus de ceux qui 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Green Toby, Rossi Benedetta (eds.): Landscapes, Sources and Intellectual Projects of the West African Past. Essays in Honour of Paulo Fernando de
Moraes Farias, recensé par Hadrien Collet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 34	 94

III. Histoire

détenaient l’autorité politique, une composante à 
prendre en compte dans les débats sur la formation 
des États en Afrique de l’Ouest. 

Le dernier essai (chapitre 17 : « Dreamworlds: 
Cultural Narrative in Asante Visionary Experience ») 
de cette partie investigue la nécessité de prendre en 
compte, dans la mesure du possible, les dimensions 
plus intimes et invisibles des sociétés quand on en 
fait l’histoire. Thomas C. McCaskie partage avec 
PFMF le goût de l’exploration, de repousser les limites 
conventionnelles du « faire histoire » en sondant 
des champs d’investigation inhabituels, ici celui du 
rêve et des mondes oniriques chez les Asantes (ou 
Ashanti) au xixe siècle. T. McCaskie pose la question 
de comment les Asantes conçoivent et ressentent 
leurs rêves et comment cela nous informe sur l’affect 
d’individus qui en donnent des aperçus à travers leur 
ethos. Pour les Asantes, l’être humain est composé 
de quatre éléments essentiels, dont le dernier, le 
sunsum, retient l’attention de l’auteur. La véritable 
nature du sunsum dans la métaphysique asante fait 
toujours débat et demeure d’une grande complexité. 
Partie la plus versatile des quatre éléments, le sunsum 
détermine le caractère d’un individu, est malléable 
au point que l’on peut l’entrainer ou agir dessus 
pour qu’il devienne « lourd », il protège alors contre 
la maladie et la sorcellerie mais, s’il est léger, il peut 
rendre irresponsable, superficiel, sujet au contrôle de 
forces néfastes. Il a parfois été associé à l’âme dans 
la mesure où il survit à la mort du corps. Pendant 
le sommeil, c’est le sunsum qui est responsable des 
rêves. Il peut, de plus, entrer et sortir du corps et faire 
le lien entre les mondes du vivant et des esprits. Le 
contenu des rêves peut donc être particulièrement 
influent, surtout si l’on est pénétré dans son sommeil 
par un autre sunsum mal intentionné. En puisant des 
exemples dans l’histoire de la dynastie royale asante, 
T. McCaskie illustre la lecture que l’on peut faire de 
comportements dont le sens nous échappe a priori 
mais qui se trouvent éclairés d’une lumière nouvelle 
si l’on intègre les croyances liées au sunsum. La prise 
en compte des expériences intérieures apparaît 
ainsi comme indispensable à l’écriture d’une histoire 
sociale et culturelle. 

La cinquième et dernière partie (« Part 5 Projects, 
Texts, and Representations ») opère un retour au texte 
écrit. Il s’agit ici de s’intéresser à la production de 
savoirs, essentiellement historiques, en et sur l’Afrique. 
L’une des contributions de PFMF, comme cela a déjà 
été évoqué dans la partie sur la littérature tombouc-
tienne, a été d’imposer, comme centrale, l’étude du 
projet intellectuel qui préside à la production des 
savoirs, ainsi que les représentations que l’auteur 
y projette en fonction de sa propre expérience et 

interprétation de ce qu’il écrit. Il s’agit donc d’accom-
pagner le travail plus classique de l’historien d’une 
histoire sociale et politique de la production de ce 
que nous appelons nos sources.

Dans le chapitre 18 (« The Life of a Text: Carsten 
Niebuhr and ʿAbd al-Raḥmān Aġa’s Das innere von 
Afrika »), Camille Lefebvre retrace patiemment l’his�-
toire et le processus de fabrication d’un livre singulier 
sur la région la plus orientale de l’Afrique de l’Ouest 
(Lac Tchad, pays Hausa), à vocation géographique et 
scientifique, Das Innere von Afrika (« L’intérieur de 
l’Afrique »), composé par Carsten Niebuhr, savant 
allemand arabisant établi à Copenhague au service 
de la couronne de Danemark. Ce livre, achevé au 
début des années 1790, fut initié vingt ans plus tôt, 
en 1772, par la rencontre de Niebuhr avec ʿAbd al-
Raḥmān Aġa, un ambassadeur tripolitain de Libye, 
qui était accompagné, à ce moment-là, de deux 
esclaves probablement originaires du pays Hausa. 
C. Lefebvre montre comment, par le biais d’une 
opération de co-production interculturelle, différents 
registres de savoir sont mobilisés à partir de l’expé-
rience des différents acteurs pour produire un tissu 
narratif agrégeant sources écrites et orales selon une 
hiérarchie définie par l’auteur. Le livre, longtemps 
oublié, s’appuie sur « des informations qui circulaient 
largement à travers les frontières linguistiques, géo-
graphiques et culturelles » (p. 396) et montre ainsi 
des mondes connectés curieux les uns des autres. 
Restituer l’histoire politique et sociale de Das Innere 
von Afrika offre ainsi un modèle de ce que l’étude 
d’un objet produisant des savoirs sur l’Afrique peut 
nous apprendre sur le monde qui l’a produit, au-delà 
du contenu du livre lui-même. 

Dans « The Kano Chronicle  Revisited  » 
(chapitre 19), Paul E. Lovejoy revient sur l’un des 
dossiers historiographiques les plus iconiques de 
l’histoire ouest-africaine précoloniale. Traduite pour 
la première fois de l’arabe en anglais par H. R. Palmer 
en 1908, La Chronique de Kano, appelée ainsi faute 
de titre, a tout de suite frappé par la profondeur 
chronologique qu’elle proposait au lecteur, de l’an mil 
environ à la fin du xixe siècle. D’abord perçue comme 
une œuvre diachronique écrite à plusieurs mains 
qui auraient enrichi la trame des événements à des 
époques successives, la question de l’identification 
d’un auteur unique a ensuite été une longue quête 
historiographique. P. Lovejoy restitue ces débats qui 
ont mené à  considérer cette chronique comme le 
produit d’un seul auteur, Dan Rimi Malam Barka, 
écrivant à la fin des années 1880 sous le règne de 
l’émir de Kano,  Muhammad Bello (r. 1882-93). Plutôt 
qu’une compilation mythico-historique, la chro-
nique apparaît, alors, au-delà de l’apologétique de la 
ville elle-même, comme un « document partisan » 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Green Toby, Rossi Benedetta (eds.): Landscapes, Sources and Intellectual Projects of the West African Past. Essays in Honour of Paulo Fernando de
Moraes Farias, recensé par Hadrien Collet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 34	 95

III. Histoire

(p. 406) qui prend racine dans les troubles politiques 
de l’aristocratie de Kano. L’analyse et la restitution 
du contexte politique et social de Kano des années 
1880 au début du xxe siècle permet donc à P. Lovejoy 
d’éclairer, d’une manière nouvelle, l’anatomie d’une 
chronique qui peut enfin s’appréhender sans son ver-
nis mystificateur et à l’aune du projet qui la fit naître.

Dans le chapitre 20 (« Slavery or Death in Sokoto 
and Borno: Tactics, Legalities and Sources ») Murray 
Last aborde le sujet du djihad mené de 1804 à 1808 
par le fondateur du califat de Sokoto Usman Dan 
Fodio en pays Hausa. Souvent décrit comme sanglant 
et meurtrier, il est aujourd’hui mis en parallèle avec 
les exactions contemporaines de Boko Haram dans 
la même région du nord Nigéria, créant ainsi un effet 
de filiation idéologique. M. Last s’appuie sur une 
cinquantaine de pages sous-étudiées issues du cœur 
de l’Infāq al-maysūr du calife de Sokoto Muhammad 
Bello, achevé en 1812, et consacré, en grande partie, à 
l’histoire du djihad de son père. M. Last montre que 
le souci fut constant, pendant les années de guerre, 
d’observer les prescriptions de la loi islamique en 
matière de djihad, que le mouvement fut animé par 
de nombreux débats juridiques, notamment sur sa 
légalité et sa légitimité qui lui étaient contestées par 
d’autres pouvoirs musulmans comme le sultanat 
du Borno. Si le djihad de Sokoto fit de nombreux 
morts, les chiffres restent largement inférieurs à 
ceux des prisonniers de guerre, qui pouvaient être 
réduits en esclavage. Le djihad de Sokoto fut donc 
loin de dépeupler les campagnes. Il s’agit là, selon 
M. Last, de la grande différence avec le Boko Haram 
d’aujourd’hui, bien plus meurtrier dans sa pratique, 
en raison, d’une part, de l’absence d’un marché des es-
claves où écouler les prisonniers de guerre, et, d’autre 
part, de la politique du gouvernement nigérian qui 
refuse les échanges de prisonniers et les négociations 
avec l’organisation terroriste. Cette situation aurait 
contribué à conduire Boko Haram à innover dans 
l’horreur, tout en essayant de justifier les crimes par 
la loi islamique. L’inverse de leurs prédécesseurs dans 
la région donc, qui, de 1804 à 1808, préféraient que 
leurs ennemis restent en vie. 

Dans l’avant dernier chapitre (chapitre 21 :« A 
Story of Exile, a Story in Exile: Louis Hunkanrin, 
Mauritania and ‘Un Forfait Colonial’ (Revisited) »), 
E. Ann MacDougall revisite un sujet sur lequel elle 
avait écrit un article en 1989 : « Setting the Story 
Straight: Louis Hunkanrin and ‘Un Forfait Colonial’ » 
(History in Africa : 16). Hunkanrin, prince dahoméen 
et opposant à la colonisation, était un déporté poli-
tique qui fut arraché au Dahomey et envoyé en 1923 
dans le désert de Mauritanie, subissant la peine de 
ce que l’on appelait à l’époque « la guillotine sèche ». 
En 1931, deux ans avant d’être relâché et autorisé à 

rentrer au Dahomey, il fit paraître Un Forfait Colonial : 
l’esclavage en Mauritanie, dénonçant à la fois l’escla-
vage en Mauritanie et l’hypocrisie du message colo-
nial de la France censément défenseure de la liberté 
et de la justice. À l’instar de ses collègues dans cette 
partie, E. Ann MacDougall procède à une histoire 
sociale et politique de cette œuvre qui naît de l’exil de 
son auteur et de sa confrontation avec la société mau-
ritanienne sous domination coloniale, contre laquelle 
il dut lutter à la fois comme chrétien et homme noir. 
Ainsi, la focale est déplacée de l’homme, militant des 
droits humains, vers son œuvre et sa réception tar-
dive en tant que pamphlet anti-esclavagiste,. E. Ann 
MacDougall rappelle que cette œuvre a été élaborée 
en interaction avec un environnement et des acteurs, 
notamment mauritaniens, qui ne doivent pas être 
effacés de cette histoire qui tend, rétrospectivement, 
à ne retenir que l’homme et son combat. 

L’ultime chapitre de ce volume (chapitre 22 : 
« Edmond Fortier (1862–1928): Photographer, 
Documentarian and Creator of Stereotypes in West 
Africa ») a trait à la photographie comme source 
pour l’histoire. Daniela Moreau se penche sur la figure 
d’Edmond Fortier qui réalisa plus de 4 000 photogra-
phies en Afrique de l’Ouest entre 1895 et 1927 dans 
plus de cent endroits différents du Sénégal, Guinée, 
Mali, Côte d’Ivoire, Benin et Nigeria actuels. Il aurait, 
d’après les estimations de D. Moreau, produit plus 
d’un million de cartes postales qui ont largement 
circulé à travers le monde. Se pose alors la question de 
l’image de l’Afrique de l’Ouest qui fut véhiculée par ce 
médium. Le poids de la vision de Fortier est immense 
puisqu’il compte parmi les principaux fournisseurs 
d’images, parfois le seul, pour cette vaste partie du 
continent à cette époque. Paradoxalement, l’œuvre 
de Fortier souffre d’un déficit d’étude. L’une des séries 
les plus connues de son travail, la Collection Générale 
de 1906, issue d’un voyage de Conakry jusqu’à 
Tombouctou, est choisi comme objet d’étude par 
D. Moreau. Alors âgé de 43 ans, Fortier est à l’apogée 
de sa carrière. Son voyage est incarné par 500 cartes 
postales qui documentent des phénomènes extrê-
mement variés ; la mise en place du nouvel ordre 
colonial français et des performances publiques de 
diverses manifestations culturelles et religieuses qui 
furent photographiées pour la première fois. Cet 
aspect documentariste de son travail se fit plus pro-
noncé et volontariste à Tombouctou. Après 1906, il 
est possible d’observer un changement radical dans 
son approche et sa volonté de créer des photos 
stéréotypées et des images d’Épinal sur l’Afrique de 
l’Ouest. Au cours de rééditions par exemple, Fortier 
efface la présence d’Européens et de leurs habitations. 
Progressivement, ses représentations s’orientent vers 
une portraiture de l’Afrique de l’Ouest à destination 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Green Toby, Rossi Benedetta (eds.): Landscapes, Sources and Intellectual Projects of the West African Past. Essays in Honour of Paulo Fernando de
Moraes Farias, recensé par Hadrien Collet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 34	 96

III. Histoire

d’un public européen, devenant, consciemment 
ou non, l’un des propagandistes les plus actifs du 
colonialisme français et de ses projets politiques en 
Afrique.

Au final, plus qu’un classique livre de mélanges, 
Landscape, Sources and Intellectual Projects of the 
West African Past s’impose d’emblée comme un 
livre référence auprès duquel l’historien de l’Afrique 
de l’Ouest devra désormais faire une halte avant 
d’envisager quelque entreprise historiographique. 

Hadrien Collet 
FAO - UMR8171 Institut des mondes africains

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Green Toby, Rossi Benedetta (eds.): Landscapes, Sources and Intellectual Projects of the West African Past. Essays in Honour of Paulo Fernando de
Moraes Farias, recensé par Hadrien Collet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

