BCAI 34 (2020) Kadri Alice, Moreno Yolanda, Echevarria Ana (eds.): Circulaciones mudéjares y moriscas. Redes de contacto y representaciones, recensé par Alexandra

Merle

© IFAO 2026

| Il. HisTOIRE |

KADRI Alice, MORENO Yolanda,

ECHEVARRIA Ana (eds.)

Circulaciones mudéjares y moriscas. Redes de
contacto y representaciones

Madrid, Consejo Superior de Investigaciones
Cientificas (Estudios drabes e islamicos.
Monografias)

2018, 395 p.

ISBN: 978-84-00-10403-0

Ce volume, issu d’'un colloque international
organisé en octobre 2014 a la Casa de Velazquez
(Madrid), dans le cadre du programme de recherche
« Los mudéjares y moriscos de Castilla (siglos xi-
XVI) » soutenu par le Ministerio de Economia y
Competitividad et dirigé par Ana Echevarria Arsuaga,
s'inscrit dans une riche tradition, celle des études
consacrées aux musulmans d’Espagne avant et apres
leur conversion, qui est toujours vivace dans la pénin-
sule Ibérique et qui connait aujourd’hui en France un
regain de vitalité apres quelques fluctuations.

Bien que les co-éditrices soient toutes trois
médiévistes — Ana Echevarria Arsuaga, dont les rea
cherches sur les mudéjars sont bien connues, s'est en
effet entourée de deux jeunes chercheuses de talent,
une hispaniste, Alice Kadri, dont la thése s'inscrit
dans le courant actuel de renouveau des études sur
les textes aljamiados du xv€ siecle, et une historienne
qui a récemment publié une monographie sur les
mudéjars de Talavera de la Reina, Yolanda Moreno
Moreno (™ -, leur entreprise se rattache a I'histoire
sociale et culturelle des musulmans d’Espagne sur
une longue durée, puisqu’elle embrasse le temps des
mudéjars, depuis le xi€ siecle, et celui des morisques,
jusqu’a la veille de l'expulsion.

Lampleur de la période envisagée n'interdit pas
cependant de porter la plus grande attention aux
points d’articulation. Ainsi, le traitement des « circular
tions mudéjares et morisques », objet du volume, est
attentif aux conséquences des décrets de conversion
sur la mobilité et les circulations des individus et
de leur culture; en revanche, le volume n'envisage
pas les flux de populations résultant de I'expulsion
elle-méme, les «diasporas morisques » ayant déja
été l'objet de nombreuses publications, encore
augmentées a l'occasion du 400¢ anniversaire de
I'expulsion en 2009. Dans 'ample cadre temporel ainsi
établi, le volume laisse également de coté les formes
de mobilité forcées (les migrations de communautés
entieres, dans le contexte de la réorganisation des

(1) Mudéjares en Talavera de la Reina (1450-1502). Una minoria
religiosa integrada en el circuito econémico de la villa, Talavera

de la Reina, 2018.
|

territoires pris aux musulmans a I'¢poque médiévale,
oy, plus tard, les déportations de morisques apres la

révolte des Alpujarras, ou encore les déplacements

de captifs et d’esclaves), pour privilégier les déplacef
ments volontaires, certains réalisés avec I'accord des

autorités chrétiennes, et leurs modalités.

Le choix thématique qui a été fait est expliqué
dans l'introduction par la nécessité de mieux prendre
en compte les relations qui existaient entre des
communautés mudéjares, puis morisques, de taille
tres variée et souvent éloignées les unes des autres.
Selon les éditrices, la prise de conscience de la variété
des situations des communautés musulmanes, avant
et apres la conversion — une prise de conscience rela-
tivement ancienne, si 'on songe a un célebre article
de Fernand Braudel publié en 1947 — et la tendance
de la recherche a privilégier les études locales tres
fines, comporteraient le risque de perdre de vue
les contacts et les circulations entre des groupes de
mudéjars puis de morisques répartis dans la péninu
sule Ibérique, et avec l'autre rive de la Méditerranée
et méme |'Orient.

Autre affirmation fondatrice: d'emblée, les édin
trices du volume posent, comme un axiome, que la
réduction de la mobilité des communautés mudé-
jares soumises a une autorité chrétienne, puis des
morisques aprés la conversion, est «un mythe » ),
Mais si plusieurs des contributions font allusion aux
dispositions légales qui entendaient contréler ou
limiter les déplacements de ces populations, pour
démontrer leur inefficacité ou souligner les déroga-
tions possibles, sans doute n‘aurait-il pas été inutile
de leur consacrer, en préambule, une rapide mise
au point.

Le volume offre une structure équilibrée. Un
premier ensemble de trois articles (Pablo Ortego Rico,
Jean-Pierre Molénat, Xavier Casassas Canals) traite de
différents types de mobilité des mudéjars et s'inté-
resse aux réseaux qui permettaient cette mobilité.
Une seconde partie, composée de quatre contribu-
tions (Serafin de Tapia Sanchez, Luis Araus Ballesteros,
Trevor ). Dadson, Alice Carette-Ismail), concerne les
morisques et la maniére dont ils parvinrent a sur-
monter les efforts des autorités pour les fixer dans
un territoire. Une troisiéme partie rassemble quatre
chapitres (Maria Jesus Viguera Molins, Hossain
Bouzineb, Nuria de Castilla, Alice Kadri) consacrés a
la transmission d’informations et de savoirs sous la
forme de manuscrits. Enfin, Stéphane Boisselier cl6t

(2) «Conflits et refus de civilisation : Espagnols et morisques au
XVI¢ siecle », Annales, année 1947, 2-4, p. 397-410.

(3) «lafijacion de mudéjares y moriscos a la tierra antes de su
definitiva expulsion o, dicho de otra forma, la reducciéon de su
movilidad es un mito » (p. 12). |

BCAI 34

BCAl en ligne

8l

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BCAI 34 (2020) Kadri Alice, Moreno Yolanda, Echevarria Ana (eds.): Circulaciones mudéjares y moriscas. Redes de contacto y representaciones, recensé par Alexandra

Merle

© IFAO 2026

| Il. HisTOIRE |

le volume par un douziéme chapitre qui fait office
de bilan critique des travaux rassemblés ici.

Les deux premieres contributions étudient,
de fagon plus ou moins problématisée, la mobilité
des mudéjares vers le ddr al-Isldm, c'est-a-dire vers
Grenade ou vers des terres plus lointaines, que le
déplacement soit définitif ou implique un retour.
Pablo Ortego Rico s’intéresse aux mudéjars de
Castille au xv* siecle, tandis que Jean-Pierre Molénat
complete cette étude en examinant les relations des
musulmans de Castille et du Portugal avec ceux du
dar al-Islam sur une bien plus longue période, entre
le xn® et le xve siecle. Le premier pose une question
essentielle en s'interrogeant sur le réle joué par les
motivations religieuses dans la décision de quitter
la terre natale, et sur le poids de ces motivations
par rapport au sentiment de «naturalité », ce qui
est aussi une facon de s’interroger sur l'auto-repré-
sentation des mudéjars. Or, si dans certains cas le
désir de respecter scrupuleusement les obligations
du musulman I'emporte sur I'attachement a la terre,
menant de nombreux mudéjars a fuir vers le dar
al-Islam au mépris des dispositions légales castillanes
et des peines encourues, Pablo Ortego Rico montre
qu'il ne faut pas négliger 'importance d'explications
d’un autre ordre. Ainsi, il existe des motivations éco-
nomiques — les relations commerciales entre Grenade
et la Castille supposaient des circulations continues
d’individus, dans les deux sens — ou diplomatiques,
et l'on retrouve cette variété de motivations dans la
typologie des déplacements établie par Jean-Pierre
Molénat, qui mentionne des sauf-conduits octroyés
par les monarques castillans et portugais pour des
motifs diplomatiques ou commerciaux, mais aussi
pour des voyages détude, ou méme pour effectuer
le pélerinage a la Mecque que tout musulman doit
en principe accomplir. Bien s(ir, une mention spé-
ciale est réservée aux effets du décret de 1502 sur la
mobilité des musulmans de Castille: Pablo Ortego
Rico suggere que I'abandon par les mudéjars du ter-
ritoire castillan en 1502 fut plus important qu'on ne
I'a cru, et il montre que, apres la publication du décret,
l'autorisation des déplacements des morisques vers
la couronne d’Aragon et le Portugal pour de courtes
périodes, afin de ne pas nuire au commerce, a été la
porte ouverte a des migrations vers 'Afrique du Nord
depuis les ports du Levant et a un véritable exode.

Outre ces déplacements vers les terres de
I'lslam qui ne sauraient surprendre, méme si leurs
motivations sont plus variées qu'il n'y parait, les deux
articles mentionnent aussi des flux migratoires dans
I'autre sens et enregistrent I'arrivée en Castille ou au
Portugal de musulmans en provenance de terres
d’Islam: mudéjars qui avaient émigré a Grenade et qui

reviennent a leur terre d'origine, captifs qui, une fois
|

libérés, choisissent de rester en terre chrétienne, ou
encore familles des élites grenadines en conflit avec
leur souverain qui sétablissent en Castille sous Jean ||
et Henri IV et dont un certain nombre, moyennant
la conversion, finissent par s'intégrer a la noblesse
castillane.

La possibilité laissée aux mudéjars d'effectuer
le pélerinage a la Mecque est illustrée par I'étude de
relations écrites, qui viennent compléter les traces
de ces déplacements dans les registres mentionnant
le paiement des droits dont devaient s'acquitter les
musulmans qui s'embarquaient a Barcelone ou dans
d’autres ports. Xavier Casassas Canals offre une ana-
lyse de trois de ces relations ou rihla-s: une relation
anonyme en arabe datée de la fin du xivésiecle rela-
tant un pelerinage effectué en 1395-1396, une autre
de la fin xvesiecle, rédigée en castillan, en aljamiado
et en arabe; enfin, un texte daté du tout début du
xvi¢ siecle, a la fin de I'¢poque mudéjare aragonaise.
Pour Xavier Casassas, ces textes témoignent d’un
effort pour maintenir vivaces les traditions de I'lslam
dans la péninsule Ibérique, mais il s'interroge a juste
titre, au terme d’une analyse minutieuse, sur leur
spécificité par rapport a d’autres rihla-s rédigées par
des pélerins originaires d’autres espaces du monde
islamique. On pourrait aussi suggérer d’autres
comparaisons, tant les remarques sur la forme de
ces récits (I'apparition de la premiére personne du
singulier et de l'expérience individuelle, I'inclusion
d’informations pratiques destinées aux futurs
voyageurs), et sur I'appréhension de l'espace (un
découpage géographique suivant la progression vers
le but sacré du voyage, une caractérisation des lieux
suivant leur degré de sacralité), rappellent dans une
certaine mesure les analyses portant sur les récits de
pelerinages chrétiens en Terre sainte.

La seconde partie du volume, consacrée a la
«mobilité morisque face aux pressions de I'Etat:
adaptation, réaction », envisage cette mobilité depuis
différents points de vue, et combine des analyses
de cas et des études de plus grande ampleur. A la
premiére catégorie appartiennent les contributions
de Luis Araus Ballesteros et de Trevor ). Dadson. Le
premier utilise la documentation liée a un proces
sur une affaire d’héritage pour analyser les relations
de parenté et de sociabilité — impliquant éventuele
lement des déplacements — entre des morisques
de Cuéllar et de Valladolid, entre 1512 et 1520. Le
second s’intéresse spécifiquement aux morisques
du «campo de Calatrava », enracinés depuis des
siecles dans cette région. Trevor ). Dadson montre
que cette présence permanente n’interdit pas la
mobilité: non seulement les morisques de cette
région se déplacaient, pour des raisons tres diverses,

mais I'importance de cette petite communauté ne
|

BCAI 34

BCAl en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Merle

© IFAO 2026

cessa de croitre au cours du xvi® siecle, grace a un
mouvement d’'immigration en plusieurs vagues d{i
sans doute aux conditions de vie tres favorables dont
jouissaient ces morisques — notons que leurs occupae
tions consistaient essentiellement a cultiver la terre.

Le remarquable article de Serafin de Tapia
embrasse une zone géographique plus ample, toute
la Vieille Castille — avec toutefois un intérét partie
culier pour les communautés d’Avila et d’Arévalo,
les mieux connues —, et s'intéresse a des morisques
dont les activités professionnelles étaient liées a la
mobilité: les muletiers, marchands et messagers qui
arpentaient inlassablement les chemins de Castille,
et qui, souvent, choisissaient ces professions pour
ne pas étre a la merci de maitres ou de supérieurs
vieux-chrétiens et pour échapper au contréle de leurs
pratiques religieuses. Ces individus jouaient un réle
clé dans le fonctionnement de réseaux morisques
qui impliquaient aussi des tenanciers d'auberges.
L'auteur retrace les efforts de I'Inquisition pour
pénétrer ces réseaux qui permettaient la survie des
pratiques musulmanes et les départs clandestins vers
les terres de I'lslam, jusqu’a des opérations dignes
d’'un roman d'espionnage, incluant I'emploi d’agents
infiltrés qui, en se faisant passer pour des envoyés du
roi d’Alger, parvinrent a mettre au jour les réseaux
existants entre la Vieille Castille et 'Afrique du Nord
ou méme Salonique. Cet examen des relations entre
les activités itinérantes (et notamment marchandes)
des morisques et leur résistance a I'acculturation, qui
constitue un des articles les plus passionnants du
volume, se clét sur une incitation trés bienvenue a
étendre l'étude a d’autres communautés morisques.

Enfin, Alice Carette-Ismail donne un apercgu
des représentations chrétiennes de cette mobilité
morisque dans les trois récits bien connus de la rébel-
lion des Alpujarras (1568-71), la Rebelion y castigo de
los moriscos de Luis del Marmol Carvajal (1600), la
Guerra de Granada de Diego Hurtado de Mendoza
(1610), et la Segunda parte de las Guerras civiles de
Granada de Ginés Pérez de Hita (1619), trois récits
dont les divergences formelles et idéologiques ont été
maintes fois relevées. Alice Carette propose ici une
relecture de ces textes, attentive a la maniére dont
ils rendent compte de diverses circulations: celle des
individus, jusqu’aux mesures de déportation apres
la répression, mais aussi celle de certains objets (les
armes notamment), et des idées ou mots d'ordre
appelant au soulévement.

Aprés cette incursion un peu isolée dans le
domaine des représentations, la derniére partie du
volume concerne la circulation des informations et
des savoirs entre les communautés mudéjares puis
morisques, a travers la transmission décrits. Maria

Jests Viguera Molins présente une remarquable
|

Ill. HisTOIRE |

mise au point des problemes méthodologiques

auxquels est confrontée la recherche sur les manus-
crits mudéjars et morisques en langue arabe ou en

aljamiado, et des connaissances actuelles sur les

manuscrits répertoriés et sur leur mode d'élabora-
tion, de transmission et de conservation. La maniére

dont ces manuscrits sont parvenus jusqu’a nous est

variable et souvent rocambolesque - la minutieuse

analyse que Nuria de Castilla consacre ensuite a

cing « manuscrits morisques perdus » en est une

bonne illustration —, certains ayant été confisqués

par I'Inquisition, d’autres découverts fortuitement

dans les parois de maisons morisques ou ils étaient

dissimulés depuis des siecles, d'autres encore retroue
vés loin de la péninsule Ibérique, parfois dans des

collections privées au sein desquelles ils étaient entrés

apres un itinéraire accidenté. Maria Jests Viguera

Molins montre comment la diffusion des écrits, tres

dynamique au temps d’al-Andalus puis sans doute

réduite, est nécessairement devenue clandestine

apres l'interdiction faite aux nouveaux convertis de

posséder des livres en langue arabe (bien quon fit

une distinction entre les écrits religieux et ceux qui

portaient sur d’autres matiéres), et propose des pistes

pour expliquer I'importance de cette production

écrite, toujours sous forme manuscrite, en langue

arabe et/ou en aljamiado.

Les interrogations portant sur la diffusion de ces
écrits rejoignent la question de I'identité qui traverse
tout le volume: peut-on expliquer le dynamisme de
la production et de la circulation des manuscrits

— circulation dont les études linguistiques et philo}
logiques menées a la suite apportent des preuves,
puisquelles mettent respectivement en lumiere un
phénomene d’harmonisation des graphies aljamia-
das qui ne peut étre spontané (Hossain Bouzineb) et
un cas de copies avec plusieurs variantes d'un méme
texte (Alice Kadri) — par une démarche consciente de
préservation de l'identité, et surtout par une volonté
de résistance ?

La plupart des travaux réunis ici répondent a
cette question par l'affirmative; de méme, les circulaf
tions d'individus sont explicitement mises en relation
avec l'identité des communautés mudéjares, puis mo-
risques, méme si cette relation ne semble pas fonc-
tionner toujours dans le méme sens. Pour Jean-Pierre
Molénat, le contact constant entre les communautés
mudéjares et les terres de I'lslam, dont on a vu qu'il
répondait a des motivations variées, «explique en
partie la résistance a I'acculturation, manifestée par
le maintien de la pratique de la langue et de son
maniement écrit » (p. 87), mais on peut aussi avoir
I'impression, a la lecture d'autres contributions, que
les déplacements et circulations avaient pour but

de préserver l'identité et de résister a I'acculturation,
|

| BCAI 34

BCAl en ligne

83

BCAI 34 (2020) Kadri Alice, Moreno Yolanda, Echevarria Ana (eds.): Circulaciones mudéjares y moriscas. Redes de contacto y representaciones, recensé par Alexandra

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

surtout lorsqu’il s’agit des morisques, a propos
desquels la possibilité d'une adhésion a la religion
chrétienne et d’'une volonté d’assimilation ne semble
pas étre envisagée. Aussi Stéphane Boissellier met-il
en garde dans sa conclusion, a juste titre a notre avis,
contre une «interprétation trop fortement identi-
taire des circulations » %), et, tout simplement, contre
une surestimation de I'importance de I'identité aux
yeux des mudéjars et des morisques eux-mémes,
avant de suggérer que leurs déplacements relévent
d’une tradition et ne seraient donc pas forcément
«des actes de résistance d’'une culture minoritaire
contre la culture dominante » (p. 380).

Sans doute les interrogations sur le rapport
entre déplacement et intégration ou volonté de
«résistance identitaire » des morisques®) ne sont-
elles pas closes: cet ouvrage de qualité contribue
efficacement a lancer le débat sur cette question d'un
intérét évident, et fait progresser les connaissances
au méme titre que d’autres travaux qui, eux, attirent
I'attention sur les stratégies d’intégration de familles
morisques, en général issues des élites, dans la société
vieille-chrétienne ®), et sur leur maitrise de codes
culturels impliquant par exemple la commande de
généalogies ou d'oeuvres historiographiques visant a
recomposer leur passé.

Alexandra Merle
Normandie Université, UNICAEN

(4) Voir en particulier p. 379 ol Stéphane Boissellier note que
«les contributions de ce volume acceptent parfois cette prémisse
sans la questionner ».

(5) On rappellera ici le titre sous lequel Bernard Vincent a
récemment republié une vingtaine des articles qu'il a consacrés
aux morisques au cours de sa carriére: Llslam d’Espagne au
XVI° siécle. Résistances identitaires des morisques, Bouchéne, 2017.
(6) On pourra consulter les travaux de Enrique Soria Mesa sur
les élites grenadines (par exemple, « Una gran familia. Las élites
moriscas del reino de Granada », Estudis: Revista de historia
moderna, n° 35, 2009, p. 9-36), et ceux de José Antonio Garcia
Lujan sur le lignage des Granada Venegas. Voir aussi I'ouvrage
coordonné par Rafael M. Pérez Garcia et Manuel F. Fernandez
Chaves, Las élites moriscas entre Granada y el reino de Sevilla.
Rebelion, castigo y supervivencias, Sevilla, Editorial Universidad

de Sevilla, 2015.
| |

BCAI 34 84
BCAI 34 (2020) Kadri Alice, Moreno Yolanda, Echevarria Ana (eds.): Circulaciones mudéjares y moriscas. Redes de contacto y representaciones, recensé par Alexandra
Merle
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net



http://www.tcpdf.org

