
	 BCAI 34	 81

III. Histoire

Kadri �Alice, Moreno Yolanda,  
Echevarría Ana (eds.)  
Circulaciones mudéjares y moriscas. Redes de 
contacto y representaciones

Madrid, Consejo Superior de Investigaciones 
Científicas (Estudios árabes e islámicos. 
Monografías) 
2018, 395 p. 
ISBN : 978-84-00-10403-0

Ce volume, issu d’un colloque international 
organisé en octobre 2014 à la Casa de Velázquez 
(Madrid), dans le cadre du programme de recherche 
« Los mudéjares y moriscos de Castilla (siglos xi-
xvi) » soutenu par le Ministerio de Economía y 
Competitividad et dirigé par Ana Echevarría Arsuaga, 
s’inscrit dans une riche tradition, celle des études 
consacrées aux musulmans d’Espagne avant et après 
leur conversion, qui est toujours vivace dans la pénin-
sule Ibérique et qui connaît aujourd’hui en France un 
regain de vitalité après quelques fluctuations. 

Bien que les co-éditrices soient toutes trois 
médiévistes – Ana Echevarría Arsuaga, dont les re�-
cherches sur les mudéjars sont bien connues, s’est en 
effet entourée de deux jeunes chercheuses de talent, 
une hispaniste, Alice Kadri, dont la thèse s’inscrit 
dans le courant actuel de renouveau des études sur 
les textes aljamiados du xve siècle, et une historienne 
qui a récemment publié une monographie sur les 
mudéjars de Talavera de la Reina, Yolanda Moreno 
Moreno (1) –, leur entreprise se rattache à l’histoire 
sociale et culturelle des musulmans d’Espagne sur 
une longue durée, puisqu’elle embrasse le temps des 
mudéjars, depuis le xie siècle, et celui des morisques, 
jusqu’à la veille de l’expulsion. 

L’ampleur de la période envisagée n’interdit pas 
cependant de porter la plus grande attention aux 
points d’articulation. Ainsi, le traitement des « circula�-
tions mudéjares et morisques », objet du volume, est 
attentif aux conséquences des décrets de conversion 
sur la mobilité et les circulations des individus et 
de leur culture ; en revanche, le volume n’envisage 
pas les flux de populations résultant de l’expulsion 
elle-même, les « diasporas morisques » ayant déjà 
été l’objet de nombreuses publications, encore 
augmentées à l’occasion du 400e anniversaire de 
l’expulsion en 2009. Dans l’ample cadre temporel ainsi 
établi, le volume laisse également de côté les formes 
de mobilité forcées (les migrations de communautés 
entières, dans le contexte de la réorganisation des 

(1)  Mudéjares en Talavera de la Reina (1450-1502). Una minoría 
religiosa integrada en el circuito económico de la villa, Talavera 
de la Reina, 2018.

territoires pris aux musulmans à l’époque médiévale, 
ou, plus tard, les déportations de morisques après la 
révolte des Alpujarras, ou encore les déplacements 
de captifs et d’esclaves), pour privilégier les déplace�-
ments volontaires, certains réalisés avec l’accord des 
autorités chrétiennes, et leurs modalités. 

Le choix thématique qui a été fait est expliqué 
dans l’introduction par la nécessité de mieux prendre 
en compte les relations qui existaient entre des 
communautés mudéjares, puis morisques, de taille 
très variée et souvent éloignées les unes des autres. 
Selon les éditrices, la prise de conscience de la variété 
des situations des communautés musulmanes, avant 
et après la conversion – une prise de conscience rela�-
tivement ancienne, si l’on songe à un célèbre article 
de Fernand Braudel publié en 1947 (2) – et la tendance 
de la recherche à privilégier les études locales très 
fines, comporteraient le risque de perdre de vue 
les contacts et les circulations entre des groupes de 
mudéjars puis de morisques répartis dans la pénin�-
sule Ibérique, et avec l’autre rive de la Méditerranée 
et même l’Orient. 

Autre affirmation fondatrice : d’emblée, les édi�-
trices du volume posent, comme un axiome, que la 
réduction de la mobilité des communautés mudé-
jares soumises à une autorité chrétienne, puis des 
morisques après la conversion, est « un mythe » (3). 
Mais si plusieurs des contributions font allusion aux 
dispositions légales qui entendaient contrôler ou 
limiter les déplacements de ces populations, pour 
démontrer leur inefficacité ou souligner les déroga-
tions possibles, sans doute n’aurait-il pas été inutile 
de leur consacrer, en préambule, une rapide mise 
au point.

Le volume offre une structure équilibrée. Un 
premier ensemble de trois articles (Pablo Ortego Rico, 
Jean-Pierre Molénat, Xavier Casassas Canals) traite de 
différents types de mobilité des mudéjars et s’inté-
resse aux réseaux qui permettaient cette mobilité. 
Une seconde partie, composée de quatre contribu-
tions (Serafín de Tapia Sánchez, Luis Araus Ballesteros, 
Trevor J. Dadson, Alice Carette-Ismaïl), concerne les 
morisques et la manière dont ils parvinrent à sur-
monter les efforts des autorités pour les fixer dans 
un territoire. Une troisième partie rassemble quatre 
chapitres (María Jesús Viguera Molins, Hossain 
Bouzineb, Nuria de Castilla, Alice Kadri) consacrés à 
la transmission d’informations et de savoirs sous la 
forme de manuscrits. Enfin, Stéphane Boisselier clôt 

(2)   « Conflits et refus de civilisation : Espagnols et morisques au 
xvie siècle », Annales, année 1947, 2-4, p. 397-410.  
(3)   « la fijación de mudéjares y moriscos a la tierra antes de su 
definitiva expulsión o, dicho de otra forma, la reducción de su 
movilidad es un mito » (p. 12).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Kadri Alice, Moreno Yolanda, Echevarría Ana (eds.): Circulaciones mudéjares y moriscas. Redes de contacto y representaciones, recensé par Alexandra
Merle
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 34	 82

III. Histoire

le volume par un douzième chapitre qui fait office 
de bilan critique des travaux rassemblés ici.

Les deux premières contributions étudient, 
de façon plus ou moins problématisée, la mobilité 
des mudéjares vers le dār al-Islām, c’est-à-dire vers 
Grenade ou vers des terres plus lointaines, que le 
déplacement soit définitif ou implique un retour. 
Pablo Ortego Rico s’intéresse aux mudéjars de 
Castille au xve siècle, tandis que Jean-Pierre Molénat 
complète cette étude en examinant les relations des 
musulmans de Castille et du Portugal avec ceux du 
dār al-Islām sur une bien plus longue période, entre 
le xiie et le xve siècle. Le premier pose une question 
essentielle en s’interrogeant sur le rôle joué par les 
motivations religieuses dans la décision de quitter 
la terre natale, et sur le poids de ces motivations 
par rapport au sentiment de « naturalité », ce qui 
est aussi une façon de s’interroger sur l’auto-repré-
sentation des mudéjars. Or, si dans certains cas le 
désir de respecter scrupuleusement les obligations 
du musulman l’emporte sur l’attachement à la terre, 
menant de nombreux mudéjars à fuir vers le dār 
al-Islām au mépris des dispositions légales castillanes 
et des peines encourues, Pablo Ortego Rico montre 
qu’il ne faut pas négliger l’importance d’explications 
d’un autre ordre. Ainsi, il existe des motivations éco-
nomiques – les relations commerciales entre Grenade 
et la Castille supposaient des circulations continues 
d’individus, dans les deux sens – ou diplomatiques, 
et l’on retrouve cette variété de motivations dans la 
typologie des déplacements établie par Jean-Pierre 
Molénat, qui mentionne des sauf-conduits octroyés 
par les monarques castillans et portugais pour des 
motifs diplomatiques ou commerciaux, mais aussi 
pour des voyages d’étude, ou même pour effectuer 
le pèlerinage à la Mecque que tout musulman doit 
en principe accomplir. Bien sûr, une mention spé-
ciale est réservée aux effets du décret de 1502 sur la 
mobilité des musulmans de Castille : Pablo Ortego 
Rico suggère que l’abandon par les mudéjars du ter-
ritoire castillan en 1502 fut plus important qu’on ne 
l’a cru, et il montre que, après la publication du décret, 
l’autorisation des déplacements des morisques vers 
la couronne d’Aragon et le Portugal pour de courtes 
périodes, afin de ne pas nuire au commerce, a été la 
porte ouverte à des migrations vers l’Afrique du Nord 
depuis les ports du Levant et à un véritable exode. 

Outre ces déplacements vers les terres de 
l’Islam qui ne sauraient surprendre, même si leurs 
motivations sont plus variées qu’il n’y paraît, les deux 
articles mentionnent aussi des flux migratoires dans 
l’autre sens et enregistrent l’arrivée en Castille ou au 
Portugal de musulmans en provenance de terres 
d’Islam : mudéjars qui avaient émigré à Grenade et qui 
reviennent à leur terre d’origine, captifs qui, une fois 

libérés, choisissent de rester en terre chrétienne, ou 
encore familles des élites grenadines en conflit avec 
leur souverain qui s’établissent en Castille sous Jean II 
et Henri IV et dont un certain nombre, moyennant 
la conversion, finissent par s’intégrer à la noblesse 
castillane. 

La possibilité laissée aux mudéjars d’effectuer 
le pèlerinage à la Mecque est illustrée par l’étude de 
relations écrites, qui viennent compléter les traces 
de ces déplacements dans les registres mentionnant 
le paiement des droits dont devaient s’acquitter les 
musulmans qui s’embarquaient à Barcelone ou dans 
d’autres ports. Xavier Casassas Canals offre une ana-
lyse de trois de ces relations ou rihla-s : une relation 
anonyme en arabe datée de la fin du xive siècle rela-
tant un pèlerinage effectué en 1395-1396, une autre 
de la fin xve siècle, rédigée en castillan, en aljamiado 
et en arabe ; enfin, un texte daté du tout début du 
xvie siècle, à la fin de l’époque mudéjare aragonaise. 
Pour Xavier Casassas, ces textes témoignent d’un 
effort pour maintenir vivaces les traditions de l’Islam 
dans la péninsule Ibérique, mais il s’interroge à juste 
titre, au terme d’une analyse minutieuse, sur leur 
spécificité par rapport à d’autres rihla-s rédigées par 
des pèlerins originaires d’autres espaces du monde 
islamique. On pourrait aussi suggérer d’autres 
comparaisons, tant les remarques sur la forme de 
ces récits (l’apparition de la première personne du 
singulier et de l’expérience individuelle, l’inclusion 
d’informations pratiques destinées aux futurs 
voyageurs), et sur l’appréhension de l’espace (un 
découpage géographique suivant la progression vers 
le but sacré du voyage, une caractérisation des lieux 
suivant leur degré de sacralité), rappellent dans une 
certaine mesure les analyses portant sur les récits de 
pèlerinages chrétiens en Terre sainte. 

La seconde partie du volume, consacrée à la 
« mobilité morisque face aux pressions de l’État : 
adaptation, réaction », envisage cette mobilité depuis 
différents points de vue, et combine des analyses 
de cas et des études de plus grande ampleur. À la 
première catégorie appartiennent les contributions 
de Luis Araus Ballesteros et de Trevor J. Dadson. Le 
premier utilise la documentation liée à un procès 
sur une affaire d’héritage pour analyser les relations 
de parenté et de sociabilité – impliquant éventuel�-
lement des déplacements – entre des morisques 
de Cuéllar et de Valladolid, entre 1512 et 1520. Le 
second s’intéresse spécifiquement aux morisques 
du « campo de Calatrava », enracinés depuis des 
siècles dans cette région. Trevor J. Dadson montre 
que cette présence permanente n’interdit pas la 
mobilité : non seulement les morisques de cette 
région se déplaçaient, pour des raisons très diverses, 
mais l’importance de cette petite communauté ne 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Kadri Alice, Moreno Yolanda, Echevarría Ana (eds.): Circulaciones mudéjares y moriscas. Redes de contacto y representaciones, recensé par Alexandra
Merle
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 34	 83

III. Histoire

cessa de croître au cours du xvie siècle, grâce à un 
mouvement d’immigration en plusieurs vagues dû 
sans doute aux conditions de vie très favorables dont 
jouissaient ces morisques – notons que leurs occupa�-
tions consistaient essentiellement à cultiver la terre. 

Le remarquable article de Serafín de Tapia 
embrasse une zone géographique plus ample, toute 
la Vieille Castille – avec toutefois un intérêt parti�-
culier pour les communautés d’Ávila et d’Arévalo, 
les mieux connues –, et s’intéresse à des morisques 
dont les activités professionnelles étaient liées à la 
mobilité : les muletiers, marchands et messagers qui 
arpentaient inlassablement les chemins de Castille, 
et qui, souvent, choisissaient ces professions pour 
ne pas être à la merci de maîtres ou de supérieurs 
vieux-chrétiens et pour échapper au contrôle de leurs 
pratiques religieuses. Ces individus jouaient un rôle 
clé dans le fonctionnement de réseaux morisques 
qui impliquaient aussi des tenanciers d’auberges. 
L’auteur retrace les efforts de l’Inquisition pour 
pénétrer ces réseaux qui permettaient la survie des 
pratiques musulmanes et les départs clandestins vers 
les terres de l’Islam, jusqu’à des opérations dignes 
d’un roman d’espionnage, incluant l’emploi d’agents 
infiltrés qui, en se faisant passer pour des envoyés du 
roi d’Alger, parvinrent à mettre au jour les réseaux 
existants entre la Vieille Castille et l’Afrique du Nord 
ou même Salonique. Cet examen des relations entre 
les activités itinérantes (et notamment marchandes) 
des morisques et leur résistance à l’acculturation, qui 
constitue un des articles les plus passionnants du 
volume, se clôt sur une incitation très bienvenue à 
étendre l’étude à d’autres communautés morisques.

Enfin, Alice Carette-Ismaïl donne un aperçu 
des représentations chrétiennes de cette mobilité 
morisque dans les trois récits bien connus de la rébel-
lion des Alpujarras (1568-71), la Rebelión y castigo de 
los moriscos de Luis del Mármol Carvajal (1600), la 
Guerra de Granada de Diego Hurtado de Mendoza 
(1610), et la Segunda parte de las Guerras civiles de 
Granada de Ginés Pérez de Hita (1619), trois récits 
dont les divergences formelles et idéologiques ont été 
maintes fois relevées. Alice Carette propose ici une 
relecture de ces textes, attentive à la manière dont 
ils rendent compte de diverses circulations : celle des 
individus, jusqu’aux mesures de déportation après 
la répression, mais aussi celle de certains objets (les 
armes notamment), et des idées ou mots d’ordre 
appelant au soulèvement. 

Après cette incursion un peu isolée dans le 
domaine des représentations, la dernière partie du 
volume concerne la circulation des informations et 
des savoirs entre les communautés mudéjares puis 
morisques, à travers la transmission d’écrits. María 
Jesús Viguera Molins présente une remarquable 

mise au point des problèmes méthodologiques 
auxquels est confrontée la recherche sur les manus-
crits mudéjars et morisques en langue arabe ou en 
aljamiado, et des connaissances actuelles sur les 
manuscrits répertoriés et sur leur mode d’élabora-
tion, de transmission et de conservation. La manière 
dont ces manuscrits sont parvenus jusqu’à nous est 
variable et souvent rocambolesque – la minutieuse 
analyse que Nuria de Castilla consacre ensuite à 
cinq « manuscrits morisques perdus » en est une 
bonne illustration –, certains ayant été confisqués 
par l’Inquisition, d’autres découverts fortuitement 
dans les parois de maisons morisques où ils étaient 
dissimulés depuis des siècles, d’autres encore retrou�-
vés loin de la péninsule Ibérique, parfois dans des 
collections privées au sein desquelles ils étaient entrés 
après un itinéraire accidenté. María Jesús Viguera 
Molins montre comment la diffusion des écrits, très 
dynamique au temps d’al-Andalus puis sans doute 
réduite, est nécessairement devenue clandestine 
après l’interdiction faite aux nouveaux convertis de 
posséder des livres en langue arabe (bien qu’on fît 
une distinction entre les écrits religieux et ceux qui 
portaient sur d’autres matières), et propose des pistes 
pour expliquer l’importance de cette production 
écrite, toujours sous forme manuscrite, en langue 
arabe et/ou en aljamiado. 

Les interrogations portant sur la diffusion de ces 
écrits rejoignent la question de l’identité qui traverse 
tout le volume : peut-on expliquer le dynamisme de 
la production et de la circulation des manuscrits 

– circulation dont les études linguistiques et philo�-
logiques menées à la suite apportent des preuves, 
puisqu’elles mettent respectivement en lumière un 
phénomène d’harmonisation des graphies aljamia-
das qui ne peut être spontané (Hossain Bouzineb) et 
un cas de copies avec plusieurs variantes d’un même 
texte (Alice Kadri) – par une démarche consciente de 
préservation de l’identité, et surtout par une volonté 
de résistance ?

La plupart des travaux réunis ici répondent à 
cette question par l’affirmative ; de même, les circula�-
tions d’individus sont explicitement mises en relation 
avec l’identité des communautés mudéjares, puis mo-
risques, même si cette relation ne semble pas fonc-
tionner toujours dans le même sens. Pour Jean-Pierre 
Molénat, le contact constant entre les communautés 
mudéjares et les terres de l’Islam, dont on a vu qu’il 
répondait à des motivations variées, « explique en 
partie la résistance à l’acculturation, manifestée par 
le maintien de la pratique de la langue et de son 
maniement écrit » (p.  87), mais on peut aussi avoir 
l’impression, à la lecture d’autres contributions, que 
les déplacements et circulations avaient pour but 
de préserver l’identité et de résister à l’acculturation, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Kadri Alice, Moreno Yolanda, Echevarría Ana (eds.): Circulaciones mudéjares y moriscas. Redes de contacto y representaciones, recensé par Alexandra
Merle
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 34	 84

III. Histoire

surtout lorsqu’il s’agit des morisques, à propos 
desquels la possibilité d’une adhésion à la religion 
chrétienne et d’une volonté d’assimilation ne semble 
pas être envisagée. Aussi Stéphane Boissellier met-il 
en garde dans sa conclusion, à juste titre à notre avis, 
contre une « interprétation trop fortement identi-
taire des circulations » (4), et, tout simplement, contre 
une surestimation de l’importance de l’identité aux 
yeux des mudéjars et des morisques eux-mêmes, 
avant de suggérer que leurs déplacements relèvent 
d’une tradition et ne seraient donc pas forcément 
« des actes de résistance d’une culture minoritaire 
contre la culture dominante » (p. 380). 

Sans doute les interrogations sur le rapport 
entre déplacement et intégration ou volonté de 
« résistance identitaire » des morisques (5) ne sont-
elles pas closes : cet ouvrage de qualité contribue 
efficacement à lancer le débat sur cette question d’un 
intérêt évident, et fait progresser les connaissances 
au même titre que d’autres travaux qui, eux, attirent 
l’attention sur les stratégies d’intégration de familles 
morisques, en général issues des élites, dans la société 
vieille-chrétienne (6), et sur leur maîtrise de codes 
culturels impliquant par exemple la commande de 
généalogies ou d’œuvres historiographiques visant à 
recomposer leur passé.

Alexandra Merle 
Normandie Université, UNICAEN

(4)  Voir en particulier p. 379 où Stéphane Boissellier note que 
« les contributions de ce volume acceptent parfois cette prémisse 
sans la questionner ».
(5)  On rappellera ici le titre sous lequel Bernard Vincent a 
récemment republié une vingtaine des articles qu’il a consacrés 
aux morisques au cours de sa carrière : L’Islam d’Espagne au 
xvie siècle. Résistances identitaires des morisques, Bouchène, 2017.
(6)  On pourra consulter les travaux de Enrique Soria Mesa sur 
les élites grenadines (par exemple, « Una gran familia. Las élites 
moriscas del reino de Granada », Estudis : Revista de historia 
moderna, n° 35, 2009, p. 9-36), et ceux de José Antonio García 
Luján sur le lignage des Granada Venegas. Voir aussi l’ouvrage 
coordonné par Rafael M. Pérez García et Manuel F. Fernández 
Chaves, Las élites moriscas entre Granada y el reino de Sevilla. 
Rebelión, castigo y supervivencias, Sevilla, Editorial Universidad 
de Sevilla, 2015.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Kadri Alice, Moreno Yolanda, Echevarría Ana (eds.): Circulaciones mudéjares y moriscas. Redes de contacto y representaciones, recensé par Alexandra
Merle
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

