
 BCAI 34 65

III. HISTOIRE

Aillet  Cyrille (éd.) 
L’ibadisme dans les sociétés de l’Islam médiéval. 
Modèles et interactions

Berlin-Boston, De Gruyter
2018, 370 p.
ISBN : 9783110584394

L’ibāḍisme reste le parent pauvre des études 
d’islamologie et d’histoire des mondes musulmans 
médiévaux. Cet ouvrage est néanmoins une contri-
bution supplémentaire à l’important chantier de 
renouvellement des études portant sur les sociétés 
ibāḍites maghrébines et orientales prémodernes. 
Désormais mieux connue grâce aux travaux pionniers 
de J. Wilkinson, de P. Crone et, plus récemment, de 
C. Aillet et d’A. Gaiser, cette école juridique, parfois 
considérée comm e la troisième branche de l’islam, 
dévoile un riche patrimoine textuel encore trop peu 
exploité.

Fruit d’un colloque organisé en 2012 à la Casa 
de Velázquez, ce recueil de 21 articles rassemble les 
contributions des principaux chercheurs s’intéres-
sant à l’ibāḍisme médiéval. Il constitue, à n’en pas 
douter, une contribution majeure à l’étude du mou-
vement et de ses trajectoires historiques en Orient 
et en Occident. L’intérêt même de l’ouvrage est de 
proposer un panorama des évolutions politiques et 
sociales de communautés dispersées, constituant 
« l’archipel ibāḍite » (Aillet, p. 9). Archéologues et 
historiens s’y côtoient, suggérant l’importance de 
croiser sources textuelles et matérielles. Ciblant 
chacune des séquences chronologiques spécifiques, 
les contributions ouvrent des chantiers de recherche 
qu’il conviendra de poursuivre dans les années à venir.

L’ouvrage s’organise en quatre parties thé-
matiques. Trois articles introductifs permettent à 
C. Aillet, F. Donner et M. Brett de rappeler l’impor-
tance historique de l’ibāḍisme et la contribution du 
mouvement aux compétitions juridiques et histo-
riographiques caractérisant les premiers siècles de 
l’islam. Alors qu’un travail de décorticage critique des 
sources sunnites est en cours depuis une trentaine 
d’années, les textes ibāḍites n’ont encore jamais été 
étudiés pour eux-mêmes. 

C. Aillet, dans ces premières pages de cadrage, in-
siste sur l’absolue nécessité d’exploiter cette littérature 
largement disponible en Oman comme au Maghreb, 
et à même d’éclairer, sous un angle nouveau, l’histoire 
des marges omeyyades et abbassides. L’intérêt et 
l’objectif de l’ouvrage est de réinsérer l’ibāḍisme dans 
le champ plus large de l’histoire de l’islam, dépassant 
ainsi les cloisonnements communautaires, restés 
longtemps préjudiciables à ces courants considérés 
comme hétérodoxes (Aillet, p. 12-13). 

La seconde partie rassemblent des contributions 
qui balaient les grands enjeux de la période de for-
mation de l’ibāḍisme. On appréciera particulièrement 
les articles de R. Daghfous et de S. Frantsouzoff, qui 
se penchent sur le cas des révoltes ibāḍites dans la 
péninsule Arabique et sur l’historiographie du mou-
vement au Yémen. Concomitantes avec les révoltes 
maghrébines, ces insurrections de la décennie 740 
constituent la toile de fond présidant à l’instaura-
tion des imamats ibāḍites en Oman et au Yémen. Se 
livrant à une comparaison des différentes versions de 
la khuṭba d’Abū Ḥamza à La Mecque, S. Frantsouzoff 
essaie d’éclairer les modes de constitution d’une 
mémoire communautaire du mouvement. La khuṭba 
est d’ailleurs reproduite dans ses différentes versions, 
en arabe et traduite en anglais, permettant ainsi, à qui 
le souhaite, de tracer les variantes historiographiques. 
Si le propos est à compléter par une étude plus 
approfondie de l’histoire des communautés ibāḍites 
du Ḥaḍramawt, on notera néanmoins qu’il s’agit 
d’une des rares contributions existantes proposant 
une rétrospective des principales sources ibāḍites 
composées dans la région yéménite.

Les enjeux de la formation d’une communauté 
ibāḍite en contexte berbère sont étudiés par H. de 
Felipe, qui se livre également à une étude historio-
graphique des traditions ibāḍites et sunnites quant 
à la place des Berbères dans l’islam.

Les influences extérieures sur le mouvement 
des origines intéressent A. Gaiser et W. Madelung. 
Le premier suggère des connexions idéologiques 
entre le christianisme tardo-antique et l’exaltation du 
sacrifice (al-shirā) dans le kharijisme. L’article piste, à 
travers la poésie kharijite, les parallèles entre ces ima-
ginaires tardo-antiques. Mais l’auteur reste prudent : 
aucun transfert direct entre sources chrétiennes et 
musulmanes n’est manifeste. Ces liens paraissent être 
principalement le fait de la proximité géographique 
entre les premiers musulmans et les ascètes chrétiens 
du Moyen-Orient. W. Madelung, quant à lui, soulève 
la question de la parenté doctrinale entre ibāḍisme 
et zaydisme. Ce bref article suggère que la prise en 
compte de la circulation d’imaginaires politiques et 
religieux entre ces groupes doit être approfondie.

Enfin, E. Francesca se penche la construction 
d’un discours normatif dans l’ibāḍisme baṣrien à 
travers l’analyse d’une épître attribuée à Abū ‘Ubayda 
al-Tamīmī, considéré, par la tradition ibāḍite, comme 
le deuxième imam de la communauté.

La troisième partie de l’ouvrage est résolument 
tournée vers l’analyse de l’ancrage de l’ibāḍisme dans 
les territoires des marges. Les espaces maghrébins 
dominent les débats (6 articles sur 7). Seul l’article 
d’A. al-Sālimī, excellent connaisseur des fonds d’ar-
chives omanais, se penche sur le développement 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Aillet Cyrille (éd.): L’ibadisme dans les sociétés de l’Islam médiéval. Modèles et interactions, recensé par Enki Baptiste
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 34 66

III. HISTOIRE

de l’imamat dans la région sud-arabique à travers 
l’étude des relations tumultueuses entre les oulémas, 
les chefs de tribus et les shurāt (1). Parfois confus, le 
propos n’en reste pas moins précieux, tant les travaux 
sur l’ibāḍisme omanais médiéval sont rares.

Les sociétés en archipel de l’espace nord-africain 
font l’objet d’analyses monographiques (2), dont les 
résultats exposés ici sont souvent le fruit de chantiers 
de fouilles récents. L’objectif est d’explorer l’ancrage 
progressif de l’ibāḍisme et du ṣufrisme dans ces ter-
ritoires où préexistaient généralement des structures 
de peuplement antérieures à la conquête islamique. 
L’article de C. Capel & A. Fili porte sur Sijilmāsa et les 
premiers siècles de l’histoire de cette cité. Les articles 
de C. Aillet, M. Chekhab-Abudaya et M. Meouak sont 
consacrés aux régions oasiennes du Rīġ et de Wārjlān. 
L’examen des ruines de Ourgla/Sadrāta par C. Aillet (3) 
et d’un ensemble de quṣūr du Bas-Sahara algérien par 
M. Chekhab-Abudaya éclaire l’organisation sociale et 
politique de l’archipel ibāḍite en contexte saharien. 
Après la chute de l’imamat rustumide de Tāhart, les 
communautés ibāḍites se rassemblèrent dans ces 
quṣūr, situés aux lisières du désert, et dont la fonction 
correspondait parfaitement à la « logique réticulaire 
de l’archipel ibāḍite » (Aillet, p. 14). Ces groupements 
oasiens devinrent des relais essentiels du commerce 
transsaharien entre les royaumes d’Afrique noire et la 
Méditerranée. En outre, ce dynamisme commercial 
se coupla rapidement avec un renouveau de la doc-
trine ibāḍite via la formation de ḥalqa-s. Ces cercles 
d’enseignement devinrent les conservatoires de la 
mémoire communautaire ibāḍite.

On relèvera l’originalité de l’approche de 
M. Meouak. En s’intéressant aux toponymes de la 

(1) Le terme désigne des volontaires ibāḍites ayant décidé de 
faire don de leur vie pour défendre leur foi et participer au réta-
blissement de l’imamat. En Oman, ces shurāt ont rapidement 
constitué un corps armé puissant sur lequel l’imamat a peiné à 
établir sa domination.
(2) On soulignera que ce concept de « sociétés en archipel » 
sera au cœur d’un numéro prochain de la Revue des mondes 
musulmans et de la Méditerranée, dirigé par C. Aillet, C. Capel et 
É. Voguet. Voir l’appel à contribution : [https://journals.opene-
dition.org/remmm/12474]. On rappellera également la récente 
soutenance d’Habilitation à diriger des recherches de C. Aillet, 
dont le mémoire inédit, qui devrait être publié dans les années 
à venir, s’intitulait : L’archipel ibadite au Maghreb médiéval. Un 
islam des marges ?
(3) L’article reprend les résultats d’une recherche menée depuis 
plusieurs années à Ouargla/Sadrāta et à partir des archives de 
M. Van Berchem par C. Aillet, S. Gilotte, et P. Cressier, dans le 
cadre du projet ANR Maghribadite. On renverra, pour un bilan 
de ces recherches, à l’ouvrage collectif paru récemment : C. Aillet, 
S. Gilotte, P. Cressier (éds.), Sedrata. Histoire et archéologie d’un 
carrefour du Sahara médiéval à la lumière des archives inédite 
de Marguerite van Berchem, Collection de la Casa de Velázquez, 
Madrid, 2017.

région, ce dernier se livre à une étude de « sémantique 
géographique saharienne » (Meouak, p. 247) afin de 
comprendre les modalités d’occupation des espaces 
entre le xie et le xvie siècle. On notera que son article 
propose des pistes de recherche qu’emprunte, pour 
le cas djerbien, P. Love, à savoir une « éco-histoire » 
des territoires ibāḍites.

L’article d’I. Bahaz sur le pouvoir rustumide est 
plus classique. L’auteur s’intéresse à la dynastie et à la 
nature de son système politique. On regrettera une 
bibliographie datée – la référence la plus récente 
remontant au début des années 90 – qui ignore des 
travaux parus récemment sur la question (4).

La dynastie rustumide et son environnement 
idéologique sont au cœur de l’article de V. Prevost. 
Cette dernière, à partir des sources textuelles wah-
bites (5), réévalue la diversité des sectes ibāḍites dans 
le sud tunisien. Ce que cette recension des groupes 
schismatiques met en exergue, c’est la manière dont 
ces entités dissidentes essaimèrent à l’époque où le 
pouvoir rustumide tentait de renforcer son emprise 
sur la région, au ixe siècle. Les régions abordées sont 
cartographiées, ce qui aide grandement à la lecture 
de l’article. Par ailleurs, une carte synthétise les 
implantations de ces dissidences ibāḍites au Maghreb 
(Prevost, p. 170).

Trois articles de la dernière partie de l’ouvrage 
sont consacrés aux interactions entre l’ibāḍisme et 
les autres courants religieux influents au Maghreb. 
L’ascension des Fatimides et l’étude des controverses 
entre le mouvement chiite et l’ibāḍisme dans le cadre 
de la grande révolte d’Abū Yazīd permet à P. Walker 
de réévaluer l’apport des sources ibāḍites dans la 
compréhension du phénomène fatimide au Maghreb. 
Si les sources révèlent des conflits doctrinaux entre 
ces entités politico-religieuses, les contributions 
du présent volume révèlent aussi la capacité de 
l’ibāḍisme à s’adapter à un contexte politique renou-
velé et à élaborer des stratégies de négociation avec 
les puissances voisines. Ces travaux permettent de 
contrebalancer le récit historique ibāḍite, qui préfère 
insister sur la dichotomie entre un âge d’or révolu, 

(4) C. Aillet, « Tāhart et les origines de l’imamat rustumide. 
Matrice orientale et ancrage local », Annales islamologiques, 45, 
2011, p. 47-79 ; Id. « L’image du bon gouvernement et le façonne-
ment d’une mémoire commentaire dans l’ibadisme maghrébin 
médiéval », xlve Congrès de la Société des Historiens Médiévistes 
et l’Enseignement supérieur public, Nancy-Metz, 2014, Apprendre, 
produire, se conduire. Le modèle au Moyen Âge, Publications de 
la Sorbonne, Paris, 2015, p. 331-345.
(5) Le wahbisme, à ne pas confondre avec la célèbre idéologie 
saoudienne wahhabite, renvoie à l’orthodoxie ibāḍite maghré-
bine telle qu’elle s’est imposée à la suite de l’imamat de ‘Abd 
al-Wahhāb (r. 784-824). Elle s’oppose au nukkārisme, courant 
schismatique concurrent.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Aillet Cyrille (éd.): L’ibadisme dans les sociétés de l’Islam médiéval. Modèles et interactions, recensé par Enki Baptiste
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 34 67

III. HISTOIRE

marqué par la présence des imamats, ayant laissé 
place à un état d’oppression et de tyrannie.

Les articles d’A. Amara et de M. Hassen ana-
lysent l’expansion du mālikisme et l’effacement 
progressif de l’ibāḍisme dans la région. Le second 
se livre (trop rapidement malheureusement) à une 
intéressante recension de la terminologie descriptive 
négative employée par les sunnites pour désigner les 
ibāḍites. Celle-ci semble proliférer lors des épisodes 
de tensions politiques. À l’inverse, les périodes 
de détente révèlent une plus grande labilité des 
discours juridiques vis-à-vis du courant rival. Le recul 
de l’ibāḍisme au Maghreb, dont A. Amara identifie 
une première phase au xe siècle, à la suite du conflit 
contre les Fatimides, et qui devient manifeste à partir 
du xie siècle, est un phénomène complexe. Plusieurs 
causes sont identifiées. Les campagnes militaires 
conduites par le pouvoir hafside dans le sud-est 
de l’Ifrīqiyya, et qui s’accompagnèrent de débats 
doctrinaux avec les populations locales, furent des 
moments de propagation de l’orthodoxie sunnite. 
La diffusion du modèle de la zaouïa mālikite semble 
également avoir joué un rôle prépondérant dans le 
recul de l’ibāḍisme. On regrettera néanmoins que 
ce point ne soit que rapidement traité par l’auteur.

A. Amara décrit avec clarté le processus de 
constitution d’un réseau mālikite au Maghreb occi-
dental et central dans le courant du xe siècle, un phé-
nomène qui semble être responsable d’une seconde 
vague de régression de l’ibāḍisme. Empruntant les 
itinéraires marchands, les savants sunnites relièrent 
les villes de la région. Ces dernières devinrent pro-
gressivement des pôles de diffusion de l’orthodoxie 
et organisèrent l’expansion du message normatif 
vers les espaces ruraux encore acquis à l’ibāḍisme. 
Au cours des xe-xie siècles, le discours religieux sun-
nite, soutenu par l’autorité politique et militaire, se 
durcit vis-à-vis de l’ibāḍisme, considéré comme une 
apostasie ou une école schismatique.

La quatrième partie est essentiellement tournée 
vers le Maghreb. Si l’article de M. Dridi referme ce 
volume en suggérant de dépasser ce clivage Orient-
Occident pour prendre la mesure de la circulation 
du savoir entre les communautés ibāḍites maghré-
bines et omanaises, l’Orient reste en marge de ces 
contributions.

Il serait souhaitable de prolonger ces travaux sur 
la réaction des communautés ibāḍites à l’intrusion de 
puissances religieuses et/ou politiques étrangères en 
Oman. L’histoire omanaise est particulièrement mal 
connue et le devenir de l’imamat après la guerre civile 
de 893 et l’envahissement de la région par les forces 
abbassides reste encore à éclaircir. Les interactions 
avec le pouvoir de Bagdad, mais également avec le 
chiisme (incursions qarmates et arrivée au pouvoir 

des Buyides en 955), constituent un cas d’étude sti-
mulant qu’il s’agira de creuser dans les années à venir.

Cet ouvrage symbolise la bonne santé des études 
ibāḍites. Des  nouvelles recherches devraient combler 
l’absence d’études plus approfondies sur l’ibāḍisme 
arabique et oriental. Loin des centres de l’orthodoxie, 
les marges de l’islam furent des espaces de produc-
tion de théories politiques et religieuses singulières, 
réceptacles d’une mémoire alternative des débuts 
de l’islam et de la pratique du pouvoir. En attendant 
l’ouverture de nouveaux chantiers de recherche, on 
appréciera la publication de ce bouquet d’études, qui 
connectent Maghreb et péninsule Arabique, histoire 
et archéologie, et rappellent l’impérative nécessité 
d’élargir notre cadre d’analyse de l’histoire des débuts 
de l’islam.

Enki Baptiste 
Université Lumière Lyon 2

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Aillet Cyrille (éd.): L’ibadisme dans les sociétés de l’Islam médiéval. Modèles et interactions, recensé par Enki Baptiste
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

