| Il. HisTOIRE |

AILLET Cyrille (éd.)
Libadisme dans les sociétés de I'lslam médiéval.
Modeéles et interactions

Berlin-Boston, De Gruyter
2018, 370 p.
ISBN: 9783110584394

Libadisme reste le parent pauvre des études
d’islamologie et d’histoire des mondes musulmans
médiévaux. Cet ouvrage est néanmoins une contri-
bution supplémentaire a I'important chantier de
renouvellement des études portant sur les sociétés
ibadites maghrébines et orientales prémodernes.
Désormais mieux connue grace aux travaux pionniers
de J. Wilkinson, de P. Crone et, plus récemment, de
C. Aillet et d'A. Gaiser, cette école juridique, parfois
considérée comme la troisieme branche de l'islam,
dévoile un riche patrimoine textuel encore trop peu
exploité.

Fruit d’'un colloque organisé en 2012 a la Casa
de Velazquez, ce recueil de 21 articles rassemble les
contributions des principaux chercheurs s'intéres-
sant a l'ibadisme médiéval. Il constitue, a n'en pas
douter, une contribution majeure a I'¢tude du mou-
vement et de ses trajectoires historiques en Orient
et en Occident. Lintérét méme de l'ouvrage est de
proposer un panorama des évolutions politiques et
sociales de communautés dispersées, constituant
«l'archipel ibadite » (Aillet, p.9). Archéologues et
historiens s’y cotoient, suggérant I'importance de
croiser sources textuelles et matérielles. Ciblant
chacune des séquences chronologiques spécifiques,
les contributions ouvrent des chantiers de recherche
qu'il conviendra de poursuivre dans les années a venir.

L'ouvrage s’'organise en quatre parties thé-
matiques. Trois articles introductifs permettent a
C. Aillet, F. Donner et M. Brett de rappeler I'impor-
tance historique de I'ibadisme et la contribution du
mouvement aux compétitions juridiques et histo-
riographiques caractérisant les premiers siecles de
I'islam. Alors qu’un travail de décorticage critique des
sources sunnites est en cours depuis une trentaine
d’années, les textes ibadites n'ont encore jamais été
étudiés pour eux-mémes.

C. Aillet, dans ces premiéres pages de cadrage, in-
siste sur I'absolue nécessité d'exploiter cette littérature
largement disponible en Oman comme au Maghreb,
etaméme déclairer, sous un angle nouveau, I'histoire
des marges omeyyades et abbassides. L'intérét et
l'objectif de I'ouvrage est de réinsérer I'ibadisme dans
le champ plus large de I'histoire de I'islam, dépassant
ainsi les cloisonnements communautaires, restés
longtemps préjudiciables a ces courants considérés

comme hétérodoxes (Aillet, p. 12-13).
|

La seconde partie rassemblent des contributions
qui balaient les grands enjeux de la période de for-
mation de I'ibadisme. On appréciera particulierement
les articles de R. Daghfous et de S. Frantsouzoff, qui
se penchent sur le cas des révoltes ibadites dans la
péninsule Arabique et sur I'historiographie du mou-
vement au Yémen. Concomitantes avec les révoltes
maghrébines, ces insurrections de la décennie 740
constituent la toile de fond présidant a l'instaura-
tion des imamats ibadites en Oman et au Yémen. Se
livrant a une comparaison des différentes versions de
la khutba d’Ablit Hamza a La Mecque, S. Frantsouzoff
essaie d'éclairer les modes de constitution d’'une
mémoire communautaire du mouvement. La khutba
est d'ailleurs reproduite dans ses différentes versions,
en arabe et traduite en anglais, permettant ainsi, a qui
le souhaite, de tracer les variantes historiographiques.
Si le propos est a compléter par une étude plus
approfondie de I'histoire des communautés ibadites
du Hadramawt, on notera néanmoins qu'il s’agit
d’'une des rares contributions existantes proposant
une rétrospective des principales sources ibadites
composées dans la région yéménite.

Les enjeux de la formation d'une communauté
ibadite en contexte berbére sont étudiés par H. de
Felipe, qui se livre également a une étude historio-
graphique des traditions ibadites et sunnites quant
a la place des Berbéres dans I'islam.

Les influences extérieures sur le mouvement
des origines intéressent A. Gaiser et W. Madelung.
Le premier suggere des connexions idéologiques
entre le christianisme tardo-antique et l'exaltation du
sacrifice (al-shira) dans le kharijisme. Larticle piste, a
travers la poésie kharijite, les paralléles entre ces ima-
ginaires tardo-antiques. Mais l'auteur reste prudent:
aucun transfert direct entre sources chrétiennes et
musulmanes n'est manifeste. Ces liens paraissent étre
principalement le fait de la proximité géographique
entre les premiers musulmans et les ascétes chrétiens
du Moyen-Orient. W. Madelung, quant a lui, souléve
la question de la parenté doctrinale entre ibadisme
et zaydisme. Ce bref article suggere que la prise en
compte de la circulation d’'imaginaires politiques et
religieux entre ces groupes doit étre approfondie.

Enfin, E. Francesca se penche la construction
d’'un discours normatif dans I'ibadisme basrien a
travers I'analyse d’une épitre attribuée a Abl ‘Ubayda
al-Tamimi, considéré, par la tradition ibadite, comme
le deuxieme imam de la communauté.

La troisieme partie de l'ouvrage est résolument
tournée vers l'analyse de 'ancrage de I'ibadisme dans
les territoires des marges. Les espaces maghrébins
dominent les débats (6 articles sur 7). Seul l'article
d’A. al-Salimi, excellent connaisseur des fonds d'ar-

chives omanais, se penche sur le développement
|

BCAI 34 65

BCAI 34 (2020) Aillet Cyrille (éd.): L'ibadisme dans les sociétés de I'lslam médiéval. Modéles et interactions, recensé par Enki Baptiste
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

de 'imamat dans la région sud-arabique a travers
I'étude des relations tumultueuses entre les oulémas,
les chefs de tribus et les shurat". Parfois confus, le
propos n'en reste pas moins précieux, tant les travaux
sur I'ibadisme omanais médiéval sont rares.

Les sociétés en archipel de I'espace nord-africain
font l'objet d’analyses monographiques?, dont les
résultats exposés ici sont souvent le fruit de chantiers
de fouilles récents. Lobjectif est d'explorer I'ancrage
progressif de I'ibadisme et du sufrisme dans ces ter-
ritoires ol préexistaient généralement des structures
de peuplement antérieures a la conquéte islamique.
Larticle de C. Capel & A. Fili porte sur Sijilmasa et les
premiers siecles de I'histoire de cette cité. Les articles
de C. Aillet, M. Chekhab-Abudaya et M. Meouak sont
consacrés aux régions oasiennes du Rig et de Warjlan.
L'examen des ruines de Ourgla/Sadrata par C. Aillet®
et d'un ensemble de qustir du Bas-Sahara algérien par
M. Chekhab-Abudaya éclaire I'organisation sociale et
politique de l'archipel ibadite en contexte saharien.
Apreés la chute de I'imamat rustumide de Tahart, les
communautés ibadites se rassemblérent dans ces
qusdr, situés aux lisieres du désert, et dont la fonction
correspondait parfaitement a la « logique réticulaire
de l'archipel ibadite » (Aillet, p. 14). Ces groupements
oasiens devinrent des relais essentiels du commerce
transsaharien entre les royaumes d’Afrique noire et la
Méditerranée. En outre, ce dynamisme commercial
se coupla rapidement avec un renouveau de la doc-
trine ibadite via la formation de halga-s. Ces cercles
d’enseignement devinrent les conservatoires de la
mémoire communautaire ibadite.

On relevera l'originalité de I'approche de
M. Meouak. En s’intéressant aux toponymes de la

(1) Le terme désigne des volontaires ibadites ayant décidé de
faire don de leur vie pour défendre leur foi et participer au réta-
blissement de I'imamat. En Oman, ces shurdt ont rapidement
constitué un corps armé puissant sur lequel 'imamat a peiné a
établir sa domination.

(2) On soulignera que ce concept de «sociétés en archipel »
sera au cceur d'un numéro prochain de la Revue des mondes
musulmans et de la Méditerranée, dirigé par C. Aillet, C. Capel et
E. Voguet. Voir I'appel & contribution: [https://journals.opene-
dition.org/remmm/12474]. On rappellera également la récente
soutenance d'Habilitation a diriger des recherches de C. Aillet,
dont le mémoire inédit, qui devrait étre publié dans les années
a venir, s'intitulait: Larchipel ibadite au Maghreb médiéval. Un
islam des marges?

(3) Larticle reprend les résultats d’une recherche menée depuis
plusieurs années a Ouargla/Sadrata et a partir des archives de
M. Van Berchem par C. Aillet, S. Gilotte, et P. Cressier, dans le
cadre du projet ANR Maghribadite. On renverra, pour un bilan
de ces recherches, a l'ouvrage collectif paru récemment: C. Aillet,
S. Gilotte, P. Cressier (éds.), Sedrata. Histoire et archéologie d’un
carrefour du Sahara médiéval a la lumieére des archives inédite
de Marguerite van Berchem, Collection de la Casa de Velazquez,

Madrid, 2017.
|

région, ce dernier se livre a une étude de « sémantique
géographique saharienne » (Meouak, p. 247) afin de
comprendre les modalités d'occupation des espaces
entre le x1° et le xvi® siécle. On notera que son article
propose des pistes de recherche quemprunte, pour
le cas djerbien, P. Love, a savoir une « éco-histoire »
des territoires ibadites.

Larticle d’l. Bahaz sur le pouvoir rustumide est
plus classique. Lauteur s'intéresse a la dynastie et a la
nature de son systéme politique. On regrettera une
bibliographie datée - la référence la plus récente
remontant au début des années 90 — qui ignore des
travaux parus récemment sur la question ().

La dynastie rustumide et son environnement
idéologique sont au coeur de l'article de V. Prevost.
Cette derniere, a partir des sources textuelles wah-
bites*), réévalue la diversité des sectes ibadites dans
le sud tunisien. Ce que cette recension des groupes
schismatiques met en exergue, c’est la maniére dont
ces entités dissidentes essaimerent a I'époque ou le
pouvoir rustumide tentait de renforcer son emprise
sur la région, au 1x® siécle. Les régions abordées sont
cartographiées, ce qui aide grandement a la lecture
de l'article. Par ailleurs, une carte synthétise les
implantations de ces dissidences ibadites au Maghreb
(Prevost, p. 170).

Trois articles de la derniere partie de l'ouvrage
sont consacrés aux interactions entre |'ibadisme et
les autres courants religieux influents au Maghreb.
L'ascension des Fatimides et I'étude des controverses
entre le mouvement chiite et I'ibadisme dans le cadre
de la grande révolte d’Ab Yazid permet a P. Walker
de réévaluer l'apport des sources ibadites dans la
compréhension du phénomene fatimide au Maghreb.
Si les sources révelent des conflits doctrinaux entre
ces entités politico-religieuses, les contributions
du présent volume révélent aussi la capacité de
I'ibadisme a s'adapter a un contexte politique renou-
velé et a élaborer des stratégies de négociation avec
les puissances voisines. Ces travaux permettent de
contrebalancer le récit historique ibadite, qui préfere
insister sur la dichotomie entre un age d'or révoluy,

(4) C.Aillet, « Tahart et les origines de I'imamat rustumide.
Matrice orientale et ancrage local », Annales islamologiques, 45,
2011, p. 47-79; Id. « L'image du bon gouvernement et le fagonne-
ment d’'une mémoire commentaire dans I'ibadisme maghrébin
médiéval », xLv¢ Congres de la Société des Historiens Médiévistes
et I'Enseignement supérieur public, Nancy-Metz, 2014, Apprendbre,
produire, se conduire. Le modéle au Moyen Age, Publications de
la Sorbonne, Paris, 2015, p. 331-345.

(5) Le wahbisme, a ne pas confondre avec la célébre idéologie
saoudienne wahhabite, renvoie a l'orthodoxie ibadite maghré-
bine telle qu'elle s'est imposée a la suite de I'imamat de ‘Abd
al-Wahhab (r. 784-824). Elle soppose au nukkarisme, courant
schismatique concurrent. |

| BCAI 34

BCAIl en ligne

66

BCAI 34 (2020) Aillet Cyrille (éd.): L'ibadisme dans les sociétés de I'lslam médiéval. Modéles et interactions, recensé par Enki Baptiste
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

marqué par la présence des imamats, ayant laissé
place a un état d'oppression et de tyrannie.

Les articles d’A. Amara et de M. Hassen ana-
lysent I'expansion du malikisme et I'effacement
progressif de I'ibadisme dans la région. Le second
se livre (trop rapidement malheureusement) a une
intéressante recension de la terminologie descriptive
négative employée par les sunnites pour désigner les
ibadites. Celle-ci semble proliférer lors des épisodes
de tensions politiques. A l'inverse, les périodes
de détente révélent une plus grande labilité des
discours juridiques vis-a-vis du courantrival. Le recul
de I'ibadisme au Maghreb, dont A. Amara identifie
une premiére phase au x¢ siecle, a la suite du conflit
contre les Fatimides, et qui devient manifeste a partir
du xi€ siecle, est un phénomeéne complexe. Plusieurs
causes sont identifiées. Les campagnes militaires
conduites par le pouvoir hafside dans le sud-est
de I'lfrigiyya, et qui s'accompagnérent de débats
doctrinaux avec les populations locales, furent des
moments de propagation de l'orthodoxie sunnite.
La diffusion du modéle de la zaouia malikite semble
également avoir joué un réle prépondérant dans le
recul de I'ibadisme. On regrettera néanmoins que
ce point ne soit que rapidement traité par l'auteur.

A. Amara décrit avec clarté le processus de
constitution d’'un réseau malikite au Maghreb occi-
dental et central dans le courant du x¢ siécle, un phé-
nomeéne qui semble étre responsable d'une seconde
vague de régression de I'ibadisme. Empruntant les
itinéraires marchands, les savants sunnites reliérent
les villes de la région. Ces derniéres devinrent pro-
gressivement des poles de diffusion de l'orthodoxie
et organisérent 'expansion du message normatif
vers les espaces ruraux encore acquis a l'ibadisme.
Au cours des x&-x1¢ siecles, le discours religieux sun-
nite, soutenu par l'autorité politique et militaire, se
durcit vis-a-vis de l'ibadisme, considéré comme une
apostasie ou une école schismatique.

La quatrieme partie est essentiellement tournée
vers le Maghreb. Si l'article de M. Dridi referme ce
volume en suggérant de dépasser ce clivage Orient-
Occident pour prendre la mesure de la circulation
du savoir entre les communautés ibadites maghré-
bines et omanaises, I'Orient reste en marge de ces
contributions.

Il serait souhaitable de prolonger ces travaux sur
la réaction des communautés ibadites a l'intrusion de
puissances religieuses et/ou politiques étrangéeres en
Oman. L'histoire omanaise est particuliérement mal
connue et le devenir de I'imamat apres la guerre civile
de 893 et I'envahissement de la région par les forces
abbassides reste encore a éclaircir. Les interactions
avec le pouvoir de Bagdad, mais également avec le

chiisme (incursions garmates et arrivée au pouvoir
|

des Buyides en 955), constituent un cas d’étude sti-
mulant qu'il s'agira de creuser dans les années a venir.

Cet ouvrage symbolise la bonne santé des études
ibadites. Des nouvelles recherches devraient combler
I'absence d'études plus approfondies sur l'ibadisme
arabique et oriental. Loin des centres de l'orthodoxie,
les marges de I'islam furent des espaces de produc-
tion de théories politiques et religieuses singulieres,
réceptacles d'une mémoire alternative des débuts
de l'islam et de la pratique du pouvoir. En attendant
l'ouverture de nouveaux chantiers de recherche, on
appreéciera la publication de ce bouquet d'études, qui
connectent Maghreb et péninsule Arabique, histoire
et archéologie, et rappellent I'impérative nécessité
d’élargir notre cadre d’analyse de I'histoire des débuts
de lislam.

Enki BAPTISTE
Université Lumiére Lyon 2

| BCAI 34

BCAIl en ligne

67

BCAI 34 (2020) Aillet Cyrille (éd.): L'ibadisme dans les sociétés de I'lslam médiéval. Modéles et interactions, recensé par Enki Baptiste
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

