
	 BCAI 34	 59

III. Histoire

Rapoport �Yossef  
Rural Economy and Tribal Society  
in Islamic Egypt.  
A Study of al-Nābulusī’s ‘Villages of the Fayyum’

Turnhout, Brepols 
2018, VIII-260 p. 
ISBN : 9782503542775

Avec la nouvelle édition de la relation de Abū 
‘Amr ‘Uṯmān Ibn al-Nābulusī, Ta’rīḫ al-Fayyūm wa 
bilādi-hi (Histoire du Fayyoum et de ses villages), 
Y. Rapoport propose une synthèse des connaissances 
directes et indirectes que l’on peut inférer de cette 
source essentielle du Fayyoum ayyoubide. Divisé en 
9 chapitres égaux, l’ouvrage est organisé en 3 parties : 
l’exposé du contexte de la chronique de Nābulusī 
et donc de l’histoire du Fayyoum jusqu’à l’époque 
ayyoubide (chapitres 1 et 2), l’analyse profonde de 
l’apport des données chiffrées de taxation pour la 
connaissance de l’état des communautés à travers 
leurs ressources (chapitres 3 à 5) et la synthèse, 
enrichie des études récentes sur ce sujet, qui souligne 
l’apport de cette source pour la compréhension du 
processus d’islamisation déjà achevé à la fin l’époque 
ayyoubide.

Nous ne reviendrons pas sur la présentation de 
Nābulusī et du contexte de la réalisation de sa mission 
(1245), c’est largement l’objet du volume précédent ; 
à cet égard, cette étude n’est pas exempte de redon-
dances, dues notamment au choix de présenter texte 
et analyse dans deux volumes séparés. On ne peut 
que souscrire à la remarque selon laquelle Nābulusī, 
tout en s’inscrivant dans la tradition des manuels 
administratifs fatimides d’al-Makhzūmī (1170) et 
d’Ibn al-Mammātī (m. 606/1209), a en quelque sorte 
fondé un genre, celui de la topographie historique, 
poursuivi et portée haut plus tard par les Khīṭāṭ 
d’al-Maqrīzī ; il y ajoute, cependant, des éléments 
pour que le sultan exerce sa fiscalité, ce qui n’existe 
pas dans les khiṭaṭ classiques. S’y ajoute une somme 
de « choses vues » dans la vie quotidienne de ce qui 
fut le grenier à blé de l’Égypte grecque, romaine et 
du millénaire suivant, que l’auteur ne manque pas 
d’exploiter avec pertinence.

Dans une introduction qui anticipe largement 
sur les conclusions, en particulier celles ayant trait aux 
marqueurs de l’islamisation, l’auteur s’interroge sur 
la manière de confronter les données du traité avec 
la documentation des siècles précédents (fatimides, 
abbassides, jusqu’à l’antiquité gréco-romaine). Notre 
connaissance de ces périodes a été amplement renou-
velée ces dernières années, tant par le travail d’édi-
tion des sources papyrologiques que par les fouilles 
archéologiques. Après les tentatives pionnières 

de Salmon (1901) et de Shafei (1940), la cartogra-
phie moderne peut-elle apporter des éléments de 
réflexion et poursuivre l’étude pionnière de Cahen 
(1956) sur les taxations ? Il est justifié de consacrer 
les deux premiers chapitres à l’histoire antique et 
médiévale du Fayyoum, car cela permet de com-
prendre ses conditions géographiques particulières 
et servira à maintes reprises de point de comparaison, 
notamment pour la démographie, les configurations 
du système de canaux datant de l’époque romaine, 
l’évolution des cultures et de leur rendement, les 
niveaux de taxations et leur granularité. L’auteur sou-
ligne l’évolution de la fiscalité, en rappelant l’adoption 
notable sous Dioclétien d’un système de quota par 
villages à taux unique d’imposition (p. 31).

Il est clair que la singularité du Fayyoum, pro-
vince paradoxalement proche de la capitale mais 
isolée, fruit de travaux d’irrigation antiques nécessi-
tant un entretien permanent et une administration 
précise, en fait une région potentiellement riche qui 
a produit également à certaines époques des cultures 
d’exportation.

La christianisation du Fayyoum est considérée 
comme achevée au ve siècle, et l’on y compte de 
très nombreuses églises ainsi que les monastères de 
Qalamūn et Naqlūn, en bordure des déserts au sud. La 
conquête musulmane ne bouleverse pas, en premier 
lieu, le système byzantin, mais au siècle suivant, la 
taxation par habitant et non par quota est rétablie, et 
les contrats de louage des terres puis l’impôt kharāj 
sont introduits. Le Fayyoum reste en majorité chrétien, 
et la loi islamique est garantie par des officiers musul-
mans dans les villages. Le blé et le lin sont les récoltes 
les plus mentionnées jusqu’à l’époque abbasside, mais 
l’Oasis présente une très grande variété de cultures, 
notamment de fruits, favorisée par une irrigation per-
manente et deux récoltes annuelles. L’époque fatimide 
se caractérise par la montée de la culture du riz, et 
une indéniable prospérité est notée par les visiteurs, 
qui transparaît des documents. Ceux de la Géniza 
du Caire y consignent en particulier le commerce 
florissant et international du lin. Les archives de Banū 
Bifām – fouilles polonaises au monastère de Naqlūn 
(Gaubert-Mouton, 2014) – sont un exemple frappant 
de l’apport de la documentation papyrologique pour 
la compréhension d’une petite communauté rurale 
près d’Al-Lāhūn, ses implantations, ses métiers, ses 
transmission familiales et l’islamisation en cours.

La rupture se produit comme ailleurs en Égypte 
sous al-Mustanṣir : en 1068-74 une crise politique et 
économique (p. 48, d’après Lev. 1990) sévit, qui voit 
des épisodes de famine, l’abandon de nombreux 
villages et l’avancée des occupations bédouines. Les 
sources documentaires se tarissent également et 
le déclin du Fayyoum se prolonge jusqu’au début 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Rapoport Yossef: Rural Economy and Tribal Society in Islamic Egypt. A Study of al-Nābulusī’s ‘Villages of the Fayyum’, recensé par Christian Gaubert
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 34	 60

III. Histoire

l’époque ayyoubide. Saladin le réinvestira politique-
ment et économiquement à travers le système de 
l’iqṭāʿ, mais l’auteur estime qu’en 1186 les revenus 
fiscaux sont inférieurs de moitié à leur valeur deux 
siècles auparavant (p. 50).

Sur le plan démographique, l’auteur isole 
au chapitre 3 (La terre, l’eau, les hommes dans le 
Fayyoum ayyoubide) deux sources fiables d’étude 
de la démographie contenues dans le traité : d’une 
part la corvée labor levy de construction d’une digue 
à Giza, calculée proportionnellement aux surfaces 
cultivables des villages et fortement corrélée aux 
taxes sur le blé et d’autre part la capitation poll-tax 
sur les non musulmans de plus de 13 ans. Il parvient 
par des extrapolations convaincantes (p. 71-74) à 
un total de 75 000 hab., dont probablement 5 000 
pour la seule Madīnat al-Fayyūm. Nombre de villages 
antiques ont été abandonnés aux marges de l’oasis et 
les zones les plus denses se situent désormais sur les 
terres gagnées par le retrait du lac. Puis sont passées 
en revue les différentes cultures, blé, orge et fèves, 
mais aussi l’élevage (chapitre 4, Subsistance et impôt), 
puis les cultures d’exportation (chapitre 5, Sucre, ver-
gers et marchés), ainsi que le mode de taxation, en les 
comparant aux époques antérieures. Retenons une 
estimation à 30% de la taxe prélevée en grains, sur une 
récolte de 10 ardabb-s/feddan-s ; un adulte consom-
mant environ 2,5 ardabb-s par an. Il est frappant de 
constater que ces chiffres sont équivalents à ceux de 
l’époque romaine, laissant penser qu’un impôt supé-
rieur n’était pas tenable pour la population (p. 87). 
Ces impôts donnent de précieuses indications sur 
la taille des villages et leur principales occupations 
agricoles, qui varient naturellement en fonction de 
l’éloignement des principaux canaux ou du rivage 
du lac ; les tableaux et les cartes de distribution sont 
d’un grand secours.

D’autres cultures ne relèvent plus de la subsis-
tance et sont taxées comme telles : le lin, les vergers, 
les vignes et les dates destinées au commerce, même 
la pêche ; l’auteur insiste sur le développement 
rapide à cette époque de la production de sucre de 
canne au Fayyoum. En effet, bien que remontant à 
l’époque abbasside, et bien attesté dans la Geniza 
fatimide, c’est sous les Ayyoubides que se multiplient 
les plantations de cannes à sucre, principalement au 
détriment du riz voire du coton, accompagnées de 
nouvelles presses contrôlées par l’état, quand bien 
même elles étaient opérées par les détenteurs d’un 
iqṭāʿ, ou plus directement dans les domaines royaux 
(khāṣṣ). L’auteur modère toutefois leur importance 
en calculant qu’elles représentent tout au plus 1,5 % 
des cultures, tout en estimant qu’elles constituent 
15% de la production commerciale du Fayyoum 
(p. 140).

S’attardant sur Madīnat al-Fayyūm, l’auteur en 
récapitule les revenus en montrant que les taxes de 
revenus commerciaux (dār al-wakāla, zakāt sur capi-
taux et esclaves, industrie textile, échoppes, bains) 
atteignent le montant des taxes agricoles (autour 
de 2 500 dinars or) toutes productions confondues, 
révélant la présence importante de marchands ne 
résidant pas dans les villages. Au total, les revenus 
fiscaux du Fayyoum peuvent être estimés entre 100 
et 150 000 dinars, aux trois quarts pour les cultures 
de grains dont il souligne le rôle de subsistance.

Les revenus des iqṭāʿ analysés au chapitre 6 
(Propriété terrienne et Iqṭāʿ) sont les principaux reve-
nus fiscaux du Fayyoum et n’échappent pas à la cor-
ruption des intermédiaires dénoncée par Nābulusī. 
Permettant in fine le financement de l’armée, ils 
concernent 90% des villages qui forment chacun une 
unité d’iqṭāʿ (quelques regroupements ont lieu mais 
on observe surtout une fragmentation croissante). 
Les revenus (irtifāʿ) concernent toutes les activités 
agricoles sauf la zakāt sur le bétail et la capitation 
sur les non musulmans, perçus par l’État. Ils sont 
attribués à l’aristocratie militaire – à commencer par 
le sultan avec trois des plus grands villages – pour les 
plus grandes unités, jusqu’à des parts dans les unités 
de villages pour les jeunes émirs et les Kurdes, chacun 
ayant une valeur fiscale (ʿibra) évaluée par un calcul 
complexe, mais corrélé aux revenus des grains, en 
dinars militaires (dīnār-s jayshī). On estime ainsi la 
valeur fiscale d’un iqṭāʿ pour un cavalier, couvrant 
toutes ses dépenses, à 1 000 dinars militaires (conver-
sion variable de 1/3 à 1/6), totalisant dans une esti-
mation optimiste 600 cavaliers pour tout le Fayyoum 
(p. 149). Les villageois travaillant sur les terres d’une 
unité recevaient annuellement une avance en graines 
à semer de la part des titulaires que l’on estime à 20% 
de la récolte ; mais il ne semble pas que ces titulaires, 
qui se bornaient à une visite annuelle, aient consenti 
à des investissements supplémentaires. C’est au wālī 
que revenait la gestion générale, la collecte des taxes, 
la supervision des agents et des travaux, la résolution 
des conflits, etc. Le recouvrement des taxes est loin 
d’être parfait (p. 165), de nombreux villages dans 
les comptes de Nābulusī ayant des dettes remon-
tant parfois à une décennie ; cela peut résulter d’un 
changement de statut (transfert du khaṣṣ vers l’iqṭāʿ, 
passage à la canne à sucre, etc.), mais il ne semble pas, 
d’après Nābulusī, que ces sommes importantes aient 
été réclamées, signe d’une forme de résistance que 
l’auteur attribue à l’organisation tribale des commu-
nautés villageoises.

Nābulusī constate que la vaste majorité des 
habitants est constitué de ʿ arab-s organisés en tribus 
(non nécessairement des bédouins nomades), par 
opposition aux ḥaḍar-s auxquels ils imposent leur 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Rapoport Yossef: Rural Economy and Tribal Society in Islamic Egypt. A Study of al-Nābulusī’s ‘Villages of the Fayyum’, recensé par Christian Gaubert
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 34	 61

III. Histoire

dans les vergers, l’industrie du sucre, du textile, etc. 
mais on ne mentionne plus d’agriculteurs coptes. En 
revanche 13 monastères sont en activité, subsistant 
grâce aux terres exemptées des villages avoisinants ; le 
nombre total des moines n’excèderait pas 100 (p. 213). 
Pourtant, on considère qu’une certaine renaissance 
de la culture copte a lieu à l’époque ayyoubide, avec 
la compilation de nombreux textes en arabe (dont 
l’Histoire des Patriarches, la traduction de la Bible) 
et la rénovation du monastère Saint-Antoine en 
mer Rouge. C’est le fardeau de l’impôt de capitation, 
culminant vers 1130, qui a conduit à la concentration 
des coptes dans les villes au détriment des villages 
producteurs de grains car la taxe s’avérait intenable ; 
on assiste alors à des conversions y compris de moines 
selon les sources coptes (Swanson, 2010). Bien connue 
également par les documents de la Geniza du Caire, la 
capitation s’élève à 2 dinars/p. à l’époque de Nābulusī, 
sans exemption possible, à comparer au 0,075 dinars 
de la zakāt. Dans les deux villages chrétiens, elle repré-
sente plus du tiers des taxes levées.

N. recense 51 mosquées dans les villages, le plus 
souvent des mosquées du vendredi ; les religieux 
y étaient appointés par le bureau des exemptions 
(Dīwān al-aḥbās) et les revenus proviennent des rizaq 
susnommés, les services religieux étant eux même 
taxés. Le phénomène marquant de l’Islam local est 
l’association de mosquées avec des personnages 
bibliques (Joseph, Jacob) qui auraient séjourné au 
Fayyoum ou des compagnons du Prophète qui y 
auraient été enterrés (p. 222). La présence de soufis 
est ténue, ce dont se plaint N, à l’exception d’une loge 
à Aṭfiḥ Šalla près de Naqlūn et sur le site d’un ancien 
monastère, confirmant selon l’auteur une pratique de 
continuité des lieux saints. À Madīnat al-Fayyūm cinq 
madrasas et deux mosquées du vendredi sont signa-
lées par Nābulusī, ainsi que de très nombreux oratoires 
de quartier. Les madrasas, assez renommées pour faire 
de la ville un centre - certes mineur - de l’enseignement 
de l’Islam, étaient financées elles aussi par les terres 
et jardins avoisinants sous statut d’exemption pour 
quelques centaines de dinars.

La poussée bédouine de la seconde moitié du 
xie siècle est observée en Égypte et à l’échelle régionale, 
de la Syrie à l’Afrique du Nord (p. 235, Bianquis 1986). 
Le terrain du Fayyoum est particulièrement favorable 
aux installations bédouines depuis la profonde crise 
politique et économique de 1068-74. Les villages ont 
désormais une affiliation clanique, se réclamant de 
généalogies tribales, généralement sans changer leur 
nom sauf pour les nouveaux hameaux (Damūyah 
est une exception). Les généalogies auxquelles se 
rattachent les paysans issus de conversions sont tota-
lement fictives (p. 237-39) et dénotent la recherche 
d’une origine bédouine mythique et prestigieuse, 

protection (khafr). L’auteur démontre au chapitre 7 
(Village et tribu) à quel point cette division émane des 
communautés elles-mêmes et analyse les relations 
intercommunautaires à l’aune des données fiscales. 
Les villages ne produisant pas de récoltes en grains 
sont automatiquement soumis à la protection, tandis 
que ceux où les cultures de grains prédominent sont 
systématiquement de structure clanique. Lorsque 
l’économie est plus variée, les cas sont plus difficiles 
à trancher et Nābulusī est plus évasif. Ces paysans-
bédouins, qui ne possèdent pas leurs terres, sont le 
plus communément appelés muzāriʿūn (comme 
les Bānu Bifām de Damūyah à l’époque fatimide, 
bien qu’eux la possèdent) et le terme fallāḥūn fait 
son apparition dans des contextes péjoratifs et de 
moquerie. L’auteur remarque la superposition des 
implantations tribales avec la carte des principaux 
canaux d’irrigation (carte 11 p. 177 et p. 197) : Banū 

ʿAǧlān et Banū Kilāb occupent les merides romaines, 
les Lawāta sont dans les régions inondables. Il insiste 
pour signaler qu’aucune trace de nomadisme n’est 
à signaler, ce sont bien des populations sédentaires, 
en dehors des déplacements saisonniers de bétails 
dans l’oasis. S’attardant sur le régime des exemptions 
ou rizaq (p. 185 et suiv.), il rappelle que Nābulusī est 
le premier auteur à les mentionner. Les mashāyikh, 
chefs de villages, comme les gardiens peuvent se voir 
attribuer quelques feddan-s de terres arables peu ou 
faiblement taxées, les bénéfices leur revenant, ce que 
Nābulusī voit comme une rétribution de la protection 
qu’ils offrent. D’autres professions, indispensables à 
la production agricole, telles celles des charpentiers 
(pour les roues) bénéficient de ces avantages, ainsi que 
cinq monastères qui en tirent quelques revenus, pour 
un total de 300 feddan-s. N. Michel a souligné la redé-
couverte et l’importance des terres sous exemptions 
à l’époque ottomane dans son étude sur « Les rizaq 
iḥbāsiyya » (AnIsl 30) et il a fait remonter leur origine 
à l’époque ayyoubide, en marge de l’iqṭāʿ.

Avec les archives des Banū Bifām de Damūyah 
(992-1029), l’on dispose d’un point majeur de 
comparaison de l’état des communautés, de nom-
breux signes y montrant l’islamisation en progrès 
dans un village essentiellement chrétien. Deux siècles 
plus tard, Nābulusī le comptera parmi les villages 
musulmans, sans habitants chrétiens, les bédouins 
Hawwārā (Lawāta) s’y étant installés. Le constat de 
cette évolution se déroule dans le chapitre 8 (Chrétiens 
et musulmans). L’auteur estime à 2 000 le nombre de 
non musulmans sujets à la taxe par capitation, dont 
200 juifs, et seuls deux villages, Bāja et Minyat al-Usquf, 
entrent dans la catégorie des villages chrétiens. De 
petites communautés chrétiennes sont identifiées 
dans plusieurs villages, autour de 30 à 50 personnes, 
avec 18 églises actives, et semblent être spécialisées 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Rapoport Yossef: Rural Economy and Tribal Society in Islamic Egypt. A Study of al-Nābulusī’s ‘Villages of the Fayyum’, recensé par Christian Gaubert
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 34	 62

III. Histoire

phénomène documenté ailleurs (Espagne, Afrique 
du Nord), comme témoignage d’une négation de 
la conversion (p. 248, El-Leithy). La démonstration 
de cette conversion à la fois massive et progressive 
est étayée par de nouveaux arguments : l’histoire 
récente des tribus n’est pas mentionnée, seulement les 
origines nomades mythiques ; il existe clairement des 
généalogies forgées (p. 241, Lev 2012) et des ancêtres 
renommés par des noms musulmans ; les nouveaux 
convertis avaient tout intérêt à bénéficier des privi-
lèges accordés aux clans tribaux, devenant des clients 
(mawālī) et obtenant également le droit de porter des 
armes pour leur défense ; avec l’instauration de l’iqṭāʿ, 
la taxation des terres passe au xiie siècle d’un niveau 
individuel (avec pour intermédiaire le dalīl) à celui 
global du village: il fallait être membre d’un clan pour 
avoir une part dans les terres ; enfin si l’on manque 
de documents précisément de la crise de 1068 à la 
tournée de Nābulusī, c’est peut-être aussi un élément 
qui montre l’emprise de la culture orale bédouine.

La quasi disparition des communautés coptes 
n’est certes pas le résultat de migrations massives 
ou de déplacements de populations, mais qui peut 
soutenir aujourd’hui cette thèse défendue par les 
auteurs médiévaux (xxviii et p. 233) ? C’est bien à une 
transformation sociétale sous la pression continue des 
incursions bédouines que l’on assiste, dont l’auteur 
évalue la vitesse à trois générations seulement.

Revisiter Nābulusī et sa précieuse description 
du Fayyoum ayyoubide à la lumière des dernières 
recherches et à l’aide des outils modernes de carto-
graphie était le but annoncé de cet ouvrage, mais la 
portée des derniers chapitres est plus vaste encore, 
par leur contribution à l’histoire de l’islamisation. 
S’appuyant sur une solide bibliographie, Y. Rapoport 
exploite abondamment les sources papyrologiques 
et les synthèses récemment éditées et n’hésite pas à 
chercher les éléments de comparaison en dehors du 
strict contexte ayyoubide égyptien. Rendre lisibles les 
statistiques collectées par Nābulusī est un des points 
forts de cet ouvrage, qui peut se lire aussi comme 
l’exposé synthétique d’un système fiscal complexe et 
de ses multiples acteurs ; on ne peut qu’apprécier la 
lisibilité des tableaux, l’éclairage des cartes produites 
par un SIG développé en bijection avec les données 
du traité, l’ensemble rendu libre d’accès dans un 
microsite web. Souhaitons que ces données puissent 
être exposées prochainement en open-data, pour être 
exploitables et incluses dans d’autres SIG et bases de 
données historiques.

Christian Gaubert 
IFAO

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Rapoport Yossef: Rural Economy and Tribal Society in Islamic Egypt. A Study of al-Nābulusī’s ‘Villages of the Fayyum’, recensé par Christian Gaubert
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

