
	 BCAI 34	 52

III. Histoire

Rapoport �Yossef, Savage-Smith Emilie  
Lost Maps of the Caliphs. 
 Drawing the World in Eleventh-Century Cairo

Chicago-Londres,  
The University of Chicago Press 
2018, 349 p. 
ISBN : 978022654088

En 2000, la prestigieuse Bodleian Library de 
l’université d’Oxford faisait l’acquisition aux enchères 
d’un manuscrit du plus grand intérêt pour l’histoire 
du monde musulman médiéval et plus particulière-
ment pour l’histoire des Fatimides et de la cartogra-
phie médiévale, manuscrit qui manqua pourtant de 
lui échapper. C’est par la petite histoire, celle d’un 
presque ratage que les deux auteurs du présent livre, 
Yossef Rapoport et Emilie Savage-Smith commencent 
leur étude du livre généralement appelé le Livre des 
curiosités des arts et des merveilles pour les yeux (Kitāb 
gharā’ib al-funūn wa mulāḥ al-‘uyūn) auquel ils ont 
consacré depuis de nombreux articles et qu’ils ont 
édité et traduit en 2014.

L’histoire du manuscrit a été retracée de nom-
breuses fois. Rappelons simplement que, si le manus-
crit acquis par la Bodleian Library et étudié par les 
deux auteurs date de 1200 environ, le texte lui-même, 
et sans doute aussi les cartes qui faisaient partie de 
l’original furent vraisemblablement composés à la 
cour des califes fatimide du Caire dans le premier 
tiers du xie siècle par un auteur malheureusement 
demeuré aussi anonyme que son commanditaire. 
Yossef Rapoport et Emilie Savage-Smith se livrent 
donc ici à une analyse historique des nombreuses 
cartes et figures qui illustrent ce manuscrit et le 
rendent exceptionnel à bien des égards puisque 
l’ouvrage contient des dizaines de représentations 
en couleurs d’espaces maritimes, d’espaces portuaires, 
d’îles, de bassins fluviaux et d’étoiles, puisque l’auteur 
se proposait, non seulement, de représenter l’espace 
terrestre connu, mais aussi le ciel et les étoiles afin 
de proposer une image cohérente du monde sous 
le contrôle des imams-califes ismaéliens : les califes 
fatimides du Caire. Comme ils le disent dans leur 
courte introduction, si l’édition critique a permis de 
mettre le texte à disposition de la communauté des 
chercheurs, elle n’explique pas les raisons profondes 
ni le ou les objectifs poursuivis par le commanditaire 
et l’auteur en produisant un tel document. Les deux 
chercheurs, reprenant parfois ce qu’ils avaient pu 
écrire dans plusieurs articles antérieurs, se proposent 
donc de tenter d’interpréter le sens de ces documents 
et de les expliquer à l’aune de la politique fatimide 
à travers dix passionnants chapitres. Que l’on ne s’y 
trompe toutefois pas, il ne s’agit pas d’une simple 

reprise de travaux antérieurs rassemblés, désormais, 
en un seul et même volume – ce qui rendrait de 
toute façon, ce dernier fort utile. Si quelques thé-
matiques ont pu être abordées avant et ailleurs, ce 
que ne nient du reste pas les auteurs, il s’agit bien 
dans la majorité des cas d’études réactualisées, voire 
totalement nouvelles. 

Le chapitre premier, consacré à la découverte 
même du manuscrit est un peu à part puisqu’il s’agit 
juste pour les auteurs de rappeler les circonstances 
dans lesquelles il fut acheté par la bibliothèque. 
Au-delà de l’anecdote qui aurait, pour le coup, pu 
être incorporée à l’introduction, cela permet au 
moins de faire prendre conscience qu’un manuscrit 
aussi important aurait pu demeurer inconnu de 
nombreuses années encore et que, comme le rap-
pellent les auteurs, des centaines dorment toujours 
dans l’ombre. C’est donc avec le chapitre deux que 
commence véritablement le travail d’analyse et 
d’interprétation. Il s’agit d’évoquer la manière dont 
les Fatimides voyaient le ciel et les étoiles. Le rôle 
de l’astronomie et de l’astrologie pour les dynasties 
arabes médiévales n’est plus à démontrer. Les auteurs 
montrent l’influence de l’ismaélisme, profondément 
ésotérique, et de la da‘wa ismaélienne dans cette 
perception des cieux. Dans ce chapitre, les auteurs 
établissent l’hypothèse, à notre avis avec raison, qu’ils 
développent ensuite dans les autres chapitres, que 
l’activité idéologique et missionnaire ismaélienne 
dirigée par les Fatimides et que l’on appelle généra-
lement la da‘wa fut tout à fait liée à la conception 
de cet ouvrage.

La portée idéologique du Kitāb gharā’ib al-funūn 
semble en effet évidente comme le démontrent les 
auteurs dans tous les autres chapitres de l’ouvrage. 
Les cas du chapitre cinq intitulé « The view from 
the Sea. Navigation and Representation of Maritime 
Space » (p. 125), ou du sixième (« Ports, Gates, Palaces. 
Drawing Fatimid Power on the Island-City Maps » ou 
encore de celui consacré à la Méditerranée fatimide 
(chapitre 7) sont, de ce point de vue, extrêmement 
intéressants. Tout l’intérêt de l’analyse repose notam-
ment sur la capacité des auteurs à mettre en perspec-
tive, par exemple, les cartes et les différentes repré-
sentations du manuscrit étudié avec d’autres images. 
Dans les chapitres cités, les auteurs reprennent 
donc toutes les cartes ou les plans qui évoquent 
les espaces maritimes, mais c’est essentiellement 
de la Méditerranée et d’espace portuaires ou d’îles 
méditerranéennes dont il est question ici. Dans ces 
différents chapitres, qui n’auraient pu faire qu’un, les 
auteurs insistent d’abord sur le fait que l’ouvrage est 
un traité qui concerne en grande partie la navigation 
et les voyages en Méditerranée, car, selon eux, la carte 
ovale de la Méditerranée est la carte la plus iconique 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Rapoport Yossef, Savage-Smith Emilie: Lost Maps of the Caliphs. Drawing the World in Eleventh-Century Cairo, recensé par David Bramoullé
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 34	 53

III. Histoire

du traité (p. 127). Avec sa forme ovale elle constitue 
la première tentative de montrer les côtes depuis la 
perspective du marin (p. 130). Les représentations de 
Mahdiya, première capitale fatimide en Afrique du 
Nord et base navale historique de la dynastie, tout 
comme la représentation de la Sicile dont le rôle fut 
majeur dans la définition de l’idéologie fatimide et 
dans l’affirmation des Fatimides comme puissance 
méditerranéenne, ne sont peut-être pas évaluées à 
leur juste valeur par les auteurs. 

En effet, concernant la carte de la Méditerranée, 
il ne s’agit pas tant de mettre en évidence les 
connaissances de l’auteur sur les côtes méditerra-
néennes que de montrer la force et la puissance 
navale des Fatimides par rapport aux ennemis de 
l’islam, c’est-à-dire les Byzantins. Cette carte ovale 
de la Méditerranée ne cherche pas une quelconque 
justesse ou vérité géographique, cela serait plutôt 
le rôle de la carte rectangulaire du monde. Il s’agit 
peut-être davantage de montrer un théâtre d’opéra-
tion sur lequel deux puissances se faisaient face. Les 
Fatimides sur les rivages sud et en Sicile, paraissent, 
ici, comme les seuls défenseurs du monde musul-
man puisque ce qui faisait la puissance navale des 
Umayyades de Cordoue est totalement occulté. 
En face se trouvent les îles et les bases navales des 
Byzantins, ennemis historiques du monde musul-
man. De la même manière, les auteurs paraissent 
s’étonner de l’absence de représentation d’Alexandrie 
(p. 188-189), principal port de l’Égypte fatimide sur 
la Méditerranée, alors que l’on trouve une carte de 
Mahdiya, de la Sicile et de Tinnīs. La quasi-absence de 
références à Alexandrie s’expliquerait par le fait que 
les cartes seraient dessinées depuis une perspective 
cairote et que la proximité géographique entre Le 
Caire et Alexandrie occulterait cette dernière (p. 189). 
L’explication n’est pas totalement satisfaisante. Dans 
ce cas-là, pourquoi avoir représenté Tinnīs, située à 
peu près à la même distance du Caire qu’Alexandrie ? 
Les auteurs indiquent pourtant avec raison que la 
carte de Tinnīs visait, comme celle de Mahdiya et de 
la Sicile, à faire passer un message quant aux capaci-
tés navales des Fatimides. Il ne fait aucun doute que 
du point de vue des Fatimides, Mahdiya et la Sicile 
constituaient des espaces essentiels de leur idéologie 
depuis le xe siècle et qu’il était essentiel de montrer 
au public visé ces espaces historiques et stratégiques, 
même si à l’époque où les cartes furent réalisées, les 
Fatimides n’avaient plus qu’un contrôle indirect sur 
la Sicile ou l’Ifrīqiya. Dans tous les cas, il s’agissait 
d’espaces emblématiques du pouvoir fatimide. Du 
point de vue du Caire, ces deux derniers territoires 
faisaient partie intrinsèque de l’empire fatimide 
et en constituaient sa limite occidentale. En outre, 
Alexandrie ne jouait qu’un rôle très secondaire pour 

la puissance navale fatimide et n’avait aucun poids 
idéologique. Il faut préciser ici que la description de 
Tinnīs et son plan peuvent s’expliquer de plusieurs 
manières. Tout d’abord, très peu de temps avant 
de se mettre au travail, l’auteur du Kitāb gharā’ib 
al-funūn bénéficia d’une description très précise de 
Tinnīs par Ibn Bassām, inspecteur des marchés de la 
ville et dans l’ouvrage duquel l’auteur anonyme puisa 
tout son texte. D’autre part, au-delà de l’opportunité 
que représentait cette description, d’un point de 
vue idéologique, Tinnīs constituait le point d’entrée 
véritable de l’Égypte fatimide et le plan qui en est 
donné témoigne de l’aspect fortifié de l’île de l’est 
du delta du Nil. À notre avis toutefois, l’importance 
accordée à Tinnīs va sans doute au-delà du rôle 
défensif qu’elle put jouer pour l’Égypte fatimide. Tyr 
ou Tripoli de Syrie auraient très bien pu être décrites. 
La description de Tinnīs par Ibn Bassām, reprise 
dans le manuscrit, accorde une très large place à la 
prospérité économique de la cité, au bonheur et à 
la joie de vivre de ses habitants, autant de thèmes 
qui étaient extrêmement valorisés par l’idéologie 
ismaélienne depuis les écrits majeurs de l’idéologue 
du mouvement, le qāḍī al-Nu‘mān au xe siècle. Dans 
cette perspective-là, il était extrêmement important 
pour la propagande, et donc pour la da‘wa, de mettre 
en évidence cet exemple de Tinnīs qui, il faut le rajou-
ter, constituait le principal centre de production des 
tirāẓ fatimides dont la dynastie faisait un grand usage 
pour sa diplomatie en offrant des robes d’honneurs 
aux personnalités qu’elle souhaitait honorer ; le nom 
de Tinnīs apparaissait donc sur ses étoffes de prestige 
offertes bien au-delà des frontières de l’Égypte.

Si la Méditerranée était l’espace de la guerre, 
l’océan Indien, dont la carte fait l’objet de l’étude des 
chapitres 8 et 9, était historiquement pour les musul-
mans l’espace du commerce. S’appuyant sur la carte 
ovale de ce qui est appelé l’océan Indien – la carte va 
en réalité jusqu’à la Chine –, les auteurs proposent 
deux chapitres différenciés, l’un évoquant une sorte 
de route du Musc vers la Chine (chapitre 8) tandis 
que le chapitre 9 est consacré à la côte de l’Afrique 
de l’Est. Cette partition, argumentée par les auteurs, 
est tout à fait logique tant la carte dite de l’océan 
Indien, à l’inverse de la carte ovale de la Méditerranée, 
représente clairement deux espaces maritimes sépa-
rés. Si dans la forme, ovale, elle constitue le pendant 
de la carte de la Méditerranée, dans le détail cette 
carte de l’océan Indien est bien différente, car elle 
s’intéresse aux hinterlands en représentant sous la 
forme de petits monticules ce qui s’apparente à des 
formes de reliefs élevées d’où partent des fleuves, le 
tout ressemblant vaguement à des champignons 
qui plongeraient leurs pieds dans la mer. Du reste, 
les bassins de plusieurs fleuves asiatiques font 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Rapoport Yossef, Savage-Smith Emilie: Lost Maps of the Caliphs. Drawing the World in Eleventh-Century Cairo, recensé par David Bramoullé
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 34	 54

III. Histoire

l’objet de représentations et de légende spécifiques 
qui viennent compléter la carte de l’océan Indien. 
Ainsi, dans le chapitre 8, les auteurs montrent bien 
comment ces différentes représentations témoignent 
de la pénétration de l’Asie par des réseaux marchands, 
des réseaux dans lesquels la da‘wa ismaélienne était 
très active, puisque de nombreux missionnaires se 
faisaient passer pour des marchands. L’importance 
des deux émirats pro-fatimides du Sind et de Multan 
est signalée par les auteurs qui évoquent avec justesse 
la route terrestre alternative qui, passant par ces terri-
toires, traversaient l’Inde puis le Tibet jusqu’à la Chine 
pour ramener en Égypte les productions qui faisaient 
le prestige des Fatimides. Cette nouvelle route s’avéra 
essentielle dans la lutte commerciale qui opposa 
les Fatimides aux Abbassides au xie siècle. Dans la 
même logique, le neuvième chapitre est consacré à 
l’interprétation de la partie droite de la carte ovale 
de l’océan Indien. Les auteurs éclairent une nouvelle 
fois avec brio cette partie de la carte et ses légendes. 
Ils signalent par exemple que certains espaces sont 
nommés ou représentés pour la première fois dans 
l’histoire de la cartographie arabo-musulmane – les 
îles de Zanzibar par exemple – ce qui leur permet 
d’insister, avec raison, sur le niveau de connaissances 
des côtes de l’Afrique de l’Est qu’avaient les Fatimides 
au moment où fut composé l’ouvrage. Les auteurs 
rappellent (p. 218) que les légendes qui apparaissent 
sur la partie supérieure de la carte mettent en évi-
dence une route maritime sans doute beaucoup 
plus empruntée que ce que les textes ne nous 
permettaient de le savoir jusqu’alors. En utilisant la 
documentation archéologique relative à certaines 
découvertes récentes faites en Afrique de l’Est, les 
auteurs montrent les connexions commerciales qui 
existaient entre l’Égypte fatimide et l’Afrique de l’Est. 
Les auteurs expliquent, à bon droit, que la carte de 
l’océan Indien n’a pas les mêmes objectifs que la 
carte de la Méditerranée, car aucune information 
militaire n’y est donnée, mais que ces deux cartes 
doivent être perçues comme un tout (p. 227). Nous 
ne pouvons que souscrire à leur conclusion de ce 
chapitre, lorsqu’ils écrivent que dans les deux cartes 
les objectifs sont idéologiques et fortement liés à 
la da‘wa ismaélienne. On pourrait ajouter que ces 
cartes viennent attester et consolider la dimension 
impériale du califat fatimide. Le chapitre dix, enfin, 
achève l’analyse du manuscrit. Il est consacré à une 
remise en perspective du Kitāb gharā’ib al-funūn dans 
la tradition géographique islamique. Là encore l’ana-
lyse est tout à fait pertinente. On peut simplement 
regretter sa position : il trouverait peut-être mieux sa 
place en tout début d’ouvrage.

Ainsi, malgré les quelques remarques formulées, 
l’ouvrage présenté par Yossef Rapoport et Emilie 
Savage-Smith s’avère d’un intérêt majeur pour la 
compréhension de l’idéologie et de la stratégie 
de communication développées très tôt par les 
Fatimides.

David Bramoullé,  
Université Toulouse-Jean Jaurès. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Rapoport Yossef, Savage-Smith Emilie: Lost Maps of the Caliphs. Drawing the World in Eleventh-Century Cairo, recensé par David Bramoullé
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

