
	 BCAI 34	 45

III. Histoire

Que veut-on dire lorsque l’on évoque l’existence 
de communautés judéo-chrétiennes au Proche-
Orient ? Une large partie de l’ouvrage est consacrée 
au problème de la définition de ce groupe social. 
La première contribution, « Jewish Christianity, the 
Qurʾān, and Early Islam: some methodological ca-
veats » (p. 11-30), signée par Guillaume Dye, l’expose 
très concrètement : doit-on y voir une communauté 
fondée sur des caractères ethniques, sur des pratiques 
religieuses (praxis) ou sur une doctrine (p. 12) ? De 
son côté, Francisco del Río réfute l’idée que le judéo-
christianisme ait pu avoir une influence durable sur 
les débuts de l’islam car nous en perdons les traces 
entre le iie et le ive siècle ap. J.-C., au moment où 
le christianisme, dans ses textes et ses concepts, se 
démarque définitivement du judaïsme. Si l’on ne peut 
expliquer la survivance d’un tel courant jusqu’au 
viie siècle, les parallèles avec le Coran doivent donc 
être interprétés comme des coïncidences (p. 81). 
L’argument chronologique est repris par Stephen 
Shoemaker (p. 108) et notamment Carlos A. Segovia 
dans sa contribution intitulée « Jews and Christians of 
Pre-Islamic Yemen (Ḥimyar) and the Elusive Matrix 
of the Qurʾān Christology » (p. 91-104). L’auteur voit 
dans le concept de Jewish Christianity une catégorie 
trop imprécise et comprenant de nombreux degrés 
entre ceux qui acceptent le message paulinien et 
ceux qui le refusent (p. 92). La critique la plus incisive 
vient de l’article de Stephen Shoemaker, « Jewish 
Christianity, Non-Trinitarianism, and the Beginnings 
of Islam » (p. 105-116), pour qui « the term “Jewish 
Christianity” and its various derivatives (such as 
Jewish Christian or Judeo-Christian) are vague, out-
dated terms that should be abandoned in the study 
of ancient Christianity, not to mention early Islam » 
(p. 105). Stephen Shoemaker voit dans le christian�-
isme l’émergence d’une des deux grandes branches 
du judaïsme, la seconde étant le judaïsme rabbinique, 
d’influence pharisienne, la différence se faisant entre 
ceux qui observent strictement la Torah et les plus 
complaisants (p. 106-107). Au contraire, Robert 
G. Hoyland, et surtout Holger Zellentin, accordent 
une certaine pertinence au concept. Dans son article 
« The Jewish and/or Christian Audience of the Qurʾān 
and the Arabic Bible » (p. 31-40), Robert G. Hoyland 
affirme que les premiers musulmans étaient réceptifs 
aux traditions juives et chrétiennes (p. 31), et que 
l’oralité jouait un rôle déterminant dans la circula-
tion des récits. L’historien voit dans le concept de 
Jewish Christianity un milieu culturel plutôt qu’une 
communauté à proprement parler. C’est également 
la piste suivie par Holger Zellentin dans « Judaeo-
Christian Legal Culture and the Qurʾān: the Case of 
Ritual Slaughter and the Consumption of Animal 
Blood » (p. 117-159). La notion de « culture juridique 

Del Río Sánchez �Francisco (dir.)  
Jewish Christianity and the Origins of Islam

Turnhout, Brepols,  
(Judaïsme ancien et  
origines du Christianisme, 13) 
2018, 191 p. 
ISBN : 9782503577791

Édité par Francesco del Río Sánchez chez Brepols, 
dans la collection « Judaïsme ancien et origines du 
christianisme », le présent ouvrage rassemble les 
actes de la huitième conférence de l’Association for 
the Study of Middle-East and Africa (ASMEA), tenue à 
Washington D.C. du 29 au 31 octobre 2015. Les sept 
contributions traitent d’un problème particulière-
ment épineux : le rôle des communautés chrétiennes 
du Proche-Orient ayant conservé un important subs-
trat culturel juif (Jewish Christianity) dans la construc-
tion dogmatique de l’Islam, notamment pour le texte 
coranique. Comme le signale le directeur du recueil 
dans son article « Jewish Christianity and Islamic 
Origins. The Transformation of a Peripheral Religious 
Movement? » (p. 75-90), le concept est d’origine 
historiographique et revient au libertin irlandais 
John Toland (m. 1722). Le philosophe fut le premier 
à supposer un parallèle entre l’Évangile de Barnabé (1) 
et le Coran, conduisant ensuite les philologues 
Ferdinand Christian Baur puis Adolf von Harnack à 
formuler l’hypothèse que des communautés judéo-
chrétiennes auraient eu un rôle essentiel dans l’éla-
boration du dogme islamique (p. 75). Le concept fut 
notamment au cœur de la révolution copernicienne 
initiée par les historiens révisionnistes durant les 
années 1970, à l’image de John Wansbrough, Patricia 
Crone et Martin Hinds, donnant lieu à une riche 
production historiographique. La question pose 
d’emblée d’importantes difficultés méthodologiques, 
puisqu’il s’agit, somme toute, de prouver l’existence 
de transferts culturels. Si les auteurs de ce recueil ne 
démentent pas que les religions monothéistes nées 
au Proche-Orient ont profité d’un terreau fertile 
commun, la majorité d’entre eux met en garde contre 
le risque d’y reconnaître des parallèles artificiels. À 
l’exception d’Holger Zellentin, et dans une certaine 
mesure de Robert G. Hoyland, les contributeurs sont 
très critiques vis-à-vis du concept, et le status quaes-
tionis penche donc plutôt en sa défaveur.

(1)  Évangile d’origine morisque de la fin du xvie siècle, annonçant 
explicitement la prophétie de Muḥammad, peut-être rédigé à 
partir d’un texte des premiers siècles de l’ère chrétienne. Voir Luigi 
Cirillo, « Recherches sur la composition et l’Origine de l’Évangile 
de Barnabé », dans Luigi Cirillo et Michel Frémeaux, L’Évangile de 
Barnabé, Paris, Beauchesne, 1977, p. 247-250.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Del Río Sánchez Francisco (dir.): Jewish Christianity and the Origins of Islam, recensé par Adrien de Jarmy
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 34	 46

III. Histoire

judéo-chrétienne » désigne ainsi les chrétiens qui 
maintiennent toujours une séparation ethnique 
entre les juifs et les païens, tout en conservant les 
anciens interdits rituels. Cependant, là aussi, ces 
chrétiens ne forment jamais une communauté 
marginale, mais représentent au contraire la culture 
monothéiste dominante du Proche-Orient tardo-
antique (p. 118). 

Pour appuyer son propos, Holger Zellentin se 
fonde sur la littérature pseudo-clémentine (2) et la 
Didascalia Apostolorum (3). Sur de nombreux sujets, 
le problème de l’influence de ces deux textes sur 
le Coran est un thème central du recueil. L’auteur 
aborde la question du point de vue des sacrifices 
rituels et des interdits alimentaires. Ainsi, les lois 
de Noé qui interdisent de consommer du sang 
et de verser le sang humain se généralisent dans 
l’ensemble des monothéismes du Proche-Orient 
lors des premiers siècles de l’ère chrétienne. On peut 
observer une continuité de ces règles premièrement 
formulées dans le Lévitique 17, en passant par la lettre 
apostolique (Actes des Apôtres, 15), les Homélies 
pseudo-clémentines et la Didascalia Apostolorum, 
et enfin le Coran (Coran V : 3 et VI : 146-156) (p. 148-
159). Un autre point concerne la christologie au sein 
du texte coranique. Selon Francesco del Río, on peut 
établir un parallèle entre la figure de Jésus, identifié à 
Adam dans ce texte, et ses caractéristiques similaires 
dans la littérature pseudo-clémentine (p. 89). Tout 
en nuançant fortement l’influence des Homélies 
pseudo-clémentines sur le Coran (p. 21), Guillaume 
Dye rejoint la notion d’une christologie atténuée 
dans le texte sacré des musulmans, où Jésus est un 
prophète mais ni d’origine divine ni le fils de Dieu 
(p. 56). Cet argument est cependant loin de faire 
l’unanimité parmi les participants, puisque Carlos 
A. Segovia critique la conception d’une christologie 
affaiblie dans le texte coranique, certains passages 
présentant également Jésus en termes divins (p. 94). 
Un des exemples les plus intéressants est développé 
par Simon Claude Mimouni dans son article « Du 
Verus Propheta chrétien (ébionite ?) au « Sceau des 
Prophètes » musulman » (p. 41-47). Il y analyse 
l’hypothèse selon laquelle la doctrine chrétienne 
du « Vrai Prophète » (Verus propheta) aurait ins-
piré la conception du Sceau des Prophètes chez les 
manichéens puis les musulmans. Cette doctrine qui 
associe la figure d’Adam à Jésus, vraisemblablement 

(2)  Texte qui prit forme au ive siècle en Syrie et connu par 
deux recensions : l’une grecque, les Homélies, et l’autre latine, les 
Reconnaissances, traduite du grec par Rufin d’Aquilée au ve siècle.
(3)  Texte du début du ive siècle, rédigé en Syrie occidentale. Le 
texte grec original a été perdu, bien qu’une traduction syriaque 
complète et une traduction partielle latine existent.

d’origine ébionite, est présentée de multiples fois 
dans la littérature pseudo-clémentine, dans les 
Homélies comme les Reconnaissances (p. 46-48). Si 
l’intertextualité n’est pas entièrement écartée car la 
doctrine chrétienne du « Vrai Prophète » a pu circuler 
par la pratique de la dissimulation, la comparaison 
des termes employés dans la Vita Mani et le Coran 
amène l’auteur à la conclusion que les trois concepts, 
chrétien, manichéen et musulman, sont bien nés 
indépendamment (p. 70). L’importance de la littéra-
ture pseudo-clémentine pour la compréhension des 
débuts de l’islam au Proche-Orient est donc sujette 
à de vifs débats. Pour Stephen Shoemaker, ces textes 
sont en exemplaires réduits et peu diffusés dans cette 
région, en témoigne la traduction en latin de Rufin 
d’Aquilée (m. 395), plutôt destinée aux chrétiens de 
Rome (p. 109).

Pour autant, la discussion sur la nature de la 
christologie dans le Coran, et l’influence des chrétiens 
judaïsants plus généralement, dépasse la littérature 
pseudo-clémentine. À ce sujet, une partie des auteurs 
proposent de renouveler la question en regardant 
vers les marges de l’Arabie. Pour Robert G. Hoyland, 
une partie des anecdotes du Coran, comme l’histoire 
des gens de la caverne, a pu être transmise oralement 
par les chrétiens de Syrie parlant l’arabe (p. 32-35) (4). 
Carlos A. Segovia invite à regarder vers les chrétiens 
dyophysites du Yémen, qui vécurent au vie siècle dans 
le royaume de Ḥimyar, pour y trouver des indices, 
certes élusifs, de la matrice de cette christologie. 
Dans les inscriptions d’Abraha (5) (r. 535-565), dont 
Christian Robin a fait l’analyse (6), Jésus est décrit de 
manière répétée comme le Messie (Messiah), en lieu 
et place du terme fils (Bn) de Dieu, habituellement 
employé dans cette région (p. 99-100). Ces inscrip-
tions pourraient indiquer que la christologie ambi-
güe du Coran trouverait ses prémices en Éthiopie. 
De son côté, Stephen Shoemaker accepte l’origine 
géographique de la terminologie tout en en refusant 
les conclusions, au principe que la substitution des 
termes n’a aucune incidence théologique et que les 
déductions de Christian Robin relèvent de la surin-
terprétation (p. 111-113).

L’intérêt de l’ouvrage réside ainsi dans la pluralité 
des voix, des contributions les plus réservées aux plus 
optimistes. Au sein d’une littérature foisonnante sur 

(4)  Voir aussi Sidney Griffith, The Bible in Arabic, Princeton, 
Princeton University Press, 2013.
(5)  Général abyssin ayant conquis l’Arabie du Sud pour le 
compte du royaume d’Aksūm.
(6)  Christian Robin, « Ḥimyar, Aksūm, and Arabia Deserta in 
Late Antiquity: The Epigraphic Evidence”, dans Greg Fisher (dir.), 
Arabs and Empire before Islam, Oxford, Oxford University Press, 
2015, p. 127-171.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Del Río Sánchez Francisco (dir.): Jewish Christianity and the Origins of Islam, recensé par Adrien de Jarmy
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 34	 47

III. Histoire

la question, cette publication offre une passionnante 
synthèse des points de vue et des multiples écueils 
méthodologiques. On retiendra donc que bien peu 
d’éléments font consensus, depuis la définition 
des termes du problème (Jewish Christianity), les 
parallèles entre la littérature pseudo-clémentine et 
le Coran, et même la christologie professée dans le 
texte musulman. Si, pour de nombreux autres sujets, 
la prise en compte des données archéologiques 
permet régulièrement de préciser une hypothèse et 
de sortir des lectures internalistes, les inscriptions 
d’Abraha rapportées par Christian Robin sont, elles 
aussi, sujettes à d’âpres débats. Dans bien des cas, 
la problématique des origines est effectivement un 
écueil en elle-même.

Adrien de Jarmy  
Doctorant, Sorbonne Université - UMR 8167

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Del Río Sánchez Francisco (dir.): Jewish Christianity and the Origins of Islam, recensé par Adrien de Jarmy
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

