| Il. HisTOIRE |

DeL Rio SANCHEZ Francisco (dir.)
Jewish Christianity and the Origins of Islam

Turnhout, Brepols,

(Judaisme ancien et

origines du Christianisme, 13)
2018, 191 p.

ISBN: 9782503577791

Edité par Francesco del Rio Sanchez chez Brepols,
dans la collection «Judaisme ancien et origines du
christianisme », le présent ouvrage rassemble les
actes de la huitieme conférence de I’Association for
the Study of Middle-East and Africa (ASMEA), tenue a
Washington D.C. du 29 au 31 octobre 2015. Les sept
contributions traitent d'un probléeme particuliére-
ment épineux: le role des communautés chrétiennes
du Proche-Orient ayant conservé un important subs-
trat culturel juif (Jewish Christianity) dans la construc-
tion dogmatique de I'lslam, notamment pour le texte
coranique. Comme le signale le directeur du recueil
dans son article «Jewish Christianity and Islamic
Origins. The Transformation of a Peripheral Religious
Movement? » (p. 75-90), le concept est d'origine
historiographique et revient au libertin irlandais
John Toland (m. 1722). Le philosophe fut le premier
asupposer un paralléle entre I'Evangile de Barnabé ("
et le Coran, conduisant ensuite les philologues
Ferdinand Christian Baur puis Adolf von Harnack a
formuler 'hypothése que des communautés judéo-
chrétiennes auraient eu un réle essentiel dans Iéla-
boration du dogme islamique (p. 75). Le concept fut
notamment au coceur de la révolution copernicienne
initiée par les historiens révisionnistes durant les
années 1970, a I'image de John Wansbrough, Patricia
Crone et Martin Hinds, donnant lieu a une riche
production historiographique. La question pose
d’emblée d'importantes difficultés méthodologiques,
puisqu'il s'agit, somme toute, de prouver l'existence
de transferts culturels. Si les auteurs de ce recueil ne
démentent pas que les religions monothéistes nées
au Proche-Orient ont profité d’un terreau fertile
commun, la majorité d'entre eux met en garde contre
le risque d’y reconnaitre des paralléles artificiels. A
I'exception d’Holger Zellentin, et dans une certaine
mesure de Robert G. Hoyland, les contributeurs sont
trés critiques vis-a-vis du concept, et le status quaes-
tionis penche donc plutdt en sa défaveur.

(1) Evangile d'origine morisque de la fin du xvi© siécle, annongant
explicitement la prophétie de Muhammad, peut-étre rédigé a
partir d’un texte des premiers siécles de I'ere chrétienne. Voir Luigi
Cirillo, « Recherches sur la composition et I'Origine de I'Evangile
de Barnabé », dans Luigi Cirillo et Michel Frémeaux, L'Evangile de

Barnabé, Paris, Beauchesne, 1977, p. 247-250.
|

Que veut-on dire lorsque I'on évoque I'existence
de communautés judéo-chrétiennes au Proche-
Orient? Une large partie de 'ouvrage est consacrée
au probleme de la définition de ce groupe social.
La premiére contribution, «Jewish Christianity, the
Qur’an, and Early Islam: some methodological ca-
veats » (p. 11-30), signée par Guillaume Dye, I'expose
tres concretement: doit-on y voir une communauté
fondée sur des caracteres ethniques, sur des pratiques
religieuses (praxis) ou sur une doctrine (p. 12)? De
son coté, Francisco del Rio réfute I'idée que le judéo-
christianisme ait pu avoir une influence durable sur
les débuts de l'islam car nous en perdons les traces
entre le 11¢ et le 1v¢siecle ap. ).-C.,, au moment ou
le christianisme, dans ses textes et ses concepts, se
démarque définitivement du judaisme. Si l'on ne peut
expliquer la survivance d’'un tel courant jusqu’au
vii®siécle, les paralleles avec le Coran doivent donc
étre interprétés comme des coincidences (p. 81).
Largument chronologique est repris par Stephen
Shoemaker (p. 108) et notamment Carlos A. Segovia
dans sa contribution intitulée « Jews and Christians of
Pre-Islamic Yemen (Himyar) and the Elusive Matrix
of the Qur’an Christology » (p. 91-104). L'auteur voit
dans le concept de Jewish Christianity une catégorie
trop imprécise et comprenant de nombreux degrés
entre ceux qui acceptent le message paulinien et
ceux qui le refusent (p. 92). La critique la plus incisive
vient de l'article de Stephen Shoemaker, «Jewish
Christianity, Non-Trinitarianism, and the Beginnings
of Islam » (p. 105-116), pour qui « the term “Jewish
Christianity” and its various derivatives (such as
Jewish Christian or Judeo-Christian) are vague, out-
dated terms that should be abandoned in the study
of ancient Christianity, not to mention early Islam »
(p. 105). Stephen Shoemaker voit dans le christian-
isme émergence d'une des deux grandes branches
dujudaisme, la seconde étant le judaisme rabbinique,
d’influence pharisienne, la différence se faisant entre
ceux qui observent strictement la Torah et les plus
complaisants (p. 106-107). Au contraire, Robert
G. Hoyland, et surtout Holger Zellentin, accordent
une certaine pertinence au concept. Dans son article
« The Jewish and/or Christian Audience of the Qur’an
and the Arabic Bible » (p. 31-40), Robert G. Hoyland
affirme que les premiers musulmans étaient réceptifs
aux traditions juives et chrétiennes (p.31), et que
l'oralité jouait un role déterminant dans la circula-
tion des récits. Lhistorien voit dans le concept de
Jewish Christianity un milieu culturel plutét qu’'une
communauté a proprement parler. C'est également
la piste suivie par Holger Zellentin dans «Judaeo-
Christian Legal Culture and the Qur’an: the Case of
Ritual Slaughter and the Consumption of Animal
Blood » (p. 117-159). La notion de « culture juridique

BCAI 34 45

BCAI 34 (2020) Del Rio Sanchez Francisco (dir.): Jewish Christianity and the Origins of Islam, recensé par Adrien de Jarmy
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

judéo-chrétienne » désigne ainsi les chrétiens qui
maintiennent toujours une séparation ethnique
entre les juifs et les paiens, tout en conservant les
anciens interdits rituels. Cependant, la aussi, ces
chrétiens ne forment jamais une communauté
marginale, mais représentent au contraire la culture
monothéiste dominante du Proche-Orient tardo-
antique (p. 118).

Pour appuyer son propos, Holger Zellentin se
fonde sur la littérature pseudo-clémentine® et la
Didascalia Apostolorum®). Sur de nombreux sujets,
le probleme de l'influence de ces deux textes sur
le Coran est un théme central du recueil. Lauteur
aborde la question du point de vue des sacrifices
rituels et des interdits alimentaires. Ainsi, les lois
de Noé qui interdisent de consommer du sang
et de verser le sang humain se généralisent dans
I'ensemble des monothéismes du Proche-Orient
lors des premiers siécles de I'ere chrétienne. On peut
observer une continuité de ces regles premiérement
formulées dans le Lévitique 17, en passant par la lettre
apostolique (Actes des Apodtres, 15), les Homélies
pseudo-clémentines et la Didascalia Apostolorum,
et enfin le Coran (Coran V: 3 et VI: 146-156) (p. 148-
159). Un autre point concerne la christologie au sein
du texte coranique. Selon Francesco del Rio, on peut
établir un paralléle entre la figure de Jésus, identifié a
Adam dans ce texte, et ses caractéristiques similaires
dans la littérature pseudo-clémentine (p. 89). Tout
en nuancant fortement l'influence des Homélies
pseudo-clémentines sur le Coran (p. 21), Guillaume
Dye rejoint la notion d’'une christologie atténuée
dans le texte sacré des musulmans, ou Jésus est un
prophéte mais ni d'origine divine ni le fils de Dieu
(p. 56). Cet argument est cependant loin de faire
I'unanimité parmi les participants, puisque Carlos
A. Segovia critique la conception d’une christologie
affaiblie dans le texte coranique, certains passages
présentant également Jésus en termes divins (p. 94).
Un des exemples les plus intéressants est développé
par Simon Claude Mimouni dans son article « Du
Verus Propheta chrétien (ébionite?) au «Sceau des
Prophetes » musulman » (p. 41-47). Il y analyse
I'hypothése selon laquelle la doctrine chrétienne
du « Vrai Prophete » (Verus propheta) aurait ins-
piré la conception du Sceau des Prophétes chez les
manichéens puis les musulmans. Cette doctrine qui
associe la figure dAdam a Jésus, vraisemblablement

(2) Texte qui prit forme au 1ve siécle en Syrie et connu par
deux recensions: l'une grecque, les Homélies, et I'autre latine, les
Reconnaissances, traduite du grec par Rufin d’Aquilée au v© siecle.
(3) Texte du début du 1v¢ siecle, rédigé en Syrie occidentale. Le
texte grec original a été perdu, bien qu’'une traduction syriaque
compléte et une traduction partielle latine existent.

d'origine ébionite, est présentée de multiples fois
dans la littérature pseudo-clémentine, dans les
Homélies comme les Reconnaissances (p. 46-48). Si
I'intertextualité n'est pas entiérement écartée car la
doctrine chrétienne du « Vrai Prophete » a pu circuler
par la pratique de la dissimulation, la comparaison
des termes employés dans la Vita Mani et le Coran
amene l'auteur a la conclusion que les trois concepts,
chrétien, manichéen et musulman, sont bien nés
indépendamment (p. 70). Limportance de la littéra-
ture pseudo-clémentine pour la compréhension des
débuts de l'islam au Proche-Orient est donc sujette
a de vifs débats. Pour Stephen Shoemaker, ces textes
sont en exemplaires réduits et peu diffusés dans cette
région, en témoigne la traduction en latin de Rufin
d’Aquilée (m. 395), plut6t destinée aux chrétiens de
Rome (p. 109).

Pour autant, la discussion sur la nature de la
christologie dans le Coran, et I'influence des chrétiens
judaisants plus généralement, dépasse la littérature
pseudo-clémentine. A ce sujet, une partie des auteurs
proposent de renouveler la question en regardant
vers les marges de 'Arabie. Pour Robert G. Hoyland,
une partie des anecdotes du Coran, comme l'histoire
des gens de la caverne, a pu étre transmise oralement
par les chrétiens de Syrie parlant I'arabe (p. 32-35) ).
Carlos A. Segovia invite a regarder vers les chrétiens
dyophysites du Yémen, qui vécurent au vi€ siecle dans
le royaume de Himyar, pour y trouver des indices,
certes élusifs, de la matrice de cette christologie.
Dans les inscriptions d’Abraha®) (r. 535-565), dont
Christian Robin a fait I'analyse ©, Jésus est décrit de
maniére répétée comme le Messie (Messiah), en lieu
et place du terme fils (Bn) de Dieu, habituellement
employé dans cette région (p. 99-100). Ces inscrip-
tions pourraient indiquer que la christologie ambi-
giie du Coran trouverait ses prémices en Ethiopie.
De son coté, Stephen Shoemaker accepte l'origine
géographique de la terminologie tout en en refusant
les conclusions, au principe que la substitution des
termes n'a aucune incidence théologique et que les
déductions de Christian Robin relévent de la surin-
terprétation (p. 111-113).

Lintérét de l'ouvrage réside ainsi dans la pluralité
des voix, des contributions les plus réservées aux plus
optimistes. Au sein d’une littérature foisonnante sur

(4) Voir aussi Sidney Griffith, The Bible in Arabic, Princeton,
Princeton University Press, 2013.

(5) Général abyssin ayant conquis I'Arabie du Sud pour le
compte du royaume d’Aksam.

(6) Christian Robin, « Himyar, Aksim, and Arabia Deserta in
Late Antiquity: The Epigraphic Evidence”, dans Greg Fisher (dir.),
Arabs and Empire before Islam, Oxford, Oxford University Press,
2015, p. 127-171. |

BCAI 34 46
BCAI 34 (2020) Del Rio Sanchez Francisco (dir.): Jewish Christianity and the Origins of Islam, recensé par Adrien de Jarmy
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| lIl. HISTOIRE

la question, cette publication offre une passionnante
synthése des points de vue et des multiples écueils
méthodologiques. On retiendra donc que bien peu
d’éléments font consensus, depuis la définition
des termes du probleme (Jewish Christianity), les
paralléles entre la littérature pseudo-clémentine et
le Coran, et méme la christologie professée dans le
texte musulman. Si, pour de nombreux autres sujets,
la prise en compte des données archéologiques
permet réguliérement de préciser une hypothese et
de sortir des lectures internalistes, les inscriptions
d’Abraha rapportées par Christian Robin sont, elles
aussi, sujettes a d'apres débats. Dans bien des cas,
la problématique des origines est effectivement un
écueil en elle-méme.

Adrien de Jarmy
Doctorant, Sorbonne Université - UMR 8167

BCAI 34 47

BCAI 34 (2020) Del Rio Sanchez Francisco (dir.): Jewish Christianity and the Origins of Islam, recensé par Adrien de Jarmy
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

