
	 BCAI 34	 41

III. Histoire

les savoirs concernés, mais le savoir c’est d’abord la 
volonté d’un individu d’aller à la rencontre du monde, 
par le voyage et le déplacement, quelle qu’en soit 
la motivation (commerce, pèlerinage), et pour un 
temps assez long. Le rôle pédagogique du voyage est 
d’autant plus souligné dans l’ouvrage que les disciples 
partaient à la recherche de maîtres dans un espace 
assez vaste, l’ensemble du monde arabo-musulman 
allant de l’Atlantique à l’Asie centrale. Selon Sonja 
Brentjes, le principal changement fut l’intégration 
des disciplines enseignées par des maîtres au sein 
des mosquées et madrasas où ils étaient appointés, 
et ce furent les mathématiques, la médecine, la 
philosophie naturelle qui en furent les bénéficiaires.

L’ouvrage, didactique, se décline en huit cha-
pitres. Le premier est dédié au contexte et aux savoirs 
enseignés dans les mondes islamisés à l’époque 
abbasside, où le phénomène des traductions permit, 
grâce au multilinguisme (du grec, du moyen perse 
et du sanskrit vers l’arabe ou le syriaque), l’arrivée 
de la science grecque (marquée d’aristotélisme, de 
néoplatonisme et christianisée), éclairant autrement 
certains points épineux des croyances tels la Création, 
la durée de l’univers, etc., et permettant une période 
de collaboration entre savants de différentes ori-
gines religieuses et ethniques (indiens, musulmans, 
etc.). Les savants du monde musulman enseignent 
une large gamme de savoirs, dont l’astrologie, par 
exemple, très appréciée des lettrés car fondée sur 
la philosophie naturelle d’Aristote. À l’instar de 
Fakhr al-Dīn al-Rāzī, qui introduisit de nouveaux 
concepts qui permirent des avancées certaines tant 
en astronomie (avec Naṣīr al-Dīn al-Ṭūsī, m. 1274, par 
exemple), qu’en philosophie et théologie mystique 
(avec al-Suhrawardī, m. 1191), ils font progresser 
certains de ces domaines des savoirs anciens.

Le deuxième chapitre présente les enseignants 
et les étudiants du viiie au xiie siècle. Ainsi, dans les 
catégories sociales élevées, les enfants avaient des 
maîtres, mais on ignore ce qu’il en était des filles, 
malgré quelques cas célèbres (Lubnā ou Rayḥāna). Au 
xe siècle, les maîtres syriaques d’Iraq enseignaient aux 
chrétiens comme aux musulmans dans le cadre privé, 
ou dans les monastères (tel le célèbre traducteur/
commentateur d’Aristote Abū Bishr Mattā b. Yūnus, 
m. 940), mais était-ce encore le cas au xiie siècle ? 

De la même façon, Sonja Brentjes s’interroge sur 
le choix des maîtres recrutés pour enseigner à la cour 
abbasside et les types de savoir que l’on y dispensait. 

On en connaît quelques-uns : Thābit ibn Qurra 
et son petit-fils, al-Bīrūnī, Ibn al-ʿIrāq et al-Kindī. 
Ce dernier, par exemple, fut le professeur d’Aḥmad, 
fils du calife al-Muʿtaṣim bi-llāh (m. 842). D’une 
famille originaire de Kinda, en Arabie, éduqué à 
Bagdad, doté d’un savoir quasi universel, il paya des 

Brentjes �Sonja  
Teaching and Learning the Sciences in Islamicate 
Societies (800-1700)

Turnhout, Brepols 
2018, 334 p. 
ISBN : 9782503574455

L’histoire des savoirs a indéniablement été 
marquée par l’ouvrage de Gregor Schoeler, Écrire et 
transmettre dans les débuts de l’Islam, Paris, PUF, 2002, 
qui porte sur les modalités de transmission et le rôle 
primordial de l’oralité dans cette période. Bien-sûr, de 
nombreux travaux ont abordé l’histoire de l’enseigne-
ment, depuis ceux de Georges Vajda (1) jusqu’à ceux, 
récents, de Hassan Ansari et Sabine Schmidtke (2), 
en passant par ceux de Jonathan Berkey (3). En outre, 
on ne doit pas oublier les travaux de Dimitri Gutas 
qui aborde la transmission des savoirs entre monde 
musulman et Occident latin (4), ou encore les procé-
dés pratiques et lexicographiques des traductions (5). 
Toutefois, si étudiants et chercheurs disposaient de la 
précieuse histoire des sciences arabes sous la direc-
tion de Roshdi Rashed et de Régis Morelon (6), aucun 
ouvrage ne recensait la totalité des savoirs enseignés 
assortis de leurs modalités concrètes de transmission. 
Sonja Brentjes a donc le mérite de l’avoir réalisé dans 
un souci didactique et dans l’esprit synthétique qui 
la caractérise, de façon à éclairer les étudiants en 
Histoire des sciences ou en Histoire culturelle du 
monde musulman sur les procédés et les savoirs 
mis en œuvre.

Le choix de l’historienne des sciences a été de 
s’intéresser autant aux maîtres qu’aux élèves dans les 
grandes villes du monde musulman, dans les disci-
plines relevant tant du ‘ilm (science religieuse) que 
des ‘ulūm qui, elles, englobent toutes les sciences, y 
compris profanes.

La question est simple : comment, où, et avec 
qui apprenait-on ? Et surtout, qu’apprenait-on ? Les 
réponses varient dans le temps, l’espace et selon 

(1)  Georges Vajda, La Transmission du savoir en Islam : 
viie-xviiie siècles, (1908-1981), Londres, Variorum repr, 1983.
(2)  Hassan Ansari, Sabine Schmidtke, Studies in medieval islamic 
intellectual traditions, Atlanta, Lockwood Press, 2017.
(3)  Jonathan Porter Berkey, The transmission of knowledge in 
medieval Cairo: a social history of Islamic education, Princeton 
University Press, 1992.
(4)  Dimitri Gutas, Pensée grecque, culture arabe : le mouvement de 
traduction gréco-arabe à Bagdad et la société abbasside primitive 
iie-ive/viiie-xe siècles, Paris, Aubier, 2005.
(5)  Id. & Gerhard Endress, A Greek and Arabic lexicon (GALex): 
materials for a dictionary of the mediæval translations from Greek 
into Arabic, Leyde, E. J. Brill, différents fascicules de 1997 à 2014.
(6)  Rushdi Rashed, Régis Morelon, Histoire des sciences arabes, 
Paris, Le Seuil, 1997, 3 volumes.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Brentjes Sonja: Teaching and Learning the Sciences in Islamicate Societies (800-1700), recensé par Anna Caiozzo
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 34	 42

III. Histoire

chrétiens pour traduire des textes grecs. Ses trois 
élèves les plus fameux furent Abū Maʿshar al-Balkhī, 
Abū Zayd al-Balkhī et al-Sarakhsī ; plusieurs épîtres 
dédiées au prince Aḥmad sont peut-être des traces 
de l’enseignement donné. Ainsi, une épître sur la pluie 
et la moisissure, dédiée à un étudiant nommé Ḥabīb, 
permet des suppositions sur le niveau de l’étudiant 
qui, pour comprendre l’enseignement d’al-Kindī, 
devait avoir des bases certaines (ou « prérequis ») et 
être familiarisé avec les Éléments d’Euclide, la Physique 
d’Aristote et l’Almageste de Ptolémée. Ce fut sans 
aucun doute le cas, car Sonja Brentjes signale que, par 
la suite, Aḥmad, dont l’intérêt pour les sciences s’était 
éveillé, commanda la traduction des Mécaniques 
d’Héron d’Alexandrie. Par ailleurs, elle évoque une 
lettre qu’al-Kindī écrivit à l’étudiant Ḥabīb, révélant 
qu’il lui avait écrit un traité lui expliquant le mou-
vement et la nature des planètes, en usant de mots 
ou d’explications appropriées. On peut ainsi trouver 
dans les écrits d’al-Kindī plusieurs niveaux d’expli�-
cations : destinées à des débutants, à des étudiants 
moyens, ou encore à des étudiants confirmés.

On retrouve les mêmes observations pour 
Thābit ibn Qurra, son fils Sinān et son petit-fils 
Ibrahīm. Excellent mathématicien, il explique dans 
son autobiographie qu’il écrivit des textes dès l’âge 
de 15 ans, certains pour ses pairs, et d’autres destinés 
aux artisans qui lui fabriquaient des instruments (par 
exemple, une sphère armillaire).

Un autre profil intéressant est celui d’al-Bīrūnī 
qui semble avoir étudié en Asie centrale où, à 17 ans, 
il fabriquait des instruments d’observation et écrivait 
des traités, tout en se formant en sciences. En 1027-30, 
il écrivit un ouvrage de 540 questions sur les étoiles 
ou Le livre pour comprendre le principe de fonctionne-
ment des étoiles, destiné à la fameuse Rayḥāna, une 
jeune fille qui voulait s’instruire. L’ouvrage révèle 
les éléments du savoir enseigné et de ses origines, 
grecque, indienne, iranienne, dont le livre 10 des 
Éléments d’Euclide. 

La vie d’al-Bīrūnī est un révélateur de la forma�-
tion d’un savant, voyageant, apprenant le sanskrit, 
mais sans que l’on sache qui furent ses maîtres ni 
même s’il en eut, car il insiste sur les difficultés à 
apprendre seul avec des livres, en se déplaçant de 
lieu en lieu pour rencontrer des maîtres, dépensant 
beaucoup d’argent. On comprend alors que son désir 
d’écrire sur l’Inde fut motivé par la volonté d’ouvrir 
le savoir des Indiens aux savants et aux étudiants 
musulmans.

On perçoit dès lors, à la lueur des exemples variés 
déployés par Sonja Brentjes, les modalités variables 
de la formation des savants, et ensuite celles de leurs 
élèves : les écrits des maîtres étaient en fait adaptés 
au niveau des étudiants qu’ils formaient, comme 

des sortes de manuels en somme. Au demeurant, 
les élites politiques ou militaires étaient soucieuses 
d’ouvrir leurs enfants à la logique, aux mathématiques, 
à l’instar des émirs buyides.

Dans le chapitre 3 sont présentés les connais�-
sances et les établissements d’enseignement. Les mo�-
dalités de base du savoir résident dans la lecture et le 
commentaire des textes, dont le degré de complexité 
est différent, comme on l’a vu, selon le niveau des 
étudiants. Les disciplines les plus commentées étaient 
l’astronomie, les mathématiques et la physique. 
Toutefois, au xie siècle, on commence à enseigner la 
médecine, la philosophie et les mathématiques dans 
les écoles, dans mosquées et dans les institutions où 
on lisait le Coran et les hadiths.

Les madrasas apparaissent avec le vizir seljou-
kide Niẓām al-Mulk (m. 1092) qui servit Alp Arslān 
(m. 1072) et son fils Malik Shāh (m. 1092), mais ces 
institutions, dont on a dit qu’elles avaient perduré 
après le règne des Seljoukides et qui avaient comme 
vocation première de revivifier l’islam sunnite, essai-
ment partout du Maghreb à l’Asie centrale et à l’Inde, 
donnant la priorité aux enseignements religieux. Elles 
accueillent un maître (mudarris), des étudiants, du 
personnel (un portier, un porteur d’eau, un lecteur 
de Coran), entretenus par les revenus dévolus par 
le bien de mainmorte (waqf) à cette fondation, qui 
est dotée d’un statut et pour laquelle les volontés et 
directives du donateur font l’objet d’un acte juridique.

Si, à l’origine le mudarris est spécialisé en sciences 
religieuses, ses compétences augmentent à l’époque 
timouride aux xive et xve siècles, avec la médecine ou 
encore les sciences occultes. Certes, les professeurs se 
spécialisent aussi, certains en lois religieuses, d’autres 
en astronomie théorique et pratique (calcul de tables 
et constructions d’instruments). Les types de sciences 
évoluent en dénomination – sciences des modernes, 
des anciens et des Arabes – et deviennent sciences 
transmises, ou sciences rationnelles, mathématiques 
et philosophie.

Les étudiants assistant à des cours se voyaient 
délivrer des ijāza ou permissions d’enseigner le 
texte copié (excepté pour la médecine où elles 
sont inconnues). Ceux qui avaient un bon niveau 
pouvaient trouver un emploi de répétiteur du texte 
enseigné ; souvent, ils suivaient le maître comme 
disciples pendant un certain temps, et ils travaillaient 
alors ensemble sur un manuscrit ou un corpus de 
textes. L’obtention de l’ijāza pouvait donner lieu à la 
démonstration publique d’un commentaire de texte 
en présence d’autres maîtres, comme cela est rap-
porté par les dictionnaires biographiques en Égypte 
mamelouke ou en Syrie. 

Le chapitre 4 évoque les sciences enseignées 
dans les madrasas d’après des manuscrits copiés 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Brentjes Sonja: Teaching and Learning the Sciences in Islamicate Societies (800-1700), recensé par Anna Caiozzo
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 34	 43

III. Histoire

au xiie siècle. On y trouve des traités de mathé�-
matiques, des œuvres astronomiques d’ʿAbd 
al-Rahmān al-Ṣufī ou même de Théodose de 
Bithynie (100 av. J.-C.). On possède encore des ma�-
nuscrits de la fin du xiie siècle, copiés à la Niẓāmiyya, 
comme des ouvrages de mathématiques, ou de 
botanique à l’instar du De materia medica de 1240. 
Mais, au xiiie siècle, la copie d’ouvrages donna lieu 
à des révisions par différents savants. De nouveaux 
manuels émergèrent en astronomie, philosophie, 
logique, en Iraq, Iran et Inde. Toutes les madrasas, 
cependant, n’enseignaient pas les sciences (arith-
métique, algèbre, astronomie) davantage exposées 
dans les Livres moyens (une sorte de compendium 
du savoir en mathématiques, avec l’Almageste et les 
Éléments d’Euclide). 

L’enseignement des mathématiques comportait 
l’usage des chiffres indiens et du zéro ainsi que celui 
des fractions. En géométrie, les aires et les volumes 
étaient calculés, tout comme la direction de la qibla, 
l’horizon, l’écliptique, la latitude, les méridiens, les 
théories des planètes et des éléments, et l’extraction 
des racines carrées étaient aussi enseignés. Les dis-
ciples les plus avancés apprenaient les coniques, les 
problèmes d’astronomie, de géométrie et la compi-
lation de tables. On est en revanche assez ignorant 
des savoirs à l’époque mamelouke, en dehors de 
l’arithmétique et du comput. On connaît le niveau 
des connaissances par divers ouvrages ; par exemple, 
en 1460-7, un émir du sultan Ashraf Barsbāy 
(m. 1438) commanda à la Ẓāhiriyya du Caire une 
copie de l’ouvrage de Quṭb al-Dīn al-Shirāzī (m. 1311) 
sur les modèles planétaires, lequel était un commen�-
taire de haut niveau du mémoire d’al-Ṭūsī. La théorie 
des planètes était donc enseignée dans les madrasas 
du Caire aux xive et xve siècles.

Dans le domaine de la médecine et de la 
pharmacologie, la théorie des 4 humeurs et des 
4 éléments prédominait, puisque l’on se représen�-
tait que leur déséquilibre induisait des maladies. 
En 1227, le calife abbasside fonde à Bagdad la madrasa 
Mustanṣiriyya, achevée en 1234, où le médecin faisait 
cours et soignait les malades de l’hôpital faisant parti 
de l’institution. Ce fut la première création d’une 
chaire de médecine ; les médecins commencèrent 
à enseigner chez eux ou dans les bibliothèques. Les 
Ayyoubides nommèrent le premier titulaire d’une 
chaire, Muhadhdhab al-Dīn al-Dakhwār (m. 1230), 
appointé par al-ʿĀdil et son fils al-Ashraf Mūsa à 
Damas sur un waqf fondé à cette occasion. Dans les 
madrasas où l’on enseignait la jurisprudence, on pou-
vait aussi trouver un enseignement de médecine ; c’est 
ainsi que le théologien Fakhr al-Dīn al-Rāzī (m. 1210), 
au xiie siècle, étudia le canon d’Avicenne et écrivit 
même un commentaire à son sujet. 

Sonja Brentjes présente ensuite la situation 
de l’enseignement pour la philosophie naturelle, la 
divination, la magie et l’alchimie, sensiblement moins 
bien pourvues.

Le chapitre 5 évoque cette fois les autres éta�-
blissements d’enseignement, dont les hôpitaux, 
lieu de théorie et de pratique, mais qui font l’objet 
d’un débat entre Ragab (7), qui dit que ces praticiens 
avaient un autre métier, et Witkam (8), qui affirme le 
contraire en prenant comme exemple Ibn al-Akfānī. 
En outre, on peut être éduqué dans le cadre d’une 
famille lettrée tout en recevant des enseignements 
de maîtres extérieurs et en circulant dans les régions 
et dans les pays, à l’exemple de l’andalou al-Qalaṣādī 
ou d’al-Jurjānī au Caire 

Le chapitre 6 est dédié à l’analyse des méthodes 
pratiques et concrètes d’enseignement. Or, selon 
Sonja Brentjes, il n’existe pas de méthode véritable, 
mais davantage un groupe de personnes se réu-
nissant (majlis) dans une maison, un hôpital, une 
madrasa, formant un cercle (ḥalqa) à l’exemple du 
shaykh Fakhr al-Dīn (m. 1198) qui avait, à Damas, un 
majlis sur la médecine et sur la méthode de lecture 
du Canon d’Avicenne, et dont le but était, aussi si 
besoin était, de la rectifier avec son disciple. Donc, 
on pratique la rawiya : la transmission par lecture 
commentée. En fait, les méthodes sont simples : lire, 
écrire, mémoriser et répéter avec compréhension ; la 
dispute est parfois pratiquée, mais elle risque souvent 
de tourner au pugilat ; on préfère donc émettre des 
gloses, voire des « super » gloses…

Le chapitre 7 s’attarde sur les encyclopédies 
et la classification des sciences, et le chapitre 8 sur 
« la littérature d’enseignement » au xiie siècle. Les 
maîtres disposaient d’aide-mémoires, de synopsis, de 
manuels, de textes paraphrasant les œuvres selon le 
niveau visé, etc. 

Pour conclure, on peut louer Sonja Brentjes 
d’avoir offert aux étudiants en Histoire et en Histoire 
des sciences au premier chef, et à la communauté 
scientifique en général, des exemples clairs, concrets 
sur la typologie des savoirs et son évolution, sur les 
lieux de savoir et leur fonctionnement, par le biais 
d’exemples précis, de maîtres, d’élèves et des outils qui 
étaient élaborés par les uns pour instruire les autres. 
L’oralité est toujours déterminante mais on assiste 
à un rôle grandissant de l’écrit pour fixer les savoirs 
de base, élaborer en somme des manuels sous des 
formes parfois mnémotechniques (questionnements, 

(7)  Ahmed Ragab, The medieval Islamic hospital: medicine, reli-
gion, and charity, New York, Cambridge University Press, 2015.
(8)  Jan Just Witkam, De egyptische Arts Ibn al-Akfani (gest. 
749/1348) en zijn indeling van de wetenschappen, Leyde, Ter 
Lugt Pers, 1989.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Brentjes Sonja: Teaching and Learning the Sciences in Islamicate Societies (800-1700), recensé par Anna Caiozzo
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 34	 44

III. Histoire

problèmes) adaptés à différents niveaux. Toutefois, 
il est indéniable que les maîtres, les grands esprits 
sont soit issus de familles lettrées, soit des individus 
d’exception qui se sont formés par volonté et ambi-
tion scientifique. 

En somme, entre les xe-xiiie siècles et l’époque 
actuelle, les situations ont-elles réellement changé 
dans la formation de masse du public et dans celle 
des élites ?

Anna Caiozzo 
Université Bordeaux-Montaigne

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Brentjes Sonja: Teaching and Learning the Sciences in Islamicate Societies (800-1700), recensé par Anna Caiozzo
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

