| Il. HisTOIRE |

BRENTJES Sonja
Teaching and Learning the Sciences in Islamicate
Societies (800-1700)

Turnhout, Brepols
2018, 334 p.
ISBN: 9782503574455

L'histoire des savoirs a indéniablement été
marquée par l'ouvrage de Gregor Schoeler, Ecrire et
transmettre dans les débuts de I'lslam, Paris, PUF, 2002,
qui porte sur les modalités de transmission et le réle
primordial de l'oralité dans cette période. Bien-siir, de
nombreux travaux ont abordé I'histoire de I'enseigne-
ment, depuis ceux de Georges Vajda (" jusqu’a ceux,
récents, de Hassan Ansari et Sabine Schmidtke ?),
en passant par ceux de Jonathan Berkey ). En outre,
on ne doit pas oublier les travaux de Dimitri Gutas
qui aborde la transmission des savoirs entre monde
musulman et Occident latin ), ou encore les procé-
dés pratiques et lexicographiques des traductions ).
Toutefois, si étudiants et chercheurs disposaient de la
précieuse histoire des sciences arabes sous la direc-
tion de Roshdi Rashed et de Régis Morelon (%), aucun
ouvrage ne recensait la totalité des savoirs enseignés
assortis de leurs modalités concretes de transmission.
Sonja Brentjes a donc le mérite de I'avoir réalisé dans
un souci didactique et dans l'esprit synthétique qui
la caractérise, de fagon a éclairer les étudiants en
Histoire des sciences ou en Histoire culturelle du
monde musulman sur les procédés et les savoirs
mis en ceuvre.

Le choix de I'historienne des sciences a été de
s'intéresser autant aux maitres qu'aux éléves dans les
grandes villes du monde musulman, dans les disci-
plines relevant tant du ‘ilm (science religieuse) que
des ‘uliim qui, elles, englobent toutes les sciences, y
compris profanes.

La question est simple: comment, ou, et avec
qui apprenait-on ? Et surtout, quapprenait-on? Les
réponses varient dans le temps, l'espace et selon

(1) Georges Vajda, La Transmission du savoir en Islam :
VIIe-xvili® siecles, (1908-1981), Londres, Variorum repr, 1983.

(2) Hassan Ansari, Sabine Schmidtke, Studies in medieval islamic
intellectual traditions, Atlanta, Lockwood Press, 2017.

(3) Jonathan Porter Berkey, The transmission of knowledge in
medieval Cairo: a social history of Islamic education, Princeton
University Press, 1992.

(4) Dimitri Gutas, Pensée grecque, culture arabe: le mouvement de
traduction gréco-arabe a Bagdad et la société abbasside primitive
1e-1veé/vilie-x¢ siécles, Paris, Aubier, 2005.

(5) Id. & Gerhard Endress, A Greek and Arabic lexicon (GALex):
materials for a dictionary of the mediceval translations from Greek
into Arabic, Leyde, E. J. Brill, différents fascicules de 1997 a 2014.
(6) Rushdi Rashed, Régis Morelon, Histoire des sciences arabes,
Paris, Le Seuil, 1997, 3 volumes.

les savoirs concernés, mais le savoir cest d'abord la
volonté d’un individu daller a la rencontre du monde,
par le voyage et le déplacement, quelle quen soit
la motivation (commerce, pélerinage), et pour un
temps assez long. Le r6le pédagogique du voyage est
d’autant plus souligné dans l'ouvrage que les disciples
partaient a la recherche de maitres dans un espace
assez vaste, I'ensemble du monde arabo-musulman
allant de I'Atlantique a I'Asie centrale. Selon Sonja
Brentjes, le principal changement fut I'intégration
des disciplines enseignées par des maitres au sein
des mosquées et madrasas o ils étaient appointés,
et ce furent les mathématiques, la médecine, la
philosophie naturelle qui en furent les bénéficiaires.

L'ouvrage, didactique, se décline en huit cha-
pitres. Le premier est dédié au contexte et aux savoirs
enseignés dans les mondes islamisés a I'époque
abbasside, ol le phénomene des traductions permit,
grace au multilinguisme (du grec, du moyen perse
et du sanskrit vers l'arabe ou le syriaque), l'arrivée
de la science grecque (marquée d‘aristotélisme, de
néoplatonisme et christianisée), éclairant autrement
certains points épineux des croyances tels la Création,
la durée de l'univers, etc,, et permettant une période
de collaboration entre savants de différentes ori-
gines religieuses et ethniques (indiens, musulmans,
etc.). Les savants du monde musulman enseignent
une large gamme de savoirs, dont l'astrologie, par
exemple, trés appréciée des lettrés car fondée sur
la philosophie naturelle d’Aristote. A I'instar de
Fakhr al-Din al-Razi, qui introduisit de nouveaux
concepts qui permirent des avancées certaines tant
en astronomie (avec Nasir al-Din al-Tusi, m. 1274, par
exemple), qu'en philosophie et théologie mystique
(avec al-Suhrawardi, m. 1191), ils font progresser
certains de ces domaines des savoirs anciens.

Le deuxiéeme chapitre présente les enseignants
et les étudiants du v au xi® siécle. Ainsi, dans les
catégories sociales élevées, les enfants avaient des
maitres, mais on ignore ce qu’il en était des filles,
malgré quelques cas célebres (Lubna ou Rayhana). Au
x¢ siecle, les maitres syriaques d’lraq enseignaient aux
chrétiens comme aux musulmans dans le cadre privé,
ou dans les monasteres (tel le célébre traducteur/
commentateur d'Aristote Ab Bishr Matta b. Yanus,
m. 940), mais était-ce encore le cas au xiI® siécle?

De la méme fagon, Sonja Brentjes s'interroge sur
le choix des maitres recrutés pour enseigner a la cour
abbasside et les types de savoir que I'on y dispensait.

On en connait quelques-uns: Thabit ibn Qurra
et son petit-fils, al-Birani, Ibn al-‘Iraq et al-Kindi.
Ce dernier, par exemple, fut le professeur d’Ahmad,
fils du calife al-Mu‘tasim bi-llah (m. 842). D’une
famille originaire de Kinda, en Arabie, éduqué a
Bagdad, doté d’un savoir quasi universel, il paya des

BCAI 34

BCAIl en ligne

4l

BCAI 34 (2020) Brentjes Sonja: Teaching and Learning the Sciences in Islamicate Societies (800-1700), recensé par Anna Caiozzo
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

chrétiens pour traduire des textes grecs. Ses trois
éleves les plus fameux furent Abl Ma‘shar al-Balkhi,
AbU Zayd al-Balkhi et al-Sarakhsi; plusieurs épitres
dédiées au prince Ahmad sont peut-étre des traces
de l'enseignement donné. Ainsi, une épitre sur la pluie
et la moisissure, dédiée a un étudiant nommé Habib,
permet des suppositions sur le niveau de l'étudiant
qui, pour comprendre I'enseignement d’al-Kindi,
devait avoir des bases certaines (ou « prérequis ») et
étre familiarisé avec les Eléments d’Euclide, la Physique
d’Aristote et I'’Almageste de Ptolémée. Ce fut sans
aucun doute le cas, car Sonja Brentjes signale que, par
la suite, Ahmad, dont I'intérét pour les sciences sétait
éveillé, commanda la traduction des Mécaniques
d’'Héron d’Alexandrie. Par ailleurs, elle évoque une
lettre qu’al-Kindi écrivit a I'étudiant Habib, révélant
qu'il lui avait écrit un traité lui expliquant le mou-
vement et la nature des planetes, en usant de mots
ou dexplications appropriées. On peut ainsi trouver
dans les écrits d'al-Kind1 plusieurs niveaux d’expli-
cations: destinées a des débutants, a des étudiants
moyens, ou encore a des étudiants confirmés.

On retrouve les mémes observations pour
Thabit ibn Qurra, son fils Sinan et son petit-fils
Ibrahim. Excellent mathématicien, il explique dans
son autobiographie qu'il écrivit des textes des I'age
de 15 ans, certains pour ses pairs, et d'autres destinés
auxartisans qui lui fabriquaient des instruments (par
exemple, une sphere armillaire).

Un autre profil intéressant est celui d’al-Birtini
qui semble avoir étudié en Asie centrale ou,a 17 ans,
il fabriquait des instruments d’'observation et écrivait
des traités, tout en se formant en sciences. En 1027-30,
il écrivit un ouvrage de 540 questions sur les étoiles
ou Le livre pour comprendere le principe de fonctionne-
ment des étoiles, destiné a la fameuse Rayhana, une
jeune fille qui voulait s’instruire. Louvrage révele
les éléments du savoir enseigné et de ses origines,
grecque, indienne, iranienne, dont le livre 10 des
Eléments d’Euclide.

La vie d'al-Birini est un révélateur de la formal
tion d'un savant, voyageant, apprenant le sanskrit,
mais sans que l'on sache qui furent ses maitres ni
méme s'il en eut, car il insiste sur les difficultés a
apprendre seul avec des livres, en se déplagant de
lieu en lieu pour rencontrer des maitres, dépensant
beaucoup d’argent. On comprend alors que son désir
d'écrire sur I'lnde fut motivé par la volonté d'ouvrir
le savoir des Indiens aux savants et aux étudiants
musulmans.

On pergoitdes lors, a la lueur des exemples variés
déployés par Sonja Brentjes, les modalités variables
de la formation des savants, et ensuite celles de leurs
éleves: les écrits des maitres étaient en fait adaptés

au niveau des étudiants qu'ils formaient, comme
|

des sortes de manuels en somme. Au demeurant,
les élites politiques ou militaires étaient soucieuses
d'ouvrir leurs enfants a la logique, aux mathématiques,
a l'instar des émirs buyides.

Dans le chapitre 3 sont présentés les connaise
sances et les établissements d’enseignement. Les mom
dalités de base du savoir résident dans la lecture et le
commentaire des textes, dont le degré de complexité
est différent, comme on I'a vu, selon le niveau des
étudiants. Les disciplines les plus commentées étaient
I'astronomie, les mathématiques et la physique.
Toutefois, au x1° siecle, on commence a enseigner la
médecine, la philosophie et les mathématiques dans
les écoles, dans mosquées et dans les institutions ou
on lisait le Coran et les hadiths.

Les madrasas apparaissent avec le vizir seljou-
kide Nizam al-Mulk (m. 1092) qui servit Alp Arslan
(m. 1072) et son fils Malik Shah (m. 1092), mais ces
institutions, dont on a dit quelles avaient perduré
apreés le regne des Seljoukides et qui avaient comme
vocation premiére de revivifier I'islam sunnite, essai-
ment partout du Maghreb a I'Asie centrale et a I'Inde,
donnant la priorité aux enseignements religieux. Elles
accueillent un maitre (mudarris), des étudiants, du
personnel (un portier, un porteur deau, un lecteur
de Coran), entretenus par les revenus dévolus par
le bien de mainmorte (waqf) a cette fondation, qui
est dotée d’un statut et pour laquelle les volontés et
directives du donateur font 'objet d'un acte juridique.

Si, al'origine le mudarris est spécialisé en sciences
religieuses, ses compétences augmentent a I'époque
timouride aux X1V et xv© siecles, avec la médecine ou
encore les sciences occultes. Certes, les professeurs se
spécialisent aussi, certains en lois religieuses, d’'autres
en astronomie théorique et pratique (calcul de tables
et constructions d'instruments). Les types de sciences
évoluent en dénomination - sciences des modernes,
des anciens et des Arabes — et deviennent sciences
transmises, ou sciences rationnelles, mathématiques
et philosophie.

Les étudiants assistant a des cours se voyaient
délivrer des ijaza ou permissions d’enseigner le
texte copié (excepté pour la médecine ou elles
sont inconnues). Ceux qui avaient un bon niveau
pouvaient trouver un emploi de répétiteur du texte
enseigné; souvent, ils suivaient le maitre comme
disciples pendant un certain temps, et ils travaillaient
alors ensemble sur un manuscrit ou un corpus de
textes. Lobtention de l'jiaza pouvait donner lieu a la
démonstration publique d’'un commentaire de texte
en présence d'autres maitres, comme cela est rap-
porté par les dictionnaires biographiques en Egypte
mamelouke ou en Syrie.

Le chapitre 4 évoque les sciences enseignées

dans les madrasas d’apres des manuscrits copiés
|

BCAI 34 42
BCAI 34 (2020) Brentjes Sonja: Teaching and Learning the Sciences in Islamicate Societies (800-1700), recensé par Anna Caiozzo
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

au xli¢siecle. On y trouve des traités de mathés
matiques, des ceuvres astronomiques d’‘Abd
al-Rahman al-Sufi ou méme de Théodose de
Bithynie (100 av. J.-C.). On posséde encore des mas
nuscrits de la fin du xi1€ siécle, copiés a la Nizamiyya,
comme des ouvrages de mathématiques, ou de
botanique a I'instar du De materia medica de 1240.
Mais, au xi1€ siécle, la copie d'ouvrages donna lieu
a des révisions par différents savants. De nouveaux
manuels émergerent en astronomie, philosophie,
logique, en Iraq, Iran et Inde. Toutes les madrasas,
cependant, n'enseignaient pas les sciences (arith-
métique, algebre, astronomie) davantage exposées
dans les Livres moyens (une sorte de compendium
du savoir en mathématiques, avec 'Almageste et les
Eléments d’Euclide).

Lenseignement des mathématiques comportait
I'usage des chiffres indiens et du zéro ainsi que celui
des fractions. En géométrie, les aires et les volumes
étaient calculés, tout comme la direction de la gibla,
I'horizon, I'écliptique, la latitude, les méridiens, les
théories des planetes et des éléments, et I'extraction
des racines carrées étaient aussi enseignés. Les dis-
ciples les plus avancés apprenaient les coniques, les
problémes d'astronomie, de géométrie et la compi-
lation de tables. On est en revanche assez ignorant
des savoirs a I'époque mamelouke, en dehors de
l'arithmétique et du comput. On connait le niveau
des connaissances par divers ouvrages; par exemple,
en 1460-7, un émir du sultan Ashraf Barsbay
(m. 1438) commanda a la Zahiriyya du Caire une
copie de l'ouvrage de Qutb al-Din al-Shirazi (m. 1311)
sur les modeéles planétaires, lequel était un commen-
taire de haut niveau du mémoire d’al-Ttsi. La théorie
des planétes était donc enseignée dans les madrasas
du Caire aux xIv® et xv® siecles.

Dans le domaine de la médecine et de la
pharmacologie, la théorie des 4 humeurs et des
4 éléments prédominait, puisque l'on se représens
tait que leur déséquilibre induisait des maladies.
En 1227, le calife abbasside fonde a Bagdad la madrasa
Mustansiriyya, achevée en 1234, ou le médecin faisait
cours et soignait les malades de I'h6pital faisant parti
de l'institution. Ce fut la premiére création d'une
chaire de médecine; les médecins commencerent
a enseigner chez eux ou dans les bibliotheques. Les
Ayyoubides nommerent le premier titulaire d'une
chaire, Muhadhdhab al-Din al-Dakhwar (m. 1230),
appointé par al-‘Adil et son fils al-Ashraf Musa a
Damas sur un waqf fondé a cette occasion. Dans les
madrasas ol I'on enseignait la jurisprudence, on pou-
vait aussi trouver un enseignement de médecine; cest
ainsi que le théologien Fakhr al-Din al-Razi (m. 1210),
au Xxli€ siecle, étudia le canon d’Avicenne et écrivit

méme un commentaire a son sujet.
|

Sonja Brentjes présente ensuite la situation
de l'enseignement pour la philosophie naturelle, la
divination, la magie et 'alchimie, sensiblement moins
bien pourvues.

Le chapitre 5 évoque cette fois les autres étaé
blissements d’enseignement, dont les hdpitaux,
lieu de théorie et de pratique, mais qui font l'objet
d’un débat entre Ragab”), qui dit que ces praticiens
avaient un autre métier, et Witkam ®), qui affirme le
contraire en prenant comme exemple Ibn al-Akfani.
En outre, on peut étre éduqué dans le cadre d'une
famille lettrée tout en recevant des enseignements
de maitres extérieurs et en circulant dans les régions
et dans les pays, a l'exemple de I'andalou al-Qalasadi
ou d’al-Jurjani au Caire

Le chapitre 6 est dédié a I'analyse des méthodes
pratiques et concretes d'enseignement. Or, selon
Sonja Brentjes, il n'existe pas de méthode véritable,
mais davantage un groupe de personnes se réu-
nissant (majlis) dans une maison, un hoépital, une
madrasa, formant un cercle (halga) a I'exemple du
shaykh Fakhr al-Din (m. 1198) qui avait, a Damas, un
maijlis sur la médecine et sur la méthode de lecture
du Canon d'Avicenne, et dont le but était, aussi si
besoin était, de la rectifier avec son disciple. Donc,
on pratique la rawiya: la transmission par lecture
commentée. En fait, les méthodes sont simples: lire,
écrire, mémoriser et répéter avec compréhension; la
dispute est parfois pratiquée, mais elle risque souvent
de tourner au pugilat; on préfere donc émettre des
gloses, voire des «super » gloses...

Le chapitre 7 s’attarde sur les encyclopédies
et la classification des sciences, et le chapitre 8 sur
«la littérature d'enseignement » au x1€ siecle. Les
maitres disposaient d'aide-mémoires, de synopsis, de
manuels, de textes paraphrasant les ceuvres selon le
niveau visé, etc.

Pour conclure, on peut louer Sonja Brentjes
d’avoir offert aux étudiants en Histoire et en Histoire
des sciences au premier chef, et a la communauté
scientifique en général, des exemples clairs, concrets
sur la typologie des savoirs et son évolution, sur les
lieux de savoir et leur fonctionnement, par le biais
d'exemples précis, de maitres, d'éléves et des outils qui
étaient élaborés par les uns pour instruire les autres.
Loralité est toujours déterminante mais on assiste
a un role grandissant de I'écrit pour fixer les savoirs
de base, élaborer en somme des manuels sous des
formes parfois mnémotechniques (questionnements,

(7) Ahmed Ragab, The medieval Islamic hospital: medicine, reli-
gion, and charity, New York, Cambridge University Press, 2015.

(8) Jan Just Witkam, De egyptische Arts Ibn al-Akfani (gest.
749/1348) en zijn indeling van de wetenschappen, Leyde, Ter
Lugt Pers, 1989. |

BCAI 34

BCAIl en ligne

43

BCAI 34 (2020) Brentjes Sonja: Teaching and Learning the Sciences in Islamicate Societies (800-1700), recensé par Anna Caiozzo
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| lIl. HISTOIRE

problémes) adaptés a différents niveaux. Toutefois,
il est indéniable que les maitres, les grands esprits
sont soit issus de familles lettrées, soit des individus
d’exception qui se sont formés par volonté et ambi-
tion scientifique.

En somme, entre les x&-x111¢ siecles et I'époque
actuelle, les situations ont-elles réellement changé
dans la formation de masse du public et dans celle
des élites?

Anna Caiozzo
Université Bordeaux-Montaigne

BCAI 34 44

BCAI 34 (2020) Brentjes Sonja: Teaching and Learning the Sciences in Islamicate Societies (800-1700), recensé par Anna Caiozzo
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

