
 BCAI 34 35

III. HISTOIRE

 Mouton  Jean-Michel et Onimus Clément (dir) 
De Bagdad à Damas. Études en mémoire 
de Dominique Sourdel

Genève, EPHE, Librairie Droz (Hautes études 
orientales 55 Moyen et Proche-Orient, 7)
2018, 366 p.
ISBN : 9782600057387

Cet ouvrage rend hommage à Dominique 
Sourdel, historien et professeur, décédé en 2014. Il 
ambitionne de célébrer le parcours de ce savant 
éclectique, pilier de l’étude de l’histoire de l’Islam 
médiéval en Sorbonne. Son titre retrace son chemi-
nement intellectuel, depuis sa thèse d’État en 1958 
sur Le vizirat abbasside de 749 à 936 (p. xii), à Bagdad, 
jusqu’à l’édition, en 2013, d’Un corpus de 62 docu-
ments juridiques inédits entre 337/948 et 698/1299, 
surtitré Mariage et séparation à Damas. 

Jean-Michel Mouton, qui soutint sa thèse sous sa 
direction, s’est associé avec son propre élève, Clément 
Onimus, afin de réunir les contributions de trois de 
ses condisciples, François Déroche, Anne-Marie Eddé 
et Fawzi Mahfoudh qui suivirent, eux aussi, les cours 
de Dominique Sourdel, mais aussi de ses amis (Lionel 
Galand et Jean Richard) et de plusieurs de ses collè-
gues (Josef Van Ess, Bernadette Martel-Thoumian, 
Georges Jehel, Houmam Saad, Jacques Paviot). Les 
deux éditeurs de ce recueil invitent, en outre, trois 
autres élèves de Jean-Michel Mouton (Motia Zouihal, 
Clément Moussé, Élodie Hibon) à enrichir son 
contenu. La plupart des articles concernent la Syrie 
des périodes ayyūbide et mamelouke (xiie-xve siècles) 

même si deux travaux sont consacrés au Maghreb 
et qu’un collègue de Dominique Sourdel lui dédie 
la présentation du manuscrit inédit d’un auteur de 
l’Irak abbasside.

Josef Van Ess présente une source unique 
en son genre, attribuée au savant Ḍirār b. ʿAmr 
(m. v. 200/815), qui aurait participé aux joutes rhéto-
riques de la cour de Hārūn al-Rašīd. Il s’agit de la seule 
contribution liée à la première partie de la carrière 
académique de Dominique Sourdel : l’Irak à l’époque 
abbasside. Ḍirār critiquait les tenants du ḥadīth et 
ses arguments inspirèrent les grands intellectuels 
muʿtazilites comme Naẓẓām et Jāḥiẓ (p. 3). L’objectif 
de l’auteur du document est de tenter d’expliquer 
l’origine de la division de la communauté (p. 10). Le 
récit met en scène un juriste fictif affairé à réfuter les 
opinions « innovantes » qu’on lui soumet (p. 4-5). Le 
seul équivalent connu se retrouve dans l’œuvre d’un 
savant du xie siècle, al-Jishumī, ayant vécu dans la ville 
khurassanienne de Bayhaq. Étrangement, il semble 
que le texte attribué à Ḍirār en soit également pro-
venu avant d’avoir été copié dans le Yémen zaydite, 

en 540/1145 (p. 2). J. Van Ess ne semble pas remettre 
en cause l’authenticité de cette œuvre et se prémunit 
de toute critique à ce sujet en dénonçant l’ensemble 
de la démarche sceptique comme « fastidieuse et 
stérile » (p. 2). Il propose toutefois quelques parallèles 
entre les ḥadīth-s utilisés par le personnage et ceux 
de ʿAbd al-Razzāq ou d’Ibn Ḥanbal (p. 9). 

Plusieurs autres contributions de cet ouvrage 
mettent l’accent sur la méthode de collecte des 
sources et sur la reconstitution des dossiers qui 
furent au cœur de l’œuvre de Dominique Sourdel et 
de son épouse Janine Sourdel-Thomine. Ainsi, Fawzi 
Mahfoudh, spécialiste du patrimoine médiéval de la 
Tunisie, s’emploie à publier (p. 146-150) et à commen-
ter (p. 129-133) les archives des savants qui, à l’aube 
de la période coloniale (1902-1907), exhumèrent et 
mirent en valeur l’exceptionnel bas-relief byzantin 
remployé dans la grande mosquée ziride de Sfax. 

François Déroche présente l’histoire mouve-
mentée de la documentation de la mosquée des 
Omeyyades de Damas à travers les vicissitudes de 
la vie du monument à la fin de l’époque ottomane. 
Il rappelle que la plupart des « papiers de Damas » 
et autres ouvrages, dont les manuscrits coraniques 
qu’il étudie, auraient été transférés dans le bayt al-
māl après l’incendie dévastateur de 1893 (p. 317) et 
qu’ils y étaient encore en 1898 lors de la visite d’État 
de Guillaume II (p. 316). Le transfert définitif au 
musée des Awqāf fondé en 1914 à Istanbul fut décidé, 
pendant la Première Guerre mondiale, par le shaykh 
al-Islām, la plus haute autorité religieuse du gouver-
nement ottoman « jeune turc », en 1917 (p. 318). 
C’est alors que ces centaines de milliers de pages, 
munies de cotes arbitraires et approximatives, furent 
appelés Shām Awrāqi : les « papiers de Damas ». Les 
documents légaux furent ensuite découverts par 
Dominique Sourdel en 1963 et publiés entre 2005 
et 2015. 

Son épouse, l’épigraphiste Janine Sourdel-
Thomine reproduit, transcrit, traduit et commente, 
en collaboration avec Jean-Michel Mouton, un 
addendum de deux documents juridiques aux 
62 actes publiés en 2013 par son époux (p. 327-328). 
Il s’agit, tout d’abord, d’un contrat de mariage (14 bis) 
(p. 329-331) et d’un acte de divorce (36 B) rédigé au 
verso de l’acte de mariage 36 (p. 332-336). Le docu-
ment 14 bis n’est pas daté, mais la nisba, le formulaire 
chiite (en comparaison des spécimens 6A et 12), 
ainsi que la mention de dinars malikiyya pourraient 
renvoyer à une famille venue de Mahdiyya à l’époque 
fāṭimide et restée à Damas sous les saljūkides, à la 
fin du xie siècle (p. 330-331). Dominique Sourdel 
avait montré que le document 36, lacunaire, avait 
été établi en 1187 et libellé dans les tout nouveaux 
dinars « royaux victorieux » émis par Saladin à la 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Mouton Jean-Michel et Onimus Clément (dir): De Bagdad à Damas. Études en mémoire de Dominique Sourdel, recensé par Simon Pierre
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 34 36

III. HISTOIRE

veille de la conquête de Jérusalem. L’adjonction de 
sa « quittance libératoire » permet de mieux saisir 
l’apport de cet acte matrimonial dans un milieu 
d’artisans : seuls 2 dinars sur 17,5 avaient été versés 
lors du contrat (p. 335). Enfin, le tableau récapitulatif 
des actes (p. 337-341) fournit une riche information 
statistique pour l’histoire économique et sociale du 
Bilād al-Shām des ve-viie siècles de l’hégire.

L’essentiel des contributions de cet ouvrage 
concerne la Syrie après l’an Mil, qui fut l’objet essen-
tiel de la seconde partie de la vie académique de 
Dominique Sourdel, époque où il dirigea la thèse de 
Jean-Michel Mouton. Une des élèves de ce dernier, 
Élodie Hibon, propose d’appliquer, à la période 
ayyūbide, le concept de « paysage sonore » inventé 
par Raymond Murray Schafer en 1979 (p. 184). 
Outre les bruits de batailles (p. 188-189) communs 
à Qādisiyya en 636 et à Ḥattīn en 1187, la prise de 
Jérusalem possède une spécificité (p. 189-190) qui 
dépasserait l’« ambiance sonore » identifiable lors 
des prises de Sidon et Naplouse (p. 189). Elle se 
fonde essentiellement sur le récit d’un auteur qui, 
n’ayant pas assisté à l’évènement, ne peut constituer 
un « témoin auditif » au sens de Schafer (p. 192). 
ʿImād al-dīn al-Iṣfahānī (m. 597/1200) oppose en 
effet le takbīr des musulmans à la lamentation des 
Francs lors de la prise du dôme du Rocher (p. 191), 
un moment sonore symbolique de la conquête et 
aussi évoqué par Ibn al-Athīr (p. 202). Guillaume 
de Tyr insiste quant à lui sur l’« extraordinaire 
tumulte » de la « proclamation de la loi » musul-
mane (p. 196). Enfin, le chanoine de la Geste de 
Richard et l’abbé Raoul semblent, quant à eux, 
confondre le dôme du Rocher et celui du Saint-
Sépulcre, plus important pour dépeindre l’infamie 
blasphématoire de l’appel à la prière musulmane. 
Élodie Hibon insiste ensuite sur l’opposition entre 
le son de la cloche/simandre et l’appel à la prière 
musulman, qui apparaît en effet dans de nombreux 
textes chrétiens comme l’Histoire des Patriarches 
d’Alexandrie (p. 194) ou l’Élégie arménienne (p. 203), 
mais aussi musulmans, notamment dans les 
nombreuses épîtres envoyées par al-Iṣfahānī pour 
célébrer l’évènement (p. 195 et 200). Elle conclut 
sur l’importance du premier prône (ḫuṭba) du 
9 octobre comme moment de restauration sonore 
du dār al-islām (p. 198-199) avant de comparer 
tous ces éléments aux récits de la cession négociée 
de Jérusalem en 1229 (p. 204-208). 

Une autre élève de Jean-Michel Mouton, Motia 
Zouihal, spécialiste de l’usage politique de la sain-
teté à l’époque zengide et ayyūbide,  présente un 
ouvrage hagiographique consacré à un shaykh du 
vie/xiie siècle : ʿAqīl de Manbij. Elle commence par 
préciser le sens historique du concept de bahja (vertu 

spirituelle) figurant dans le titre (p. 17). Ce maître 
soufi s’inscrit au cœur du réseau mystique ḥanbalite 
et ḥarrānien alors en plein essor dans le contexte du 
développement des zāwiya-s et notamment celles 
liées à ʿ Abd al-Qādir al-Jīlānī (m. 561/1165). En dépit 
des confusions de l’auteur anonyme, Motia Zouihal 
parvient notamment à inscrire dans la géographie 
de la Syrie zengide un récit riche en merveilleux et 
fasciné par la ville de Damas, (p. 28-33). 

La sainteté de la capitale du Bilād al-Shām, une 
autre thématique centrale de l’ouvrage, est bien re-
présentée par le travail de Houmam Saad. Il procède à 
l’édition, la traduction et le commentaire des inscrip-
tions funéraires du « cimetière des soufis », à l’ouest 
de l’agglomération, dont ne subsistent in situ que 
les monuments d’Ibn Taymiyya et Ibn Kathīr (viiie/
xive siècle) (p. 221). Les stèles dont les dates s’étendent 
depuis les dernières années de Nūr al-Dīn jusqu’à 
la fin de la période baḥrite (562-771/1167-1369) 
sont conservées au musée national. Cinq des treize 
personnages inhumés sont identifiables dans les 
ouvrages de Sibṭ Ibn al-Jawzī (m. 1256) d’al-Dhahabī 
(m. 1348), d’al-ʿAynī (m. 1453), ou encore d’Ibn 
Ḥajar al-ʿAsqalānī (m. 1449). Ce travail s’inscrit 
parfaitement dans l’hommage à la riche carrière de 
Dominique Sourdel qui commença par un doctorat 
en épigraphie grecque. Il fut ensuite formé à la lecture 
des inscriptions arabes entre 1949 et 1954 à l’institut 
français de Damas par Jean Sauvaget. Il rencontra à 
cette occasion sa future épouse et principale collabo-
ratrice, Janine Sourdel-Thomine, avant d’être chargé 
de reprendre l’édition du Corpus des Inscriptions 
Arabes (p. xii-xiii). 

Après une licence d’arabe, Dominique Sourdel 
avait aussi entrepris l’édition de la description 
géographique de la Syrie du Nord par Ibn Shaddād 
(m. 684/1285). Cette source fut plus tard traduite par 
Anne-Marie Eddé, dans le cadre de ses recherches sur 
la région à l’époque zengide et ayyūbide. Elle traite 
ici de la construction des lieux de pèlerinage entre 
le xe et le xiie siècle en s’appuyant notamment sur 
le topographe, mais aussi sur le guide de pèlerinage 
contemporain d’al-Harawī (m. 611/1215) qui fut 
édité et traduit par Janine Sourdel (1953 et 1957). 
A-M. Eddé utilise en outre des données préservées 
par le biographe Ibn al-ʿAdīm (m. 660/1262) et 
deux auteurs de la fin de l’époque mamelouke. Elle 
parvient ainsi à reconstituer de précieux témoignages 
tirés de la chronique chiite perdue d’Ibn Abī Ṭayyiʾ 
(m. 627/1230) (p. 38). 

En effet, les traditions ʿalīdes sont fondamen-
tales dans Alep pré-mongole, suite aux longues 
décennies ḥamdānides (p. 44-45). Cette dynastie en-
couragea l’immigration de familles ḥarrāniennes, ce 
qui entraîna la diffusion de sanctuaires abrahamiques. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Mouton Jean-Michel et Onimus Clément (dir): De Bagdad à Damas. Études en mémoire de Dominique Sourdel, recensé par Simon Pierre
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 34 37

III. HISTOIRE

À l’époque mirdāside (1023-1079), sous pression du 
califat fāṭimide ismaélien, un cheveu de Jean Baptiste 
finit par être installé dans la cité. En dépit de la 
conquête saljūkide, le chiisme y resta dominant alors 
que les sectes nuṣayrites et nizārites, entre autres, se 
développaient. Ibn Abī Ṭayyiʾ assure que Nūr al-Dīn 
(r. 1146-1174) continua à visiter en personne les sanc-
tuaires duodécimains « inventés » sous Sayf al-Dawla 
(p. 51-54). Mieux, au moins trois sanctuaires chiites 
sont associés à des fondations d’époque zengide 
(p. 63-68) témoignant de la politique syncrétique et 
réaliste des premiers dynastes turcs de Syrie du Nord. 

Ces lieux de visites (ziyārāt) non-canoniques 
prirent leur  essor  aux époques ayyūb ide et 
 mamelouke et furent l’un des objets de recherches 
de Janine Sourdel. Elle visita notamment Karak 
Nūḥ dans la plaine de la Biqāʿa en 1949 et publia 
les inscriptions qui s’y trouvaient en les datant du 
xive siècle (p. 154). Clément Moussé, un autre élève 
de Jean-Michel Mouton, consacre à ce lieu saint une 
étude historique et archéologique. Ce monument est 
bien identifié dès le guide de pèlerinage d’al-Harawī 
et le récit de voyage de son contemporain Ibn 
Jubayr (m. tous deux en 613/1217) qui attestent 
de la richesse de ses fondations pieuses (p. 156), 
qu’Ibn Baṭṭūta (viiie/xvie siècle) attribue plus tard à 
Saladin ou Nūr al-Dīn (p. 158). L’intérêt du voyageur 
maghrébin et la note critique qu’Ibn Taymiyya lui 
consacre (p. 159) révèlent l’importance du sanctuaire 
dans l’univers sacré de la Syrie centrale à l’époque 
mamelouke. L’expansion de la zāwiya semble avoir 
accompagné le développement d’un centre politique 
adjacent à l’époque ayyūbide, et le plan du cénotaphe 
allongé ainsi que de la base du minaret pourraient 
dater de cette époque (p. 172-173). L’auteur défend 
l’hypothèse que la région était déjà profondément 
chiite et que le pouvoir ayyūbide décida de s’allier 
la population locale en soutenant une politique 
syncrétique assumée. 

La prédominance du chiisme apparaît égale-
ment essentielle dans l’interprétation archéologique 
de Fawzī Mahfoudh. En effet, il associe la revivification 
de la figure chrétienne du paon à une symbolique 
chiite qui se distinguerait du sunnisme (p. 139). Dès 
lors, il s’emploie à chercher des influences chrétiennes 
pour expliquer la diffusion du modèle des deux paons 
en al-Andalus (p. 140). 

Ce détour par l’Occident musulman, où 
Dominique Sourdel enseigna deux années à la veille 
des accords d’Évian, permet d’introduire l’article de 
son ami Lionel Galand, consacré à l’évolution des 
parlers berbères. Il explique par exemple que les 
langues nord-africaines ne possédaient, dans un 
stade ancien, que trois voyelles (a, i, u, comme en 
arabe) et que certaines ont pu évoluer en schwa 

(= ‘e’ muet) tandis que d’autres voyelles de liaison 
seraient devenues phonèmes (p. 84). Il nous apprend 
aussi que la particule dédiée au futur s’est développée 
de manière isolée et différenciée dans les différentes 
régions (p. 86). D’autres considérations s’avèrent 
extrêmement ardues pour quiconque ignorerait à la 
fois la langue amazighe et la science de la linguistique. 
Ainsi, l’étude de l’évolution de l’opposition entre l’état 
d’annexion (la marque de l’article en complément du 
nom, n-T-Gmi : « de la maison ») et l’état libre (l’article 
nominal seul : par exemple Ti-Gmi : « la maison ») 
(p. 80-82) peut s’avérer difficilement intelligible pour 
un public non averti. 

Un autre collègue de Dominique Sourdel, 
Georges Jehel, s’est proposé de lui rendre hommage 
en abordant un second aspect de la linguistique : 
l’étude des emprunts lexicaux, et plus spécifiquement 
des termes arabes adoptés en italien. Il présente 
premièrement la taride qui dériverait du vocable 
ṭarīda désignant des bateaux de volume et de forme 
variables entre les époques normande et ziride et 
l’époque ḥafṣide (p. 119). Le terme serait ensuite 
passé aux langues romanes et grecques (quoiqu’il 
propose, p. 121, un chemin depuis le grec vers le latin 
à travers l’arabe) pour désigner un navire de grande 
taille. Le mot suivant (mahone) dériverait de l’arabe 
maʿūna et est apparu en 1234 comme un mécanisme 
génois d’indemnisation de leurs compatriotes vic-
times d’un pillage à Ceuta (p. 121). L’auteur propose 
ensuite de l’associer à la mūna des armées marocaines 
(p. 122) dont la racine n’a pourtant rien de commun, 
avant de recourir à une étymologie hébraïque. 

Jacques Paviot maîtrise parfaitement l’univers 
du commerce génois en pays d’Islam, et particulière-
ment au Levant. Ce spécialiste des Latins du monde 
musulman s’est beaucoup intéressé aux projets de 
croisades opportunistes ou romantiques de la fin du 
Moyen Âge. Il propose ici de contribuer à la question 
de Damas en présentant la description, assez 
brève, qu’en fit le fameux voyageur bourguignon 
Bertrandon de la Broquière en 1432, alors qu’il cher-
chait une caravane pour le conduire en Anatolie. Il 
formalisa probablement son récit de voyage suite 
à la prise de Constantinople par Muḥammad Fātiḥ 
(r. 1444-1481), en 1453, et la décision consécutive 
de son maître Philippe le Bon (r. 1419-1467) de 
partir en croisade (p. 296-297). La Damas mamlūke 
l’impressionne en raison de ses grands « jardins » de 
la Ghūṭa et des très vastes faubourgs qui dépassent 
l’étendue de la ville intra-muros. Bertrandon fait état 
des nombreuses traces de l’invasion de Tamerlan en 
1400 (p. 305-306) et témoigne de l’arrestation de 
l’ensemble des  communautés génoise et catalane, 
en représailles d’une attaque du prince de Tarente 
(p. 303). Néanmoins, hormis la citadelle, il ne décrit 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Mouton Jean-Michel et Onimus Clément (dir): De Bagdad à Damas. Études en mémoire de Dominique Sourdel, recensé par Simon Pierre
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 34 38

III. HISTOIRE

jamais précisément les bâtiments ou les marchés 
qu’il fréquente (p. 299-301), contrairement à d’autres 
villes de son parcours, ce qui limite l’intérêt de sa 
description.

 Trois autres contributions s’inscrivent dans la 
période mamelouke. Jean Richard, camarade d’en-
fance de Dominique Sourdel, retrace le déplacement 
des croisades de la « Terre sainte » vers l’Égypte et la 
dilution progressive de l’utopie construite pour la 
légitimer en Occident suite au déclin des États francs 
du Levant. Finalement, Aragonais, Angevins et le Pape 
lui-même acquirent une représentation permanente 
auprès du Saint-Sépulcre (p. 218) ce qui indique une 
normalisation des relations avec le pouvoir du Caire 
à la fin du xive siècle. 

Le sultanat de Barqūq (1382-1399) est au cœur 
du travail fascinant de Clément Onimus, élève de 
Jean-Michel Mouton. Il analyse un épisode bien 
documenté mais injustement méconnu de l’histoire 
de Damas : la crise frumentaire de l’année 799/1397. 
Il envisage cet évènement, conséquence d’une séche-
resse hivernale exceptionnelle (p. 264-265) doublée 
d’un gel tardif (p. 268), sous l’angle de l’histoire sociale 
et économique. Alors que les autorités organisaient 
une prière de rogation pour le retour de la pluie 
(istisqāʾ) (p. 269-274), la foule (ʿāmma), réunie en 
masse, immola spectaculairement un certain Ibn 
al-Nashū qui apparaissait à leurs yeux comme le 
principal accapareur et agioteur (p. 275-276). De plus, 
il constituait pour l’élite émirale comme pour l’aristo-
cratie damascène un homo novus, non-turc et fils de 
pauvre chrétien, parfaitement illégitime à un poste 
de pouvoir (p. 278). Clément Onimus propose d’in-
terpréter ce rituel d’expiation violente comme une 
réaction à la faillite de Barqūq à protéger le peuple de 
Damas de la famine comme il l’avait fait au Caire trois 
années plus tôt. Ce manquement découlerait d’une 
concentration de revenus des iqṭāʿ (concession fis-
cale sur les revenus des terres d’État) et des waqf ahlī 
(fondations pieuses dont les revenus vont en grande 
partie aux descendants des émirs) entre les mains du 
sultan lui-même et donc d’Ibn al-Nashū, son agent 
particulier (p. 286-287). Dès lors, le sommet de l’État 
avait un intérêt économique personnel divergeant 
de celui de l’ensemble des notables de Syrie, civils 
comme militaires. Le gouverneur de Damas ordonna 
l’exécution spectaculaire des meneurs, en dépit de 
l’intercession des notables de la ville (p. 281-282). 
Finalement, ce fut un émir local, Ibn Manǧak, qui se 
chargea d’accéder aux demandes de la masse et fit 
distribuer le contenu des greniers en aumône et en 
vente à prix réduit (p. 284-285). 

Enfin, la contribution de Bernadette Martel-
Thoumian, spécialiste de l’État militaire mamelouke 
au xve siècle, aborde ici le cas méconnu du dernier 

calife abbasside dans le contexte de l’effondrement 
du régime égyptien sous les coups de l’armée du sul-
tan Salīm Ier en 1517 qui revendiqua pour lui-même 
le titre d’émir des croyants. L’historiographie 
 mamelouke comme ottomane n’eut que peu d’inté-
rêt pour les califes du Caire, rétrogradés au rang de 
notables locaux, a fortiori après la mort d’al-Suyūṭī 
en 911/1505 (p. 94-95). B. Martel-Thoumian dis-
pose surtout, pour la période précédant la chute 
du Caire, du rare témoignage de l’Égyptien Ibn Iyās 
(m. 930/1524). Néanmoins, elle profite en second lieu 
de la rencontre inopinée d’Ibn Ṭūlūn (m. 953/1546) 
avec al-Mutawakkil dans le nord de la Syrie, à la veille 
de la débâcle mamelouke (p. 96-97). Cet évènement 
explique l’intérêt soudain du chroniqueur, à partir de 
1517, pour la figure de celui qui avait pris le laqab d’al-
Mutawakkil III, et qui entretint des relations avec le 
sultan ottoman. Ibn Iyās livre, à la fin de sa chronique, 
quelques précisions sur le parcours du calife déchu, 
tout d’abord otage de Salīm à Istanbul, avant d’être 
élargi et installé dans la nouvelle capitale universelle 
par Sulaymān (p. 107-110). Il mourut finalement au 
Caire en 945/1539 dans un relatif anonymat, sans 
que personne n’ait jamais proclamé l’abolition de 
sa dynastie. 

De Bagdad à Damas réunit des contributions 
variées, à l’image des multiples rebondissements de 
la carrière de Dominique Sourdel. C’est un ouvrage 
formateur pour quiconque s’intéresse au temps 
long de l’histoire médiévale du Moyen-Orient et de 
la Méditerranée. La publication de deux nouvelles 
pièces du vaste dossier des « papiers de Damas » 
justifie à elle seule sa lecture. Son intérêt se trouve 
renforcé par plusieurs études remarquables qui em-
brassent notamment les questions du processus de 
construction de la sainteté en Syrie du Nord jusqu’aux 
enjeux socio-politiques de la période mamlūke.

Simon Pierre 
Doctorant, Sorbonne Université /

Ifpo-UMR 8167

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Mouton Jean-Michel et Onimus Clément (dir): De Bagdad à Damas. Études en mémoire de Dominique Sourdel, recensé par Simon Pierre
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

