| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

AMIR-MOEZzI Mohammad Ali (dir.),
DEe CiLuis Maria, DE SMET Daniel et
MIr-KAsimov Orkhan (éds.)
Lésotérisme shiite. Ses racines

et ses prolongements / Shi‘i Esotericism:
Its Roots and Developments

Turnhout, Brepols (Bibliothéque de I'Ecole
des Hautes Etudes, Sciences religieuses, 177,
avec le concours de l'Institute

of Ismaili Studies)

2016, 857 p.

ISBN 978-2-503-56874-4

Nous ne pouvons que nous réjouir de la
publication de cet ouvrage collectif d’érudition sur
I'ésotérisme shi‘ite, un theme souvent mal compris
voire parfois galvaudé notamment dans les sources
arabes largement influencées par le discours minu-
tieusement construit des hérésiologues musulmans.
Mohammad Ali Amir-Moezzi nous a habitué a une
production scientifique de haut niveau; le présent
ouvrage, une somme de trente-cing communications
innovantes et extrémement fouillées sur le sujet, n'y
fait pas défaut. Il se divise en trois parties distinctes
afin d’'aborder la formation du shi‘isme ancien dans la
continuité des doctrines orientales judéo-chrétiennes
non-trinitaires de 'Antiquité tardive, dans le contexte
culturel de la révélation prophétique, puis son déve-
loppement et ses prolongements au sein de traditions
musulmanes mystiques et ésotériques que théorisent
certaines communautés savantes shi‘ites et sunnites.

La premiere partie de cet ouvrage est consacrée
aux racines de I'ésotérisme shi‘ite, notamment les
doctrines docétistes des ébionites et des manichéens.
D’autres pistes d’investigation y sont également
avancées. Dans I'une des contributions clefs de cette
partie, Mohammad Ali Amir-Moezzi participe du
renouvellement de I'histoire des origines de l'islam
en replagant la mission prophétique de Muhammad
et la révélation musulmane, en particulier I'apo-
calyptique coranique, dans le contexte ébionite
d’'un monothéisme de tradition judéo-chrétienne.
Lauteur montre ainsi de maniéere convaincante que
le Prophete, loin de s’identifier lui-méme au Messie,
peut raisonnablement étre considéré comme le
Paraclet, un terme désignant I'annonciateur de la
parousie; le Sauveur eschatologique ne serait autre
que ‘Ali b. Abi Talib en tant que Second Messie et
lieu de manifestation de Jésus-Christ. La fonction
de Paraclet est également analysée par Jean-Daniel
Dubois dans la religion manichéenne a travers une
histoire cyclique et une vision duelle du monde. La
walaya (alliance divine) de “Ali contient, somme

toute, la prophétie de Muhammad et la mission
|

apocalyptique de ‘Ali, quand bien méme, comme
I'indique Amir-Moezzi, la réécriture de I'histoire
dés le début de I'époque omeyyade réfute le statut
messianique de ‘Al qui conserve toutefois, dans la
doctrine shi‘ite ancienne, une nature théophanique
selon laquelle tout imam historique serait le lieu de
manifestation de I'lmam métaphysique.

Daniel De Smet appuie la these dAmir-Moezzi
en mobilisant des sources attribuées a des savants
ismaéliens et aux savants ultra-shi‘ites avant eux
appelés ghulat ou « exagérateurs », une traduction
qui nous semble bien plus adaptée que celle rendue
par le terme «extrémistes » (quemploient Musheg
Asatryan et Dylan Burns dans leur contribution a ce
volume; ils se livrent d'ailleurs a une reconsidération
stérile du caractére gnostique de ces mouvements (")
et considerent, a tort, les Nusayris comme les seuls
héritiers des ghuldt). De cette analyse minutieuse de
Daniel De Smet résulte une continuité conceptuelle
entre les milieux ébionites (elkasaites et manichéens)
et le docétisme musulman présent dans les ceuvres
attribuées au milieu des ghulat du n¢/vin® siecle.
Celles-ci, constituant des sources communes aussi
bien aux nusayris qu'aux différentes branches de
I'ismaélisme, permettent a De Smet de distinguer
entre 'emprunt effectué au sein des doctrines druzes
et nusayries d’'un docétisme extréme (assimilant le
corps de I'imam, comme dailleurs celui du prophete
Jésus, a une enveloppe illusoire ou fantasmée que
Jan Van Reeth observe également dans la sotériolo-
gie manichéenne) et celui d'un docétisme modéré
(rejetant la doctrine de I'incarnation mais attribuant
au corps de I'imam une nature humaine) que l'on
retrouve dans la littérature des ismaéliens carmathes
et fatimides, ainsi qu'au sein de la doctrine tayyibite
majoritaire.

Jan Van Reeth explore de son c6té la poésie
arabe préislamique de ‘Adi b. Zayd, afin dévaluer
I'influence de la prophétologie judéo-chrétienne
des communautés qualifiées d’« hétérodoxes », le
milieu culturel de “‘Adj, sur le texte coranique et, par
conséquent, sur la prophétologie islamique origi-
nelle que l'on retrouve dans le shi‘isme ancien des
ghuldt. Les themes analysés par Van Reeth a travers
un comparatisme philologique savant mériteraient
un examen historique plus approfondi centré sur
'emprunt par les auteurs musulmans, de maniére
éclatée ou systématique, de certaines notions

(1) Au sujet de «la gnose shi‘ite » ou plus précisément «|'‘éso-
térisme shi‘ite » que Mohammad Ali Amir-Moezzi associe au
shi‘isme originel, voir la remarquable synthese de Daniel De
Smet, La philosophie ismaélienne. Un ésotérisme chiite entre néo-
platonisme et gnose, Paris, Editions du Cerf, (coll. Conférences de
I'Ecole pratique des hautes études), 2012, p. 171-173.

| BCAI 34 28

BCAIl 34 (2020) Amir-Moezzi Mohammad Ali (dir.), De Cillis Maria, De Smet Daniel et Mir-Kasimov Orkhan (éds.): L'ésotérisme shi‘ite. Ses racines et ses prolongements /
Shi‘i Esotericism: Its Roots and Developments, recensé par Wissam H. Halawi

© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

homogenes existant dans la prophétologie préisla-
mique. D'autres approches comparatistes foisonnent
dans la premiére partie de cet ouvrage: Moshe
Idel s’intéresse aux influences réciproques, mais a
des périodes différentes, entre les sources juives et
musulmanes; Alain Le Boulluec a la parenté entre
les doctrines elkasaites et ébionites véhiculées par
le roman clémentin et le shi‘isme ancien; Michel
Tardieu aux paraboles communes entre homélies
manichéennes coptes et écrits imamites traitant
de la raj’a (retour); Anna Van den Kerchove a la
figure du Nods Dieu créateur et du Nods dieu créé,
le démiurge, de méme qu’a l'action créatrice du
Logos dans les écrits hermétiques; Radu Marasescu
a la mystique shi‘ite néoplatonicienne, comme a pu
l'observer Henri Corbin notamment chez Sohrawardi,
lequel intéresse également Madeline Scopello dans
son étude du récit de I'ame dans un traité gnostique
de la collection Nag Hammadi.

Le theme central de la deuxieme partie de cet
ouvrage porte sur le shi‘isme ancien que Mohammad
Ali Amir-Moezzi appelle I'ésotérisme non-rationnel
dans son Guide divin®, étude pionniére sur ce sujet.
Plusieurs theses traitant cette question ont été soute-
nues depuis lors, notamment celles de Hassan Ansari
et de Roy Vilozny ®). Dans sa contribution au présent
volume, Ansari étudie le role d’al-Khasibi, figure
éminente du shi‘isme nusayrite, dans la transmission
de certaines traditions imamites anciennes et son
autorité au sein de la communauté imamite du 1v¢/
x¢ siecle. Vilozny montre de son c6té la portée ésoté-
rique de I'enseignement d'al-Sadtq (m. 381/991) sur
la notion d'occultation (ghayba) laquelle, en plus de
l'occultation du douziéme imam shiite, refléte le sens
originel du texte coranique et s’integre a I'histoire
de I'humanité (préislamique) dans son ensemble. La
notion de ghayba notamment l'identité du mawla/
mawali (ami s-client s) dans deux anciennes tradi-
tions issues des milieux wagjifites, voire kaysanites,
sont analysées par Omid Ghaemmaghami qui,
toutefois, n'apporte rien de nouveau aux études
effectuées sur ce sujet (en particulier celles de Amir-
Moezzi et Madelung). Sur le réle du Bab (porte)
dans la littérature nusayrite, Bella Tendler Krieger
examine minutieusement et de maniére convain-
cante la construction de la figure d’Ilbn Saba’ et son

(2) M. A. Amir-Moezzi, Le guide divin dans le shi‘isme originel.
Aux sources de [ésotérisme en Islam, Lagrasse, Verdier (coll. Islam
spirituel), 1992 (rééd. 2007).

(3) H. Ansari, Limamat et I'Occultation selon I'imamisme.
Etude bibliographique et histoire des textes, Leiden-Boston, Brill
(coll. IHC 134), 2017; R. Vilozny, Constructing a Worldview: al-
Bargi’s Role in the Making of Early Shi‘ Faith, Turnhout, Brepols
(coll. MOM 7), 2017.

|

pendant Abl al-Khattab dans les enseignements
exotériques (dualisme: ma‘na - ism) et ésotériques
(trinité: ma‘na - ism - bab) d’al-Khasibi, lesquelles
sont contradictoires en apparence uniquement.
Parmi les contributions consacrées dans cette
partie au shi‘isme ismaélien, Paul Walker étudie la
connexité qui lie, a la fois, la raison et le raisonnement
logique a l'autorité absolue de I'imam a laquelle tout
croyant-initié devrait se soumettre. En examinant la
perception de deux auteurs ismaéliens al-Sijistani
et al-Kirmani, mais aussi celle moins connue d’Abt
I-‘Abbas, Walker semble montrer une certaine
contradiction entre, d’'une part, I'accés a la connais-
sance initiatique par un effort de raisonnement per-
sonnel et, d'autre part, la hiérarchie des dignitaires
ismaéliens. Pourtant, si l'on suit le raisonnement des
auteurs ismaéliens d'’époque fatimide ), la contradic-
tion mise en exergue par Walker n'en serait pas une,
étant donné que le ta’wil (interprétation) ésotérique
nécessite, comme dans le shi‘isme imamite, 'accés a
une science initiatique que seuls les imams possedent
et transmettent en partie a |élite des initiés capable
aussi bien de la percevoir que de la préserver. La cen-
tralité de I'imam dans le systéme néoplatonicien que
développent les auteurs ismaéliens est également
analysée par Antonella Straface a partir de la triade
d’hypostases divines (al-Jadd, al-Fath, al-Khayal) qui
constituent le monde intermédiaire - le barzakh -
entre monde intelligible et monde physique. De son
c6té, Maria De Cillis revient sur la fameuse polémique
entre les trois savants ismaéliens d’époque fatimide,
al-Razj, al-Sijistani et al-Kirmani, concernant la nature
du qada’ (décret divin) et du gadar (destinée), et
leur association ou pas a I'Antécédent (sabiq) et
au Suivant (tali) dans l'action créatrice. Elle montre
que les trois systemes cosmologiques théorisés par
ces penseurs réveélent en fait une vision du rapport
entre exotérisme et ésotérisme: la supériorité de l'un
ou de l'autre chez al-Razi et al-Sijistani; leur parfaite
complémentarité et nécessité chez al-Kirmani.
Carmela Baffioni et Ehud Krinis s’intéressent par
ailleurs aux hypostases au sein de la littérature des
Ikhwan al-Safa’ et a I'interprétation philosophique
et théosophique que ces derniers et leurs contem-
porains savants juifs portent sur I'analogie du micro-
cosme-macrocosme. Pierre Lory, quant a lui, étudie
la pensée alchimique dans le corpus jabirien afin de
montrer de maniére pertinente que le savoir ésoté-
rique prend deux voies paralléles et complémentaires,
I'une philosophique dont I'héritage hellénique est

(4) Cf. D.De Smet, Les Epitres sacrées des Druzes: Rasa’il al-Hikma,
volumes 1et 2,introduction,éditioncritiqueettraductionannotéedes
traités attribués a Hamza b.“Ali et Isma‘il at-Tamimi, Paris-Louvain-
Dudley, Peeters («Orientalia Lovaniensia Analecta», 168), 2007.

BCAI 34 29

BCAIl 34 (2020) Amir-Moezzi Mohammad Ali (dir.), De Cillis Maria, De Smet Daniel et Mir-Kasimov Orkhan (éds.): L'ésotérisme shi‘ite. Ses racines et ses prolongements /
Shi‘i Esotericism: Its Roots and Developments, recensé par Wissam H. Halawi

© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

patent, l'autre, de nature religieuse, imamique et
prophétique. Lory met en exergue le fait qu’un initié,
sans étre un descendant alide, peut atteindre, par le
savoir, le statut des imams, ce qui illustre l'originalité
de I'’école jabirienne par rapport au shi‘isme. Ses
sources ne permettent toutefois pas a l'auteur de
répondre a la question principale concernant le role
(indispensable?) des imams dans l'acces au savoir
alchimique. Dans un méme registre, Maria Massi
Dakake examine, a travers une approche compara-
tive, des traditions communes a la pensée shi‘ite et
soufie, qui développent la notion de khawdss (élite
spirituelle) — a mettre en lien avec la khassa? — afin
de montrer qu'un nombre restreint de croyants sont
prédestinés a en faire partie, si bien qu'ils n'acquierent
pas la connaissance par voie scripturaire (théorie
sunnite) mais plutdt par un acces direct a la lumiere
divine. Cette conception élitiste de la société peut
étre associées a la vision des ghuldt kifites commeala
doctrine manichéenne; l'auteure tente de démontrer
ses fondements coraniques.

Les contributions de la troisieme partie de cet
ouvrage étudient les prolongements de la pensée
ésotérique shi‘ite chez des savants ou au sein de
groupes socio-religieux plus tardifs, lesquels, loin
d’avoir une importance moindre que ceux des
époques précédentes, présentent un apport crucial
a notre connaissance de I'histoire culturelle en Islam.
Le gnosticisme ésotérique développé selon le systeme
néoplatonicien dans I'ceuvre du Qadi Sa‘id al-Qummi
(m. 1107/1695) est étayé par Christian Jambet. Ce
dernier montre avec brio comment la théologie
imamite — dont la méthode rappelle fortement la
théologie exégétique et ésotérique druze vers la fin
du1x¢/xve siecle — interprete les traditions des imams,
afin de dévoiler aux néophytes leur sens caché, leur
nature ésotérique et la métaphysique cosmique qui
s'en dégage. La gnose (“irfan) shi‘ite dépoque safavide
est également analysée par Mathieu Terrier dans un
article éclairant sur I'ceuvre de Muhsin Fayd Kashani
(m. 1091/1680), traditionniste mais aussi savant
akhbari (traditionaliste) et philosophe. En analysant
les thémes de I'anthropogonie et de l'eschatologie
dans les écrits de Kashani, Terrier met en exergue le
syncrétisme sous-jacent et la méthode de ce dernier:
étudier les traditions des imams en faisant appel a
la philosophie spéculative et a la pensée mystique,
le tout constituant un enseignement cohérent qui
renvoie au shi‘isme originel.

Pour Toby Mayer, dans son article sur lI'ceuvre
d’al-Shahrastani (m. 548/1153), ’herméneutique
ésotérique de celui-ci se fonde sur, voire sanc-
tionne, la pensée avicennienne selon laquelle la
philosophie spéculative est employée dans le but

d’accéder a la connaissance du monde intelligible
|

auquel les prophetes accedent directement; tou-
tefois, elle emprunte a la pensée ismaélienne une
philosophie «authentique » fondée sur l'autorité
des ahl al-bayt («gens de la maison », c'est-a-dire
la famille du Propheéte), ce contrairement a celle
«inauthentique », car profane, d'Ibn Sina. L'acceés a
la vérité initiatique, qui doit étre comprise dans le
sens du bdtin (ésotérique), est exposé par Monica
Scotti dans sa lecture du traité de polémique du
tayyibite Ibn al-Walid (m. 612/1215) qui s'attaque
aux erreurs commises par les autres mouvements
doctrinaux en islam notamment les partisans du sens
apparent (zdhir) de la révélation coranique, les gens
de l'opinion (ahl al-ra’y) et les philosophes. Sajjad
Rizvi s'intéresse quant a lui a Iésotérisme dans l'ceuvre
tardive de Ja‘far Kashfi (m. 1267/1851); il expose ainsi
notamment la doctrine de la walaya (alliance divine)
de celui-ci et sa conception de la relation entre les
ulama’ (savants) ésotériques et la justice au sein de
la pratique politique. Au lieu de présenter fidélement
certains éléments de la pensée de Kashfi, I'article de
Rizvi — dont la longue introduction est parfois utile
(sur la vie de Kashfi) mais souvent décousue — ne
permet malheureusement pas de saisir I'objectif et
encore moins l'analyse critique de l'auteur, lequel
semble étre nostalgique d’'un passé ou I'ésotérisme
religieux définissait la politique étatique ou «the
political theological frame ».

Orkhan Mir-Kasimov, dans sa riche contri-
bution, tente de retracer le développement de la
pensée ésotérique aux premiers siecles de l'islam
et sa «résurgence » a partir du vii¢/xine€ siecle aussi
bien dans les milieux shi‘ites que soufis, le maitre
du hurafisme Fadl Allah Astarabadi (m. 796/1396)
offrant, selon l'auteur, une synthése de ces deux
doctrines. Bien que cette tentative de proposer des
pistes de réflexion sur les raisons ayant abouti a
ce que Mir-Kasimov appelle «la résurgence d’'une
pensée ésotérique ancienne » dans les textes shi‘ites
et soufis post-mongoles, certaines hypotheses ou
affirmations mériteraient d’étre nuancées: attri-
buer cette résurgence, si tant quelle en soit une, a
I'affaiblissement de l'autorité califale (abbasside et
fatimide) est une lecture a posteriori des événements,
laquelle s'avere peu convaincante si I'on prend en
considération I'émergence du mouvement druze au
début du ve/xi¢ siecle; l'attribuer au manquement
de l'autorité religieuse que I'auteur considere comme
« the main reason behind the resurgence of the early
gnostic [material] » ne correspond pas a I'évolution
de I'imamisme rationnel post-occultation et, encore
une fois, nexplique pas I'élaboration du dogme druze.
Par ailleurs, 'interpénétration tardive entre shi‘isme
et soufisme, que Mir-Kasimov attribue, a juste titre,

au développement de doctrines hétérogenes a l'instar
|

¢

BCAI 34

30

BCAIl 34 (2020) Amir-Moezzi Mohammad Ali (dir.), De Cillis Maria, De Smet Daniel et Mir-Kasimov Orkhan (éds.): L'ésotérisme shi‘ite. Ses racines et ses prolongements /
Shi‘i Esotericism: Its Roots and Developments, recensé par Wissam H. Halawi

© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

du hurtfisme, gagnerait toutefois a étre examinée
dans la continuité de l'interpénétration entre milieux
shi‘ites ésotériques et milieux mystiques, que I'auteur
observe a I'époque notamment d’al-Hall3j. Cette
interpénétration ancienne, datant de I¢poque encore
mal connue de 'évolution de la mystique islamique
dans les milieux shi‘ites voire proto-shi‘ites et sun-
nites ou proto-sunnites, est minutieusement étudiée
par Michael Ebstein a partir du theme commun des
ahl al-bayt («gens de la maison »).

Le syncrétisme religieux est également observé
par Thierry Zarcone au sein de l'alévisme et du
baktashisme a travers, d’'un c6té, la doctrine shi‘ite de
l'occultation (i.e. 'immortalité ou la résurrection de
‘Al) et, d'un autre, la doctrine de la mort initiatique
chez les soufis, qui est destinée a préparer la transmi-
gration de la personne en question, en l'occurrence
le saint-homme souvent représenté par la figure d’al-
Hallaj. De son coté, en établissant une synthese de la
redéfinition de 'identité culturelle des Alévis et des
Bektashis a I'¢poque moderne, Yuri Stoyanov offre de
nouvelles pistes de recherche nécessaires pour notre
connaissance du développement de I'enseignement
ésotérique au sein de ces deux mouvements. Une
étude comparative entre ces organisations balka-
niques et anatoliennes et les minorités ésotériques en
Syrie (notamment les Druzes et les Alaouites) reste
a faire; elle révelerait des informations étonnantes
sur la circulation d’idées et de doctrines, de méme
que sur la construction identitaire dans un contexte
sunnite et sur l'exploitation en les transformant
de traditions anciennes qu'elles soient shi‘ites ou
mystiques.

Lamour de ‘Al dans la poésie anatolienne
(pseudo) Hayati d'époque safavide est mis en exergue
dans l'article d’Ahmet Karamustafa afin de montrer
que la vision religieuse de Sah ismail (m. 930/1524)
repose principalement sur la divinisation de “Ali (ou
son statut ontologique suprahumain) et sur une
réclamation salvifique que l'on retrouve chez les
shaykhs soufis de 'époque. Lloyd Ridgeon s’intéresse
également a la figure de "Ali comme le modele de
I'éthique chevaleresque ou futuwwa qui apparait
dans les traités soufis rédigés en persan a I'époque
prémoderne. Il en déduit une «alidisation » — et
non une shi‘itisation — du sunnisme mystique sous
les Mongols et les Timurides. Une interpénétration
similaire est observée par Jean-Charles Coulon dans le
corpus bunianum lequel, comme le précise l'auteur, se
veut universel quand bien méme son appartenance
a la mystique sunnite est certaine. Ladoption, entre
autres, de doctrines ésotériques ismaéliennes que l'on
retrouve dans les écrits d'al-Kirmani montre selon
Coulon que le shi‘isme ancien eut une influence

significative sur les sciences occultes confrériques.
|

Le présent ouvrage illustre, en définitive, non
seulement la richesse de I'histoire de Iésotérisme
shi‘ite mais aussi son implication dans la formation
et I'évolution culturelle de I'lslam. Lésotérisme appa-
rait ainsi comme un angle d’analyse judicieux pour
étudier le contexte judéo-chrétien de la révélation
prophétique, dont témoigne le shi‘isme originel ou
ancien au sein des groupes politico-religieux connus
sous le nom polémique de ghulat. La littérature
hérésiographique considérait en effet ces derniers
comme des «exagérateurs » lorsque leurs savants
professaient des doctrines qui divergeaient de celles
admises par le plus grand nombre des musulmans
et notamment par les autorités centrales. Les riches
contributions dans ce volume rendent, en sus,
compte de I'élaboration d’un ésotérisme islamique a
proprement parler. Celui-ci, bien qu'il soit empreint
de certains éléments de la gnose antique et d’'une
forme islamisée du néoplatonisme hellénique, ne re-
prend pas un modele antique dans son intégralité et,
de la, peut étre considéré comme 'ceuvre des savants
musulmans dépoque médiévale et prémoderne. Cest
pourquoi cet ésotérisme islamique est multiple et
s'adapte au contexte socio-culturel de production
des textes qui nous sont parvenus: |'ésotérisme
imamite est donc différent de I'ésotérisme ismaélien
qui diverge a son tour de I'ésotérisme sunnite des
mystiques. Ces ésotérismes en islam possedent tou-
tefois un fonds commun difficile a déterminer avec
précision mais que les chercheurs font remonter aux
milieux proto-shi‘ites de Kifa. Quoi qu'il en soit, la
circulation des idées semble avoir enfreint en terre
d’islam les frontieres politico-religieuses, si bien que
nous observons une intrication entre la pensée mys-
tique (sunnite) et les doctrines ésotériques (shi‘ites).

Wissam H. Halawi
Université de Lausanne

BCAI 34

31

BCAIl 34 (2020) Amir-Moezzi Mohammad Ali (dir.), De Cillis Maria, De Smet Daniel et Mir-Kasimov Orkhan (éds.): L'ésotérisme shi‘ite. Ses racines et ses prolongements /
Shi‘i Esotericism: Its Roots and Developments, recensé par Wissam H. Halawi

© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

