
II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 34 28

Amir-Moezzi  Mohammad Ali (dir.), 
De Cillis Maria, De Smet Daniel et 
Mir-Kasimov Orkhan (éds.) 
L’ésotérisme shiʿite. Ses racines 
et ses prolongements / Shiʿi Esotericism:  
Its Roots and Developments

Turnhout, Brepols (Bibliothèque de l’École 
des Hautes Études, Sciences religieuses, 177, 
avec le concours de l’Institute 
of Ismaili Studies)
2016, 857 p.
ISBN 978-2-503-56874-4

Nous ne pouvons que nous réjouir de la 
publication de cet ouvrage collectif d’érudition sur 
l’ésotérisme shiʿite, un thème souvent mal compris 
voire parfois galvaudé notamment dans les sources 
arabes largement influencées par le discours minu-
tieusement construit des hérésiologues musulmans. 
Mohammad Ali Amir-Moezzi nous a habitué à une 
production scientifique de haut niveau ; le présent 
ouvrage, une somme de trente-cinq communications 
innovantes et extrêmement fouillées sur le sujet, n’y 
fait pas défaut. Il se divise en trois parties distinctes 
afin d’aborder la formation du shiʿisme ancien dans la 
continuité des doctrines orientales judéo-chrétiennes 
non-trinitaires de l’Antiquité tardive, dans le contexte 
culturel de la révélation prophétique, puis son déve-
loppement et ses prolongements au sein de traditions 
musulmanes mystiques et ésotériques que théorisent 
certaines communautés savantes shiʿites et sunnites. 

La première partie de cet ouvrage est consacrée 
aux racines de l’ésotérisme shiʿite, notamment les 
doctrines docétistes des ébionites et des manichéens. 
D’autres pistes d’investigation y sont également 
avancées. Dans l’une des contributions clefs de cette 
partie, Mohammad Ali Amir-Moezzi participe du 
renouvellement de l’histoire des origines de l’islam 
en replaçant la mission prophétique de Muḥammad 
et la révélation musulmane, en particulier l’apo-
calyptique coranique, dans le contexte ébionite 
d’un monothéisme de tradition judéo-chrétienne. 
L’auteur montre ainsi de manière convaincante que 
le Prophète, loin de s’identifier lui-même au Messie, 
peut raisonnablement être considéré comme le 
Paraclet, un terme désignant l’annonciateur de la 
parousie ; le Sauveur eschatologique ne serait autre 
que ʿAlī b. Abī Ṭālib en tant que Second Messie et 
lieu de manifestation de Jésus-Christ. La fonction 
de Paraclet est également analysée par Jean-Daniel 
Dubois dans la religion manichéenne à travers une 
histoire cyclique et une vision duelle du monde. La 
walāya (alliance divine) de ʿAlī contient, somme 
toute, la prophétie de Muḥammad et la mission 

apocalyptique de ʿAlī, quand bien même, comme 
l’indique Amir-Moezzi, la réécriture de l’histoire 
dès le début de l’époque omeyyade réfute le statut 
messianique de ʿAlī qui conserve toutefois, dans la 
doctrine shiʿite ancienne, une nature théophanique 
selon laquelle tout imam historique serait le lieu de 
manifestation de l’Imam métaphysique. 

Daniel De Smet appuie la thèse d’Amir-Moezzi 
en mobilisant des sources attribuées à des savants 
ismaéliens et aux savants ultra-shiʿites avant eux 
appelés ghulāt ou « exagérateurs », une traduction 
qui nous semble bien plus adaptée que celle rendue 
par le terme « extrémistes » (qu’emploient Musheg 
Asatryan et Dylan Burns dans leur contribution à ce 
volume ; ils se livrent d’ailleurs à une reconsidération 
stérile du caractère gnostique de ces mouvements (1) 
et considèrent, à tort, les Nuṣayris comme les seuls 
héritiers des ghulāt). De cette analyse minutieuse de 
Daniel De Smet résulte une continuité conceptuelle 
entre les milieux ébionites (elkasaïtes et manichéens) 
et le docétisme musulman présent dans les œuvres 
attribuées au milieu des ghulāt du iie/viiie siècle. 
Celles-ci, constituant des sources communes aussi 
bien aux nuṣayris qu’aux différentes branches de 
l’ismaélisme, permettent à De Smet de distinguer 
entre l’emprunt effectué au sein des doctrines druzes 
et nuṣayries d’un docétisme extrême (assimilant le 
corps de l’imam, comme d’ailleurs celui du prophète 
Jésus, à une enveloppe illusoire ou fantasmée que 
Jan Van Reeth observe également dans la sotériolo-
gie manichéenne) et celui d’un docétisme modéré 
(rejetant la doctrine de l’incarnation mais attribuant 
au corps de l’imam une nature humaine) que l’on 
retrouve dans la littérature des ismaéliens carmathes 
et fatimides, ainsi qu’au sein de la doctrine ṭayyibite 
majoritaire. 

Jan Van Reeth explore de son côté la poésie 
arabe préislamique de ʿAdī b. Zayd, afin d’évaluer 
l’influence de la prophétologie judéo-chrétienne 
des communautés qualifiées d’« hétérodoxes », le 
milieu culturel de ʿAdī, sur le texte coranique et, par 
conséquent, sur la prophétologie islamique origi-
nelle que l’on retrouve dans le shiʿisme ancien des 
ghulāt. Les thèmes analysés par Van Reeth à travers 
un comparatisme philologique savant mériteraient 
un examen historique plus approfondi centré sur 
l’emprunt par les auteurs musulmans, de manière 
éclatée ou systématique, de certaines notions 

(1) Au sujet de « la gnose shiʿite » ou plus précisément « l’éso-
térisme shiʿite » que Mohammad Ali Amir-Moezzi associe au 
shiʿisme originel, voir la remarquable synthèse de Daniel De 
Smet, La philosophie ismaélienne. Un ésotérisme chiite entre néo-
platonisme et gnose, Paris, Éditions du Cerf, (coll. Conférences de 
l’École pratique des hautes études), 2012, p. 171-173.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Amir-Moezzi Mohammad Ali (dir.), De Cillis Maria, De Smet Daniel et Mir-Kasimov Orkhan (éds.): L’ésotérisme shiʿite. Ses racines et ses prolongements /
Shiʿi Esotericism: Its Roots and Developments, recensé par Wissam H. Halawi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 34 29

homogènes existant dans la prophétologie préisla-
mique. D’autres approches comparatistes foisonnent 
dans la première partie de cet ouvrage : Moshe 
Idel s’intéresse aux influences réciproques, mais à 
des périodes différentes, entre les sources juives et 
musulmanes ; Alain Le Boulluec à la parenté entre 
les doctrines elkasaïtes et ébionites véhiculées par 
le roman clémentin et le shiʿisme ancien ; Michel 
Tardieu aux paraboles communes entre homélies 
manichéennes coptes et écrits imamites traitant 
de la rajʿa (retour) ; Anna Van den Kerchove à la 
figure du Noûs Dieu créateur et du Noûs dieu créé, 
le démiurge, de même qu’à l’action créatrice du 
Logos dans les écrits hermétiques ; Radu Marasescu 
à la mystique shiʿite néoplatonicienne, comme a pu 
l’observer Henri Corbin notamment chez Sohrawardi, 
lequel intéresse également Madeline Scopello dans 
son étude du récit de l’âme dans un traité gnostique 
de la collection Nag Hammadi. 

Le thème central de la deuxième partie de cet 
ouvrage porte sur le shiʿisme ancien que Mohammad 
Ali Amir-Moezzi appelle l’ésotérisme non-rationnel 
dans son Guide divin (2), étude pionnière sur ce sujet. 
Plusieurs thèses traitant cette question ont été soute-
nues depuis lors, notamment celles de Hassan Ansari 
et de Roy Vilozny (3). Dans sa contribution au présent 
volume, Ansari étudie le rôle d’al-Khaṣībī, figure 
éminente du shiʿisme nuṣayrite, dans la transmission 
de certaines traditions imamites anciennes et son 
autorité au sein de la communauté imamite du ive/
xe siècle. Vilozny montre de son côté la portée ésoté-
rique de l’enseignement d’al-Ṣadūq (m. 381/991) sur 
la notion d’occultation (ghayba) laquelle, en plus de 
l’occultation du douzième imam shiʿite, reflète le sens 
originel du texte coranique et s’intègre à l’histoire 
de l’humanité (préislamique) dans son ensemble. La 
notion de ghayba notamment l’identité du mawlā/
mawālī (ami s-client s) dans deux anciennes tradi-
tions issues des milieux wāqifites, voire kaysānites, 
sont analysées par Omid Ghaemmaghami qui, 
toutefois, n’apporte rien de nouveau aux études 
effectuées sur ce sujet (en particulier celles de Amir-
Moezzi et Madelung). Sur le rôle du Bāb (porte) 
dans la littérature nuṣayrite, Bella Tendler Krieger 
examine minutieusement et de manière convain-
cante la construction de la figure d’Ibn Sabaʾ et son 

(2) M. A. Amir-Moezzi, Le guide divin dans le shîʿisme originel. 
Aux sources de l’ésotérisme en Islam, Lagrasse, Verdier (coll. Islam 
spirituel), 1992 (rééd. 2007). 
(3) H. Ansari, L’imamat et l’Occultation selon l’imamisme. 
Étude bibliographique et histoire des textes, Leiden-Boston, Brill 
(coll. IHC 134), 2017 ; R. Vilozny, Constructing a Worldview: al-
Barqī’s Role in the Making of Early Shīʿī Faith, Turnhout, Brepols 
(coll. MOM 7), 2017.

pendant Abū al-Khaṭṭāb dans les enseignements 
exotériques (dualisme : maʿnā - ism) et ésotériques 
(trinité : maʿnā - ism - bāb) d’al-Khaṣībī, lesquelles 
sont contradictoires en apparence uniquement.

Parmi les contributions consacrées dans cette 
partie au shiʿisme ismaélien, Paul Walker étudie la 
connexité qui lie, à la fois, la raison et le raisonnement 
logique à l’autorité absolue de l’imam à laquelle tout 
croyant-initié devrait se soumettre. En examinant la 
perception de deux auteurs ismaéliens al-Sijistānī 
et al-Kirmānī, mais aussi celle moins connue d’Abū 
l-ʿAbbās, Walker semble montrer une certaine 
contradiction entre, d’une part, l’accès à la connais-
sance initiatique par un effort de raisonnement per-
sonnel et, d’autre part, la hiérarchie des dignitaires 
ismaéliens. Pourtant, si l’on suit le raisonnement des 
auteurs ismaéliens d’époque fatimide (4), la contradic-
tion mise en exergue par Walker n’en serait pas une, 
étant donné que le taʾwīl (interprétation) ésotérique 
nécessite, comme dans le shiʿisme imamite, l’accès à 
une science initiatique que seuls les imams possèdent 
et transmettent en partie à l’élite des initiés capable 
aussi bien de la percevoir que de la préserver. La cen-
tralité de l’imam dans le système néoplatonicien que 
développent les auteurs ismaéliens est également 
analysée par Antonella Straface à partir de la triade 
d’hypostases divines (al-Jadd, al-Fatḥ, al-Khayāl) qui 
constituent le monde intermédiaire – le barzakh – 
entre monde intelligible et monde physique. De son 
côté, Maria De Cillis revient sur la fameuse polémique 
entre les trois savants ismaéliens d’époque fatimide, 
al-Rāzī, al-Sijistānī et al-Kirmāni, concernant la nature 
du qaḍāʾ (décret divin) et du qadar (destinée), et 
leur association ou pas à l’Antécédent (ṣābiq) et 
au Suivant (tālī) dans l’action créatrice. Elle montre 
que les trois systèmes cosmologiques théorisés par 
ces penseurs révèlent en fait une vision du rapport 
entre exotérisme et ésotérisme : la supériorité de l’un 
ou de l’autre chez al-Rāzī et al-Sijistānī ; leur parfaite 
complémentarité et nécessité chez al-Kirmānī.

Carmela Baffioni et Ehud Krinis s’intéressent par 
ailleurs aux hypostases au sein de la littérature des 
Ikhwān al-Ṣafāʾ et à l’interprétation philosophique 
et théosophique que ces derniers et leurs contem-
porains savants juifs portent sur l’analogie du micro-
cosme-macrocosme. Pierre Lory, quant à lui, étudie 
la pensée alchimique dans le corpus jābirien afin de 
montrer de manière pertinente que le savoir ésoté-
rique prend deux voies parallèles et complémentaires, 
l’une philosophique dont l’héritage hellénique est 

(4) Cf. D. De Smet, Les Épîtres sacrées des Druzes : Rasāʾil al-Ḥikma, 
volumes 1 et 2, introduction, édition critique et traduction annotée des 
traités attribués à Ḥamza b. ʿ Alī et Ismāʿīl at-Tamīmī, Paris-Louvain-
Dudley, Peeters (« Orientalia Lovaniensia Analecta », 168), 2007.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Amir-Moezzi Mohammad Ali (dir.), De Cillis Maria, De Smet Daniel et Mir-Kasimov Orkhan (éds.): L’ésotérisme shiʿite. Ses racines et ses prolongements /
Shiʿi Esotericism: Its Roots and Developments, recensé par Wissam H. Halawi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 34 30

patent, l’autre, de nature religieuse, imamique et 
prophétique. Lory met en exergue le fait qu’un initié, 
sans être un descendant alide, peut atteindre, par le 
savoir, le statut des imams, ce qui illustre l’originalité 
de l’école jābirienne par rapport au shiʿisme. Ses 
sources ne permettent toutefois pas à l’auteur de 
répondre à la question principale concernant le rôle 
(indispensable ?) des imams dans l’accès au savoir 
alchimique. Dans un même registre, Maria Massi 
Dakake examine, à travers une approche compara-
tive, des traditions communes à la pensée shiʿite et 
soufie, qui développent la notion de khawāṣṣ (élite 
spirituelle) – à mettre en lien avec la khāṣṣā ? – afin 
de montrer qu’un nombre restreint de croyants sont 
prédestinés à en faire partie, si bien qu’ils n’acquièrent 
pas la connaissance par voie scripturaire (théorie 
sunnite) mais plutôt par un accès direct à la lumière 
divine. Cette conception élitiste de la société peut 
être associées à la vision des ghulāt kūfites comme à la 
doctrine manichéenne ; l’auteure tente de démontrer 
ses fondements coraniques. 

Les contributions de la troisième partie de cet 
ouvrage étudient les prolongements de la pensée 
ésotérique shiʿite chez des savants ou au sein de 
groupes socio-religieux plus tardifs, lesquels, loin 
d’avoir une importance moindre que ceux des 
époques précédentes, présentent un apport crucial 
à notre connaissance de l’histoire culturelle en Islam. 
Le gnosticisme ésotérique développé selon le système 
néoplatonicien dans l’œuvre du Qāḍī Saʿīd al-Qummī 
(m. 1107/1695) est étayé par Christian Jambet. Ce 
dernier montre avec brio comment la théologie 
imamite – dont la méthode rappelle fortement la 
théologie exégétique et ésotérique druze vers la fin 
du ixe/xve siècle – interprète les traditions des imams, 
afin de dévoiler aux néophytes leur sens caché, leur 
nature ésotérique et la métaphysique cosmique qui 
s’en dégage. La gnose (ʿirfān) shiʿite d’époque safavide 
est également analysée par Mathieu Terrier dans un 
article éclairant sur l’œuvre de Muḥsin Fayḍ Kashānī 
(m. 1091/1680), traditionniste mais aussi savant 
akhbārī (traditionaliste) et philosophe. En analysant 
les thèmes de l’anthropogonie et de l’eschatologie 
dans les écrits de Kashānī, Terrier met en exergue le 
syncrétisme sous-jacent et la méthode de ce dernier : 
étudier les traditions des imams en faisant appel à 
la philosophie spéculative et à la pensée mystique, 
le tout constituant un enseignement cohérent qui 
renvoie au shiʿisme originel. 

Pour Toby Mayer, dans son article sur l’œuvre 
d’al-Shahrastānī (m. 548/1153), l’herméneutique 
ésotérique de celui-ci se fonde sur, voire sanc-
tionne, la pensée avicennienne selon laquelle la 
philosophie spéculative est employée dans le but 
d’accéder à la connaissance du monde intelligible 

auquel les prophètes accèdent directement ; tou-
tefois, elle emprunte à la pensée ismaélienne une 
philosophie « authentique » fondée sur l’autorité 
des ahl al-bayt (« gens de la maison », c’est-à-dire 
la famille du Prophète), ce contrairement à celle 
« inauthentique », car profane, d’Ibn Sīnā. L’accès à 
la vérité initiatique, qui doit être comprise dans le 
sens du bāṭin (ésotérique), est exposé par Monica 
Scotti dans sa lecture du traité de polémique du 
ṭayyibite Ibn al-Walīd (m. 612/1215) qui s’attaque 
aux erreurs commises par les autres mouvements 
doctrinaux en islam notamment les partisans du sens 
apparent (ẓāhir) de la révélation coranique, les gens 
de l’opinion (ahl al-raʾy) et les philosophes. Sajjad 
Rizvi s’intéresse quant à lui à l’ésotérisme dans l’œuvre 
tardive de Jaʿfar Kashfī (m. 1267/1851) ; il expose ainsi 
notamment la doctrine de la walāya (alliance divine) 
de celui-ci et sa conception de la relation entre les 
ʿulamāʾ (savants) ésotériques et la justice au sein de 
la pratique politique. Au lieu de présenter fidèlement 
certains éléments de la pensée de Kashfī, l’article de 
Rizvi – dont la longue introduction est parfois utile 
(sur la vie de Kashfī) mais souvent décousue – ne 
permet malheureusement pas de saisir l’objectif et 
encore moins l’analyse critique de l’auteur, lequel 
semble être nostalgique d’un passé où l’ésotérisme 
religieux définissait la politique étatique ou « the 
political theological frame ». 

Orkhan Mir-Kasimov, dans sa riche contri-
bution, tente de retracer le développement de la 
pensée ésotérique aux premiers siècles de l’islam 
et sa « résurgence » à partir du viie/xiiie siècle aussi 
bien dans les milieux shiʿites que soufis, le maître 
du ḥurūfisme Faḍl Allāh Astarābādī (m. 796/1396) 
offrant, selon l’auteur, une synthèse de ces deux 
doctrines. Bien que cette tentative de proposer des 
pistes de réflexion sur les raisons ayant abouti à 
ce que Mir-Kasimov appelle « la résurgence d’une 
pensée ésotérique ancienne » dans les textes shiʿites 
et soufis post-mongoles, certaines hypothèses ou 
affirmations mériteraient d’être nuancées : attri-
buer cette résurgence, si tant qu’elle en soit une, à 
l’affaiblissement de l’autorité califale (abbasside et 
fatimide) est une lecture a posteriori des événements, 
laquelle s’avère peu convaincante si l’on prend en 
considération l’émergence du mouvement druze au 
début du ve/xie siècle ; l’attribuer au manquement 
de l’autorité religieuse que l’auteur considère comme 
« the main reason behind the resurgence of the early 
gnostic [material] » ne correspond pas à l’évolution 
de l’imamisme rationnel post-occultation et, encore 
une fois, n’explique pas l’élaboration du dogme druze. 
Par ailleurs, l’interpénétration tardive entre shiʿisme 
et soufisme, que Mir-Kasimov attribue, à juste titre, 
au développement de doctrines hétérogènes à l’instar 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Amir-Moezzi Mohammad Ali (dir.), De Cillis Maria, De Smet Daniel et Mir-Kasimov Orkhan (éds.): L’ésotérisme shiʿite. Ses racines et ses prolongements /
Shiʿi Esotericism: Its Roots and Developments, recensé par Wissam H. Halawi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 34 31

du ḥurūfisme, gagnerait toutefois à être examinée 
dans la continuité de l’interpénétration entre milieux 
shiʿites ésotériques et milieux mystiques, que l’auteur 
observe à l’époque notamment d’al-Ḥallāj. Cette 
interpénétration ancienne, datant de l’époque encore 
mal connue de l’évolution de la mystique islamique 
dans les milieux shiʿites voire proto-shiʿites et sun-
nites ou proto-sunnites, est minutieusement étudiée 
par Michael Ebstein à partir du thème commun des 
ahl al-bayt (« gens de la maison »). 

Le syncrétisme religieux est également observé 
par Thierry Zarcone au sein de l’alévisme et du 
baktāshisme à travers, d’un côté, la doctrine shiʿite de 
l’occultation (i.e. l’immortalité ou la résurrection de 
ʿAlī) et, d’un autre, la doctrine de la mort initiatique 
chez les soufis, qui est destinée à préparer la transmi-
gration de la personne en question, en l’occurrence 
le saint-homme souvent représenté par la figure d’al-
Ḥallāj. De son côté, en établissant une synthèse de la 
redéfinition de l’identité culturelle des Alévis et des 
Bektāshīs à l’époque moderne, Yuri Stoyanov offre de 
nouvelles pistes de recherche nécessaires pour notre 
connaissance du développement de l’enseignement 
ésotérique au sein de ces deux mouvements. Une 
étude comparative entre ces organisations balka-
niques et anatoliennes et les minorités ésotériques en 
Syrie (notamment les Druzes et les Alaouites) reste 
à faire ; elle révèlerait des informations étonnantes 
sur la circulation d’idées et de doctrines, de même 
que sur la construction identitaire dans un contexte 
sunnite et sur l’exploitation en les transformant 
de traditions anciennes qu’elles soient shiʿites ou 
mystiques. 

L’amour de ʿAlī dans la poésie anatolienne 
(pseudo) Hayati d’époque safavide est mis en exergue 
dans l’article d’Ahmet Karamustafa afin de montrer 
que la vision religieuse de Şah İsmail (m. 930/1524) 
repose principalement sur la divinisation de ʿ Alī (ou 
son statut ontologique suprahumain) et sur une 
réclamation salvifique que l’on retrouve chez les 
shaykhs soufis de l’époque. Lloyd Ridgeon s’intéresse 
également à la figure de ʿAlī comme le modèle de 
l’éthique chevaleresque ou futuwwa qui apparaît 
dans les traités soufis rédigés en persan à l’époque 
prémoderne. Il en déduit une « alidisation » – et 
non une shiʿitisation – du sunnisme mystique sous 
les Mongols et les Timurides. Une interpénétration 
similaire est observée par Jean-Charles Coulon dans le 
corpus bunianum lequel, comme le précise l’auteur, se 
veut universel quand bien même son appartenance 
à la mystique sunnite est certaine. L’adoption, entre 
autres, de doctrines ésotériques ismaéliennes que l’on 
retrouve dans les écrits d’al-Kirmānī montre selon 
Coulon que le shiʿisme ancien eut une influence 
significative sur les sciences occultes confrériques. 

Le présent ouvrage illustre, en définitive, non 
seulement la richesse de l’histoire de l’ésotérisme 
shiʿite mais aussi son implication dans la formation 
et l’évolution culturelle de l’Islam. L’ésotérisme appa-
raît ainsi comme un angle d’analyse judicieux pour 
étudier le contexte judéo-chrétien de la révélation 
prophétique, dont témoigne le shiʿisme originel ou 
ancien au sein des groupes politico-religieux connus 
sous le nom polémique de ghulāt. La littérature 
hérésiographique considérait en effet ces derniers 
comme des « exagérateurs » lorsque leurs savants 
professaient des doctrines qui divergeaient de celles 
admises par le plus grand nombre des musulmans 
et notamment par les autorités centrales. Les riches 
contributions dans ce volume rendent, en sus, 
compte de l’élaboration d’un ésotérisme islamique à 
proprement parler. Celui-ci, bien qu’il soit empreint 
de certains éléments de la gnose antique et d’une 
forme islamisée du néoplatonisme hellénique, ne re-
prend pas un modèle antique dans son intégralité et, 
de là, peut être considéré comme l’œuvre des savants 
musulmans d’époque médiévale et prémoderne. C’est 
pourquoi cet ésotérisme islamique est multiple et 
s’adapte au contexte socio-culturel de production 
des textes qui nous sont parvenus : l’ésotérisme 
imamite est donc différent de l’ésotérisme ismaélien 
qui diverge à son tour de l’ésotérisme sunnite des 
mystiques. Ces ésotérismes en islam possèdent tou-
tefois un fonds commun difficile à déterminer avec 
précision mais que les chercheurs font remonter aux 
milieux proto-shiʿites de Kūfā. Quoi qu’il en soit, la 
circulation des idées semble avoir enfreint en terre 
d’islam les frontières politico-religieuses, si bien que 
nous observons une intrication entre la pensée mys-
tique (sunnite) et les doctrines ésotériques (shiʿites).

Wissam H. Halawi
Université de Lausanne

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 34 (2020) Amir-Moezzi Mohammad Ali (dir.), De Cillis Maria, De Smet Daniel et Mir-Kasimov Orkhan (éds.): L’ésotérisme shiʿite. Ses racines et ses prolongements /
Shiʿi Esotericism: Its Roots and Developments, recensé par Wissam H. Halawi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

