
 BCAI 33 27

George  Alain, Marsham Andrew (eds.)
Power, Patronage, and Memory in Early Islam. 
Perspectives on Umayyad Elites

New York, Oxford University Press
2018, 368 p, 119 b/w and 13 color images
ISBN : 9780190498931

Cet ouvrage collectif est le résultat d’un col-
loque tenu à Édimbourg en juin 2011 ; il réunit les 
contributions de douze chercheurs autour de trois 
thématiques larges : le pouvoir et ses expressions 
architecturales, les pratiques de patronage, notam-
ment à travers la culture matérielle, et la mémoire 
à, et de, l’époque omeyyade, perceptible à travers 
l’historiographie. Sa publication s’inscrit dans une 
dynamique actuelle de renouvellement des études 
sur la première dynastie de l’islam, qui est principa-
lement le fait du champ académique anglo-saxon (1). 
L’apport récent de nouvelles sources numismatiques, 
archéologiques et épigraphiques se fait sentir à tra-
vers l’ouvrage, dont les contributions dépassent le 
traditionnel écueil des sources narratives, longtemps 
considéré comme infranchissable par les historiens.

De manière générale, l’ensemble des contribu-
tions gravite autour de la question des frontières 
floues et mouvantes qui distinguent ordinairement 
Antiquité et Moyen Âge. Les articles interrogent 
spécifiquement l’émergence d’un État islamique 
dynastique et d’un programme architectural, artis-
tique et historiographique conséquent – dont le 
Dôme du Rocher ou les châteaux de la steppe pal-
myrène sont les exemples les mieux connus – dans 
un cadre géographique marqué par le monothéisme 
et les influences tardo-antiques romaines et sassa-
nides. La problématique centrale de l’ouvrage est 
donc de saisir la manière dont ces nouvelles élites 
au pouvoir se représentaient l’ordre social et poli-
tique renouvelée qu’elles incarnaient. Comment se 
considéraient-elles face à des populations encore 
très majoritairement chrétiennes ? Quels artifices 
discursifs furent employés par la dynastie damascène 
afin de s’insérer dans un environnement où il était 
nécessaire d’imposer une vision du pouvoir nouvelle 
mais où il était impossible de rompre définitivement 
avec les héritages locaux ?

Le premier article est le fait d’A. Marsham, qui 
ouvre avec autorité le dossier épineux de la titulature 

(1) A. Borrut, P. Cobb (éds.), Umayyad Legacies, Brill, 
Leyde, 2010 ; A. Borrut, Entre mémoire et pouvoir : 
l’espace syrien sous les derniers Omeyyades et les premiers 
Abbassides (v. 72-193/692-809), Brill, Leyde, 2011 ; A. Borrut, 
F. M. Donner (éds.), Christians and Others in the Early 
Umayyad State, e Oriental Institute, Chicago, 2016.

califale à l’époque omeyyade et propose une relecture 
du désormais classique God’s Caliph de P. Crone et 
M. Hinds (2). À la question de savoir lequel des deux 
titres – khalīfat Allāh ou khalīfat rasūl Allāh – fut 
utilisé en premier, l’auteur préfère répondre qu’un 
titre est un objet de communication politique qu’il 
faut aborder en fonction de son destinataire (p. 8). 
Cela lui permet de saisir l’importance de la pluralité 
des titulatures califales et la labilité de leur signifi-
cation en fonction du contexte de leur émission et 
de leur support. Si l’iconographie de Quṣayr ‘Amra 
(deuxième quart du viiie siècle) traduit la résilience 
de référents culturels tardo-antique dans le bilād 
al-Shām, la réforme monétaire engagée par ‘Abd al-
Malik à partir de 697 de notre ère permet de saisir la 
volonté califale d’islamisation de l’empire à travers 
la frappe d’une monnaie aniconiques rejetant la 
trinité (p. 21).

Ce jeu de balancier entre la mobilisation des 
référents antiques, sassanides et/ou monothéistes, 
et l’impératif d’imposer un imaginaire renouvelé du 
pouvoir en lien avec la nouvelle religion islamique 
est la problématique autour de laquelle gravitent les 
contributions suivantes, plus résolument tournées 
vers l’histoire de l’art et l’archéologie. Les programmes 
iconographiques interrogés par les auteurs à travers 
l’étude du Dôme du Rocher, de plusieurs codex cora-
niques ou des châteaux de Qaṣr al-Ḥayr al-Gharbī 
(QHG) et Qaṣr al-Ḥayr al-Sharqī (QHS) dévoilent 
cette intention des califes d’imposer un visuel pro-
prement islamique, qui situe les califes au centre 
d’un ordre politique et religieux renouvelé. Ainsi, la 
fertilité du Paradis est-elle représentée en accord avec 
le texte coranique (xviii : 18-31) sur les mosaïques du 
Dôme du Rocher, ces dernières devenant un aperçu 
tactile et terrestre de l’au-delà. Le calife, quant à lui, 
est représenté comme un intercesseur auprès de 
Dieu (p. 48). La répétition de tels schèmes iconogra-
phiques sur des codex coraniques laisse penser que 
l’architecture des premiers bâtiments omeyyades 
fut le réceptacle d’un programme artistique visant 
à véhiculer la conception alors en maturation du 
califat et du Paradis. Cela suggère également que 
l’architecture et l’iconographie sont des sources 
plus à même de nous renseigner sur l’élaboration de 
l’imaginaire politique et religieux omeyyade que ne 
le furent jusqu’alors les textes.

En outre, le bref article de F. Déroche portant sur 
des feuillets coraniques datés des viie et viiie siècles 
révèle l’effort entrepris à l’époque omeyyade pour 

(2) P. Crone, M. Hinds, God’s Caliph. Religious Authority 
in the First Centuries of Islam, Cambridge University Press, 
Cambridge, 2003.

BCAI33_1906_III_08_027-030_rev.indd   27 27/05/2019   12:33
Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 33 (2019) George Alain, Marsham Andrew (eds.): Power, Patronage, and Memory in Early Islam. Perspectives on Umayyad Elites, recensé par Enki Baptiste
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 33 28

unifier le style d’écriture. Aux idiosyncrasies du codex 
Parisino-petropolitanus ou de certains muṣḥaf-s du 
Ḥijāz se substituent une écriture plus homogène. Ces 
changements correspondent aux réformes d’arabisa-
tion et d’islamisation entreprises par ‘Abd al-Malik, 
révélant l’intérêt que portait le pouvoir au contrôle 
et à la transmission du texte sacré (p. 78).

La question des motifs iconographiques, de 
leur circulation et de leur réemploi dans le bassin 
méditerranéen est au cœur de la contribution de 
R. Hillenbrand pour QHG et de l’article de à deux 
voix de N. Ali et M. Guidetti sur Quṣayr ‘Amra et 
Khirbat al-Mafjar. R. Hillenbrand s’intéresse au 
message véhiculé par le croisement des influences 
byzantines et sassanides. Proposant de voir QHG 
comme « a balancing act of the caliph Hishām […], a 
gallant attempt to hold together an empire bursting 
at the seams with centrifugal force » (p. 119), l’auteur 
décèle dans le château les traces du conflit idéolo-
gique qui oppose alors les Byzantins au califat syrien. 
En s’inscrivant dans la tradition historiographique 
d’O. Pacht, N. Ali et M. Guidetti proposent, quant 
à eux, une analyse non plus fondée sur le sens des 
motifs employés mais sur l’existence d’un lien fonda-
mental entre l’agencement des contenus picturaux et 
la surface architecturale à disposition. En somme, les 
auteurs postulent l’existence, dans l’empire omeyyade, 
d’un stock de structures et de motifs décoratifs par-
tagés à l’échelle de la Méditerranée. L’argumentation 
est étayée par un relevé de plusieurs schèmes icono-
graphiques communs aux châteaux du désert à et des 
constructions tardo-antiques. La méthode permet de 
suivre la genèse d’un projet architectural omeyyade, 
marqué par une tension entre la transposition de for-
mules artistiques héritées de l’Antiquité et la volonté 
des souverains—déjà entrevue avec A. Marsham et 
F. Déroche—d’imposer un visuel islamique par le 
biais de l’épigraphie monumentale et de la copie 
systématisée du texte coranique (p. 232-234).

Dans  leurs  contr ibutions  respectives , 
D. Genequand et R. Hoyland se penchent sur les 
traces archéologiques des pratiques de patronage 
et d’occupation territoriale. Le premier s’intéresse 
au château de la steppe palmyrène de QHS et en 
particulier à la formation et au développement du 
complexe palatial, ainsi qu’à l’articulation de la struc-
ture avec ses environs immédiats. Le second exhume 
une inscription d’époque omeyyade attestant de 
l’importance de la région de Syrie du Nord au sein de 
l’empire des souverains damascènes dans la première 
moitié du viiie siècle, mais renseignant également sur 
la hiérarchie administrative des territoires eu égard à 
la collecte des taxes.

La dernière partie de l’ouvrage s’inscrit dans 
une démarche d’histoire des textes et de la mémoire. 

La contribution de P. Wood montre la richesse du 
patrimoine littéraire syriaque des vie-viiie siècles, et 
porte sur l’autonomisation de l’Église de l’Est, qui 
apparaît, à l’époque islamique, comme une institu-
tion sassanide ayant survécu à la chute de l’empire 
perse. L’auteur y montre comment les structures 
monastiques se sont adaptées à la nouvelle donne 
politique et ont participé, à la fin du vie et au début 
du viie siècle, au regain des missions religieuses et 
à la production historiographique, principalement 
de type hagiographique (p. 257). Aux prises avec 
l’Église occidentale à propos des décisions conciliaires 
à l’origine de schismes, les chrétiens d’Irak surent 
aussi utiliser le pouvoir califal pour appuyer leurs 
prétentions territoriales et religieuses. Nul besoin 
de redire donc que le christianisme oriental ne fut 
guère affaibli par l’arrivée de l’islam. Ce que changea 
réellement la conquête arabe, c’est la polarisation 
des réseaux savants. Auparavant produites à la cour 
du catholicos de Ctésiphon, les sources monastiques 
des viie-viiie siècles se positionnent en rupture avec 
cette centralisation hiérarchique héritée de l’époque 
sassanide (p. 266). Les monastères, nouvelles enti-
tés autonomes, ont largement résisté à la poussée 
conquérante venue d’Arabie et ont su s’adapter à de 
nouvelles formes de patronage, reléguant la fonction 
de catholicos au second plan, au moins jusqu’à la 
fondation de Bagdad.

Les contributions d’A. Borrut et de N. Clarke sont 
consacrées à l’étude de l’historiographie islamique des 
premiers siècles. L’article d’A. Borrut est un condensé 
des recherches menées dans sa thèse, où il suggère à 
juste titre de remédier à l’absence de documentation 
sur la Syrie omeyyade en adoptant une démarche 
d’histoire de la mémoire – dans la continuité des 
travaux de J. Assmann. Si l’historiographie abbasside 
a œuvré, par une puissante entreprise de réécriture 
du passé, à effacer les traces de la mémoire omeyyade 
après la révolution de 750, l’écriture de l’histoire a 
commencé bien avant la fin du viiie siècle. Plusieurs 
noms fameux sont ainsi associés à l’exercice dès la fin 
du viie siècle, en lien avec le milieu califal, suggérant, 
comme F. M. Donner l’a démontré (3), le lien consubs-
tantiel entre la maîtrise des articulations du passé et 
le processus de construction d’une légitimité califale.

La méthode adoptée par A. Borrut est celle d’une 
archéologie du texte médiéval, suggérant que ce der-
nier est composé de strates (layers) qu’il convient de 
mettre au jour afin d’approcher le processus graduel 
de formation d’une mémoire. Les strates les plus 

(3) F. M. Donner, Narratives of Islamic Origins. e 
Beginning of Islamic Historical Writing, Darwin Press, 
Princeton, 1998.

BCAI33_1906_III_08_027-030_rev.indd   28 27/05/2019   12:33
Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 33 (2019) George Alain, Marsham Andrew (eds.): Power, Patronage, and Memory in Early Islam. Perspectives on Umayyad Elites, recensé par Enki Baptiste
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 33 29

récentes sont abbassides. Elles livrent une vision du 
passé omeyyade tronquée et adaptée aux impératifs 
du temps d’écriture, mais laissent entrevoir la forma-
tion de lieux de mémoire consensuels et partagés (4) 
à travers lesquels la dynastie irakienne appréhende 
la dynastie syrienne. L’usage de sources non musul-
manes peut toutefois permettre d’approcher d’autres 
moments de ce passé conflictuel que les réécritures 
antérieures ont oblitéré (p. 290) ; une suggestion qui 
ouvre évidemment la voie à la nécessaire prise en 
compte des circulations historiographiques entre les 
corpus islamiques et les corpus syriaques notamment.

N. Clarke part en quête de la genèse d’une trame 
narrative de la conquête du Maghreb et d’al-Andalus, 
dans laquelle les Omeyyades jouent un rôle pré-
pondérant. Ces traditions de la conquête de l’ouest 
méditerranéen sont de première importance pour 
la dynastie puisqu’elles ont permis aux souverains 
de Cordoue d’ancrer leur présence et leur pouvoir 
émiral, puis califal en Espagne, dans le passé originel 
de l’expansion de l’islam. L’auteur prend comme point 
de départ, l’existence de traditions concurrentes où 
le rôle de Ṭarīq b. Ziyād et de Mūsa b. Nuṣayr est 
sujet à caution. En toile de fond du récit, la question 
de l’appropriation injuste de butin par le premier 
nommé. En réalité, ces récits discordants sont les 
échos des débats en cours sur l’autorité dans l’État 
islamique primitif, à un moment – en l’occurrence le 
viie et le viiie siècle – où commencent à se fixer, au gré 
de l’étiolement de l’empire, des règles et des normes 
concurrentes d’exercice du pouvoir. Derrière l’image 
d’une conquête centralisée depuis Médine pour les 
premiers mouvements, puis depuis Damas ensuite, se 
cachent la fragmentation de l’autorité. L’analyse histo-
riographique de ces traditions concurrentes permet 
de souligner les répercussions des conflits de nature 
ethnique qui mettent aux prises un islam maghrébin 
berbère, qui, au ixe siècle, ne cesse de s’autonomiser, 
et des traditions circulant au Moyen-Orient. On 
peut regretter pourtant que cette grille de lecture ne 
soit pas retenue par l’auteur, alors que ces traditions 
semblent participer à ces efforts de réécriture de 
l’histoire à un moment où l’islam s’autochtonise (5).

(4) On renverra ici à A. Borrut, « La memoria omeyyade : 
les Omeyyades entre souvenir et oubli dans les sources 
narratives islamiques », dans A. Borrut & P. M. Cobb (éds.), 
Umayyad Legacices. Medieval Memories from Syria to Spain, 
Brill, Leyde, 2010, p. 25-63.
(5) C. Aillet, Les indigènes de l’islam, ou comment être mu-
sulmans sans être arabes, conférence à la Casa de Velázquez 
dans le cadre du colloque La implantación de nuevos 
fenómenos religiosos en la península ibérica (siglos iii-xi). 
Aceptaciones, rechazos y compromisos, 5-6 mars 2018 : 
[https://www.youtube.com/watch?v=0iZQ52dcMiw].

La dernière contribution, signée de la main de 
J. Skovgaard-Petersen, aborde l’évolution contem-
poraine de la mémoire omeyyade à travers deux 
séries télévisées arabes. En laissant une tribune au 
médiévalisme, les éditeurs de l’ouvrage reconnaissent 
à ce champ en pleine expansion dans le monde 
académique européen toute sa cohérence pour 
appréhender l’expression d’une mémoire du passé 
primordial de l’islam à travers les yeux de réalisateurs 
musulmans. L’auteur choisit d’analyser deux figures, 
a priori opposées de la mémoire omeyyade, al-Ḥajjāj 
b. Yūsuf et ‘Umar b. ‘Abd al-‘Azīz, justifiant son 
choix par l’importance accordée à ces personnages 
dans l’historiographie arabe du xixe siècle et dans 
celle, nationaliste, du xxe. Ici, les séries télévisées 
du ramadan (musalsal ramaḍān) produites par des 
compagnies syriennes, égyptiennes, saoudiennes 
ou qataries deviennent le réceptacle de la mémoire 
d’un passé conflictuel qui ne s’est jamais figé. L’auteur 
estime avec justesse que ces séries et leurs réécritures 
aseptisées du passé témoignent du legs délicat de 
la dynastie syrienne parmi les consciences arabes. 
Mais l’article manque, à notre sens, d’une réflexion 
plus approfondie sur le contexte de production de 
ces sources télévisuelles. Comme dans le cas d’une 
réflexion sur l’historiographie abbasside, il convient 
de s’interroger ici sur l’origine de l’effort de reformu-
lation du passé. L’auteur évoque bien sûr le nationa-
lisme, mais son analyse mériterait d’être poursuivie 
jusqu’aux années 2000.

Cet article reste néanmoins l’une des très rares 
contributions à l’étude du médiévalisme dans le 
monde musulman, qui demeure le parent pauvre 
de ce courant, dont les séries télévisuelles produites 
jusqu’à présent sur les Moyen Âges occidentaux 
(Vikings, Kaamelott) ou fictionnels (Game of Thrones) 
ont déjà montré toute la pertinence. 

 L’ouvrage dirigé par A. George et A. Marsham est 
une pierre de plus à l’édifice des études omeyyades. 
Les résultats récents ne cessent de montrer l’étendue 
du travail qu’il reste à faire sur cette dynastie, même si 
l’accessibilité des sources – en Syrie notamment – ou 
la multitude de langues de ces dernières demeurent 
des écueils parfois infranchissables. De la richesse du 
corpus et de la conjugaison d’approches variées sur 
ces thèmes résultent un ouvrage dense, proposant 
une réévaluation du rôle des Omeyyades dans la 
constitution d’un empire islamique, à travers l’étude 
de la culture matérielle et des processus de légitima-
tion politique intimement liés et résolument tournés 
vers des populations majoritairement monothéistes.

Quelques contributions donnent parfois 
l’impression que les chercheurs tournent en rond, 
s’attardant notamment sur les châteaux du désert 
ou le Dôme du Rocher, des objets sur lesquels la 

BCAI33_1906_III_08_027-030_rev.indd   29 27/05/2019   12:33
Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 33 (2019) George Alain, Marsham Andrew (eds.): Power, Patronage, and Memory in Early Islam. Perspectives on Umayyad Elites, recensé par Enki Baptiste
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 33 30

littérature est déjà pléthorique. Mais la diversité des 
sources traitées et les trois angles choisis pour appré-
hender cette dynastie lointaine rendent cet ouvrage 
incontournable. Il manque peut-être une conclusion 
à deux voix clôturant l’ouvrage et identifiant quelques 
points centraux. On regrettera aussi que l’ouvrage 
soit publié plus de sept ans après le colloque, un 
retard préjudiciable pour certaines contributions 
dont le contenu semble déjà s’être périmé. Sur le 
plan pratique, le lecteur appréciera que les articles 
soient agrémentés de photographies des objets dont 
nous parlent les auteurs, ainsi que les quelques pages 
centrales où sont reproduites en couleur les plus 
belles pièces dont il est question.

Enki Baptiste
Université Lumière Lyon 2

BCAI33_1906_III_08_027-030_rev.indd   30 27/05/2019   12:33
Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 33 (2019) George Alain, Marsham Andrew (eds.): Power, Patronage, and Memory in Early Islam. Perspectives on Umayyad Elites, recensé par Enki Baptiste
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

