GEORGE Alain, MARSHAM Andrew (eds.)
Power, Patronage, and Memory in Early Islam.
Perspectives on Umayyad Elites

New York, Oxford University Press
2018, 368 p, 119 b/w and 13 color images
ISBN: 9780190498931

Cet ouvrage collectif est le résultat d’'un col-
loque tenu & Edimbourg en juin 2011; il réunit les
contributions de douze chercheurs autour de trois
thématiques larges: le pouvoir et ses expressions
architecturales, les pratiques de patronage, notam-
ment a travers la culture matérielle, et la mémoire
3, et de, 'époque omeyyade, perceptible a travers
I'historiographie. Sa publication s’inscrit dans une
dynamique actuelle de renouvellement des études
sur la premiére dynastie de I'islam, qui est principa-
lement le fait du champ académique anglo-saxon (7).
Lapport récent de nouvelles sources numismatiques,
archéologiques et épigraphiques se fait sentir a tra-
vers l'ouvrage, dont les contributions dépassent le
traditionnel écueil des sources narratives, longtemps
considéré comme infranchissable par les historiens.

De maniére générale, 'ensemble des contribu-
tions gravite autour de la question des frontieres
floues et mouvantes qui distinguent ordinairement
Antiquité et Moyen Age. Les articles interrogent
spécifiquement I’émergence d’un Etat islamique
dynastique et d’'un programme architectural, artis-
tique et historiographique conséquent — dont le
Dome du Rocher ou les chateaux de la steppe pal-
myréne sont les exemples les mieux connus — dans
un cadre géographique marqué par le monothéisme
et les influences tardo-antiques romaines et sassa-
nides. La problématique centrale de l'ouvrage est
donc de saisir la maniére dont ces nouvelles élites
au pouvoir se représentaient l'ordre social et poli-
tique renouvelée qu'elles incarnaient. Comment se
considéraient-elles face a des populations encore
tres majoritairement chrétiennes ? Quels artifices
discursifs furent employés par la dynastie damascéne
afin de s’insérer dans un environnement ou il était
nécessaire d'imposer une vision du pouvoir nouvelle
mais ol il était impossible de rompre définitivement
avec les héritages locaux ?

Le premier article est le fait dA. Marsham, qui
ouvre avec autorité le dossier épineux de la titulature

(1) A.Borrut, P. Cobb (éds.), Umayyad Legacies, Brill,
Leyde, 2010; A. Borrut, Entre mémoire et pouvoir:
l'espace syrien sous les derniers Omeyyades et les premiers
Abbassides (v. 72-193/692-809), Brill, Leyde, 2011; A. Borrut,
F. M. Donner (éds.), Christians and Others in the Early
Umayyad State, The Oriental Institute, Chicago, 2016.

califale a époque omeyyade et propose une relecture
du désormais classique God'’s Caliph de P. Crone et
M. Hinds . A la question de savoir lequel des deux
titres — khalifat Allah ou khalifat rasal Allah — fut
utilisé en premier, 'auteur préféere répondre qu'un
titre est un objet de communication politique qu'il
faut aborder en fonction de son destinataire (p. 8).
Cela lui permet de saisir I'importance de la pluralité
des titulatures califales et la labilité de leur signifi-
cation en fonction du contexte de leur émission et
de leur support. Si I'iconographie de Qusayr ‘Amra
(deuxieme quart du vine siecle) traduit la résilience
de référents culturels tardo-antique dans le bilad
al-Sham, la réforme monétaire engagée par ‘Abd al-
Malik a partir de 697 de notre ere permet de saisir la
volonté califale d'islamisation de l'empire a travers
la frappe d’'une monnaie aniconiques rejetant la
trinité (p. 21).

Ce jeu de balancier entre la mobilisation des
référents antiques, sassanides et/ou monothéistes,
et 'impératif d'imposer un imaginaire renouvelé du
pouvoir en lien avec la nouvelle religion islamique
est la problématique autour de laquelle gravitent les
contributions suivantes, plus résolument tournées
vers 'histoire de l'art et I'archéologie. Les programmes
iconographiques interrogés par les auteurs a travers
I'étude du Do6me du Rocher, de plusieurs codex cora-
niques ou des chateaux de Qasr al-Hayr al-Gharbi
(QHG) et Qasr al-Hayr al-Sharqi (QHS) dévoilent
cette intention des califes d'imposer un visuel pro-
prement islamique, qui situe les califes au centre
d’'un ordre politique et religieux renouvelé. Ainsi, la
fertilité du Paradis est-elle représentée en accord avec
le texte coranique (xviii: 18-31) sur les mosaiques du
Dome du Rocher, ces dernieres devenant un apergu
tactile et terrestre de l'au-dela. Le calife, quant a lui,
est représenté comme un intercesseur aupres de
Dieu (p. 48). La répétition de tels schémes iconogra-
phiques sur des codex coraniques laisse penser que
l'architecture des premiers batiments omeyyades
fut le réceptacle d'un programme artistique visant
a véhiculer la conception alors en maturation du
califat et du Paradis. Cela suggere également que
I'architecture et I'iconographie sont des sources
plus a méme de nous renseigner sur l'élaboration de
I'imaginaire politique et religieux omeyyade que ne
le furent jusqu’alors les textes.

En outre, le bref article de F. Déroche portant sur
des feuillets coraniques datés des vii® et v siecles
révele l'effort entrepris a I'¢poque omeyyade pour

(2) P.Crone, M. Hinds, God’s Caliph. Religious Authority
in the First Centuries of Islam, Cambridge University Press,
Cambridge, 2003.

|

| BCAI 33 27

BCAI 33 (2019) George Alain, Marsham Andrew (eds.): Power, Patronage, and Memory in Early Islam. Perspectives on Umayyad Elites, recensé par Enki Baptiste
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

unifier le style décriture. Aux idiosyncrasies du codex
Parisino-petropolitanus ou de certains mushaf-s du
Hijaz se substituent une écriture plus homogene. Ces
changements correspondent aux réformes d'arabisa-
tion et d'islamisation entreprises par ‘Abd al-Malik,
révélant I'intérét que portait le pouvoir au contréle
et a la transmission du texte sacré (p. 78).

La question des motifs iconographiques, de
leur circulation et de leur réemploi dans le bassin
méditerranéen est au cceur de la contribution de
R. Hillenbrand pour QHG et de l'article de a deux
voix de N. Ali et M. Guidetti sur Qusayr ‘Amra et
Khirbat al-Mafjar. R. Hillenbrand s’intéresse au
message véhiculé par le croisement des influences
byzantines et sassanides. Proposant de voir QHG
comme «a balancing act of the caliph Hisham [...],a
gallant attempt to hold together an empire bursting
at the seams with centrifugal force » (p. 119), l'auteur
décéle dans le chateau les traces du conflit idéolo-
gique qui oppose alors les Byzantins au califat syrien.
En s’inscrivant dans la tradition historiographique
d’O. Pacht, N. Ali et M. Guidetti proposent, quant
a eux, une analyse non plus fondée sur le sens des
motifs employés mais sur l'existence d’un lien fonda-
mental entre I'agencement des contenus picturaux et
la surface architecturale a disposition. En somme, les
auteurs postulent I'existence, dans l'empire omeyyade,
d’un stock de structures et de motifs décoratifs par-
tagés a l'échelle de la Méditerranée. Largumentation
est étayée par un relevé de plusieurs schémes icono-
graphiques communs aux chateaux du désert a et des
constructions tardo-antiques. La méthode permet de
suivre la genese d'un projet architectural omeyyade,
marqué par une tension entre la transposition de for-
mules artistiques héritées de 'Antiquité et la volonté
des souverains—déja entrevue avec A. Marsham et
F. Déroche—d'imposer un visuel islamique par le
biais de I'épigraphie monumentale et de la copie
systématisée du texte coranique (p. 232-234).

Dans leurs contributions respectives,
D. Genequand et R. Hoyland se penchent sur les
traces archéologiques des pratiques de patronage
et d'occupation territoriale. Le premier s'intéresse
au chateau de la steppe palmyrene de QHS et en
particulier a la formation et au développement du
complexe palatial, ainsi qu‘a l'articulation de la struc-
ture avec ses environs immédiats. Le second exhume
une inscription dépoque omeyyade attestant de
I'importance de la région de Syrie du Nord au sein de
I'empire des souverains damascenes dans la premiére
moitié du vine siecle, mais renseignant également sur
la hiérarchie administrative des territoires eu égard a
la collecte des taxes.

La derniére partie de l'ouvrage s’inscrit dans

une démarche d’histoire des textes et de la mémoire.
|

La contribution de P. Wood montre la richesse du
patrimoine littéraire syriaque des vi®-vili€ siecles, et
porte sur I'autonomisation de I'Eglise de I'Est, qui
apparait, a €poque islamique, comme une institu-
tion sassanide ayant survécu a la chute de I'empire
perse. Lauteur y montre comment les structures
monastiques se sont adaptées a la nouvelle donne
politique et ont participé, a la fin du vi€ et au début
du vn®siecle, au regain des missions religieuses et
a la production historiographique, principalement
de type hagiographique (p.257). Aux prises avec
I'Eglise occidentale a propos des décisions conciliaires
a l'origine de schismes, les chrétiens d’lrak surent
aussi utiliser le pouvoir califal pour appuyer leurs
prétentions territoriales et religieuses. Nul besoin
de redire donc que le christianisme oriental ne fut
guere affaibli par l'arrivée de I'islam. Ce que changea
réellement la conquéte arabe, cest la polarisation
des réseaux savants. Auparavant produites a la cour
du catholicos de Ctésiphon, les sources monastiques
des viie-vii® siecles se positionnent en rupture avec
cette centralisation hiérarchique héritée de I¢poque
sassanide (p. 266). Les monasteres, nouvelles enti-
tés autonomes, ont largement résisté a la poussée
conquérante venue d’Arabie et ont su s'adapter a de
nouvelles formes de patronage, reléguant la fonction
de catholicos au second plan, au moins jusqu’a la
fondation de Bagdad.

Les contributionsd’A. Borrutet de N. Clarke sont
consacrées alétude de I'historiographie islamique des
premiers siecles. Larticle d’A. Borrut est un condensé
des recherches menées dans sa thése, ou il suggere a
juste titre de remédier a 'absence de documentation
sur la Syrie omeyyade en adoptant une démarche
d’histoire de la mémoire — dans la continuité des
travaux de ). Assmann. Si I'historiographie abbasside
a ceuvré, par une puissante entreprise de réécriture
du passé, a effacer les traces de la mémoire omeyyade
apres la révolution de 750, l'écriture de I'histoire a
commencé bien avant la fin du vii® siecle. Plusieurs
noms fameux sont ainsi associés a l'exercice des la fin
du vii® siecle, en lien avec le milieu califal, suggérant,
comme E. M. Donner I'adémontré®), le lien consubs-
tantiel entre la maitrise des articulations du passé et
le processus de construction d’'une légitimité califale.

Laméthodeadoptée par A. Borrutest celled’'une
archéologie du texte médiéval, suggérant que ce der-
nier est composé de strates (layers) qu'il convient de
mettre au jour afin d'approcher le processus graduel
de formation d'une mémoire. Les strates les plus

(3) F. M. Donner, Narratives of Islamic Origins. The
Beginning of Islamic Historical Writing, Darwin Press,

Princeton, 1998.
|

BCAI 33 28

BCAI 33 (2019) George Alain, Marsham Andrew (eds.): Power, Patronage, and Memory in Early Islam. Perspectives on Umayyad Elites, recensé par Enki Baptiste
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

récentes sont abbassides. Elles livrent une vision du
passé omeyyade tronquée et adaptée aux impératifs
du temps décriture, mais laissent entrevoir la forma-
tion de lieux de mémoire consensuels et partagés ¥
a travers lesquels la dynastie irakienne appréhende
la dynastie syrienne. L'usage de sources non musul-
manes peut toutefois permettre d'approcher d’autres
moments de ce passé conflictuel que les réécritures
antérieures ont oblitéré (p. 290); une suggestion qui
ouvre évidemment la voie a la nécessaire prise en
compte des circulations historiographiques entre les
corpusislamiques et les corpus syriaques notamment.
N. Clarke part en quéte de la genése d’'une trame
narrative de la conquéte du Maghreb et d'al-Andalus,
dans laquelle les Omeyyades jouent un réle pré-
pondérant. Ces traditions de la conquéte de l'ouest
méditerranéen sont de premiére importance pour
la dynastie puisqu’elles ont permis aux souverains
de Cordoue d’ancrer leur présence et leur pouvoir
émiral, puis califal en Espagne, dans le passé originel
de l'expansion de I'islam. Lauteur prend comme point
de départ, l'existence de traditions concurrentes ou
le role de Tariq b. Ziyad et de Masa b. Nusayr est
sujet a caution. En toile de fond du récit, la question
de l'appropriation injuste de butin par le premier
nommé. En réalité, ces récits discordants sont les
échos des débats en cours sur l'autorité dans I'Etat
islamique primitif, a un moment — en l'occurrencele
vii¢ et le vii® siecle — ol commencent a se fixer, au gré
de 'étiolement de I'empire, des regles et des normes
concurrentes d'exercice du pouvoir. Derriére 'image
d’'une conquéte centralisée depuis Médine pour les
premiers mouvements, puis depuis Damas ensuite, se
cachent la fragmentation de l'autorité. Lanalyse histo-
riographique de ces traditions concurrentes permet
de souligner les répercussions des conflits de nature
ethnique qui mettent aux prises un islam maghrébin
berbeére, qui, au 1x¢ siecle, ne cesse de sautonomiser,
et des traditions circulant au Moyen-Orient. On
peut regretter pourtant que cette grille de lecture ne
soit pas retenue par l'auteur, alors que ces traditions
semblent participer a ces efforts de réécriture de
I'histoire & un moment ol I'islam s'autochtonise *).

(4) On renverraici a A. Borrut, « La memoria omeyyade:
les Omeyyades entre souvenir et oubli dans les sources
narratives islamiques », dans A. Borrut & P. M. Cobb (éds.),
Umayyad Legacices. Medieval Memories from Syria to Spain,
Brill, Leyde, 2010, p. 25-63.

(5) C.Aillet, Les indigenes de I'islam, ou comment étre mu-
sulmans sans étre arabes, conférence a la Casa de Velazquez
dans le cadre du colloque La implantacion de nuevos
fenomenos religiosos en la peninsula ibérica (siglos 111-x1).
Aceptaciones, rechazos y compromisos, 5-6 mars 2018:
[https://www.youtube.com/watch?v=0iZQ52dcMiw].

La derniére contribution, signée de la main de
J. Skovgaard-Petersen, aborde I'évolution contem-
poraine de la mémoire omeyyade a travers deux
séries télévisées arabes. En laissant une tribune au
médiévalisme, les éditeurs de 'ouvrage reconnaissent
a ce champ en pleine expansion dans le monde
académique européen toute sa cohérence pour
appréhender l'expression d'une mémoire du passé
primordial de I'islam a travers les yeux de réalisateurs
musulmans. Lauteur choisit d'analyser deux figures,
a priori opposées de la mémoire omeyyade, al-Hajjaj
b. Yasuf et ‘Umar b. ‘Abd al-‘Aziz, justifiant son
choix par I'importance accordée a ces personnages
dans I'historiographie arabe du xix¢ siecle et dans
celle, nationaliste, du xx®. Ici, les séries télévisées
du ramadan (musalsal ramadan) produites par des
compagnies syriennes, égyptiennes, saoudiennes
ou qataries deviennent le réceptacle de la mémoire
d’un passé conflictuel qui ne s'est jamais figé. Lauteur
estime avec justesse que ces séries et leurs réécritures
aseptisées du passé témoignent du legs délicat de
la dynastie syrienne parmi les consciences arabes.
Mais l'article manque, a notre sens, d’'une réflexion
plus approfondie sur le contexte de production de
ces sources télévisuelles. Comme dans le cas d'une
réflexion sur I'historiographie abbasside, il convient
de s’interroger ici sur l'origine de l'effort de reformu-
lation du passé. Lauteur évoque bien sir le nationa-
lisme, mais son analyse mériterait d'étre poursuivie
jusqu’aux années 2000.

Cet article reste néanmoins l'une des trés rares
contributions a l'étude du médiévalisme dans le
monde musulman, qui demeure le parent pauvre
de ce courant, dont les séries télévisuelles produites
jusqu’a présent sur les Moyen Ages occidentaux
(Vikings, Kaamelott) ou fictionnels (Game of Thrones)
ont déja montré toute la pertinence.

Louvrage dirigé par A. George et A. Marsham est
une pierre de plus a I'édifice des études omeyyades.
Les résultats récents ne cessent de montrer 'étendue
du travail qu'il reste a faire sur cette dynastie, mémesi
I'accessibilité des sources — en Syrie notamment — ou
la multitude de langues de ces dernieres demeurent
des écueils parfois infranchissables. De la richesse du
corpus et de la conjugaison d’approches variées sur
ces thémes résultent un ouvrage dense, proposant
une réévaluation du réle des Omeyyades dans la
constitution d’'un empire islamique, a travers I'étude
de la culture matérielle et des processus de légitima-
tion politique intimement liés et résolument tournés
vers des populations majoritairement monothéistes.

Quelques contributions donnent parfois
I'impression que les chercheurs tournent en rond,
s'attardant notamment sur les chateaux du désert

ou le Dome du Rocher, des objets sur lesquels la
|

| BCAI 33 29

BCAI 33 (2019) George Alain, Marsham Andrew (eds.): Power, Patronage, and Memory in Early Islam. Perspectives on Umayyad Elites, recensé par Enki Baptiste
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

littérature est déja pléthorique. Mais la diversité des

sources traitées et les trois angles choisis pour appré-
hender cette dynastie lointaine rendent cet ouvrage

incontournable. Il manque peut-étre une conclusion

a deux voix cloturant l'ouvrage et identifiant quelques

points centraux. On regrettera aussi que l'ouvrage

soit publié plus de sept ans apres le colloque, un

retard préjudiciable pour certaines contributions

dont le contenu semble déja s’étre périmé. Sur le

plan pratique, le lecteur appréciera que les articles

soient agrémentés de photographies des objets dont
nous parlent les auteurs, ainsi que les quelques pages

centrales ol sont reproduites en couleur les plus

belles pieces dont il est question.

Enki Baptiste
Université Lumiére Lyon 2

BCAI 33 30

BCAI 33 (2019) George Alain, Marsham Andrew (eds.): Power, Patronage, and Memory in Early Islam. Perspectives on Umayyad Elites, recensé par Enki Baptiste
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

