| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

BoivIN Michel, DELAGE Rémy, eds.
Devotional Islam in Contemporary South Asia.
Shrines, Journeys and Wanderers

London, Routledge, [Routledge
Contemporary South Asia Series 107],
2016, 195 p.

ISBN: 9780415657501

Cet ouvrage collectif réunit dix contributions
du colloque international « Shrines, Pilgrimages and
Wanderers », organisé, a Paris, du 23 au 24 septembre
2010, par Michel Boivin (CNRS) et Rémy Delage
(CNRS) au Centre d’études de I'Inde et de I'Asie du
Sud (CEIAS/EHESS). Ce colloque s'inscrivait dans le
cadre des activités de la Mission interdisciplinaire
frangaise du Sindh (MIFS) lancée en 2008 par
Michel Boivin afin de réaliser une monographie sur
Sihwan Sarif, petite localité située dans le centre du
Sindh, abritant I'un des plus importants sanctuaires
soufis d’Asie du Sud, celui de "Uthman Marwandj,
plus connu sous le nom de La‘l Sahbaz Qalandar
(ca. 1177-1274) 1),

Dans son introduction, « Authority, shrines and
spaces: scrutinizing devotional islam from South
Asia » (p. 1-11), Michel Boivin présente le plan de
l'ouvrage ainsi que son cadre théorique. Il évoque,
dans un premier temps, le probleme de 'usage du
mot anglais « devotion » pour décrire la pratique
sociale des ‘ibadat, bandagi, bhakti. En effet, ces
termes vernaculaires renvoient, dans le contexte
sud-asiatique, non seulement a la notion de I'amour
spirituel (pyar, ‘iSq) mais aussi aux pratiques de
service social (khidmat), de sacrifice (qurban) et de
vénération. Louvrage ne traite toutefois pas de la
vénération de la figure du Prophete en Asie du Sud,
I'accent est mis plutot sur Iétude de la vénération
des saints locaux. Comment la sainteté locale se
construit-t-elle ? Si les contributions de la premiére
partie abordent cette question a travers l'examen
de l'autorité des figures de sainteté locale, celles de
la seconde sont consacrées a l'espace du sanctuaire
(dargah), ses pratiques rituelles et son pélerinage.

La premiere partie commence par les
contributions d’Alexandre Papas et de Mojan
Membrado sur l'autorité de la figure du galandar,
la mystique vagabonde en pays d’islam (a partir du
xni€ siecle). Alexandre Papas (p. 15-29) souléve, a
partir d'un choix de sources classiques ainsi que de
données issues d'enquétes de terrain, I'historique

(1) Sur ce soufi voir en particulier, voir M. Boivin, Le soufisme
antinomien dans le sous-continent indien: La‘l Shahbaz Qalandar
et son héritage x1i°-xx¢ siécle, Paris, Cerf, 2012.

du pelerinage des galandar-s. Il aborde en premier
lieu des modeles emblématiques pour ce pelerin
particulier. En deuxieme lieu, il montre la signification
de la pauvreté et de I'ascétisme pour celui-ci. Enfin, il
se penche sur les lieux préférés des qalandar-s, ceux
qui ont un réle-clé dans leur pelerinage. Cette analyse
I'ameéne a démontrer que, du point de vue du pélerin
qalandar, I'«anti-structure » (selon la terminologie
du sociologue Victor Turner®)) du pélerinage des
croyants musulmans ordinaires, de méme que des
soufis institutionnalisés, ne serait qu’'une illusion.
Pour sa part, Mojan Membrado (p. 31-46) illustre, par
deux lectures différentes, I'influence des galandar-s
errants du xui€ au xve siecle sur la communauté
kurde Yarsan, connue sous le nom d’Ahl-e Haqq
(Fideles de Vérité). Elle étudie d’abord l'usage du
terme galandar par les Ahl-e Haqq en s'appuyant
notamment sur les écrits d'un maitre Ahl-e Haqq
de I¢poque contemporaine, Hajj Ne‘matollah Mokri
Jeyhunabadi (1288-1338/1871-1920). Puis, dans un
second temps, elle met en lumiére des liens entre la
branche Ayazi des Ahl-e Haqq et la Khaksariyyeh, un
ordre mystique iranien contemporain influencé par
des galandar-s indiens.

Les trois contributions suivant celle de Mojan
Membrado examinent la construction de l'autorité
spirituelle dans le culte de trois soufis célebres du
sous-continent indo-pakistanais. Omar Kasmani
(p. 47-62) s'interroge sur la construction de l'autorité
des femmes ascetes (fagira-s), dévotes de La‘l
Sahbaz Qalandar a Sihwan @), Ute Falasch (p. 63-78)
s'intéresse, quantaelle, a la construction de l'autorité
par des gestionnaires du sanctuaire de Badi” al-Din
Shah Madar (m. 1434) a Makanpur, village situé
dans l'état de I'Uttar Pradesh, Inde. Ces derniers,
descendants de Shah Madar, se trouvent par ailleurs a
la téte de l'ordre soufi Madariyya en tant que maitres
spirituels (pir-s)“). Enfin, Delphine Ortis (p. 79-99)
souligne I'importance de la pratique rituelle dans la
fabrique de la sainteté de Ghazi Miyan (ca. xI®s?)
et étudie ses rapports avec trois discours différents
sur ce dernier: celui des desservants (khuddam)
du sanctuaire de Ghazi Miyan, au nord de la ville

(2) Sur l'anti-structure voir Victor Turner, Dramas, Fields and
Metaphors. Symbolic Action in Human Societies, Ithaca, Cornell
University Press, 1974, p. 166-230.
(3) Voir également sur les fakir-s, M. Boivin, «Le qalandar et
le shah: les savoirs fakirs et leur impact sur la société du Sud
Pakistan », Archives des sciences sociales des religions 154 (2011),
p. 101-120.
(4) Pour une étude plus détaillée, voir son ouvrage, U. Falasch,
Heiligkeit und Mobilitdit. Die Madariyya Sufibruderschaft und ihr
Grtinder Badi” al-Din Shah Madar in Indien, 15. - 19. Jahrhundert,
Berlin, LIT Verlag, 2015.

|

BCAI 33 25 |

BCAI 33 (2019) Boivin Michel, Delage Rémy (eds.): Devotional Islam in Contemporary South Asia. Shrines, Journeys and Wanderers, recensé par Zahir Bhalloo
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

de Bahraich dans I'Uttar Pradesh; puis celui d’'une
hagiographie composée au début du xvi€ siecle, et
finalement celui des ballades chantées par les Dafalj,
une sous-caste de musiciens itinérants de I'Inde du
Nord jouant du tambour nommé dadf.

Les deux premiers articles de la deuxieme
partie de lI'ouvrage concernent les sanctuaires de
deux soufis célebres de la confrérie Chistiyya en
Asie du Sud, Nizam al-Din Awliya’ (m. 1325) et son
prédécesseur, Farid al-Din Mas‘id Ganj-e Sakar
(m. 1265), mieux connu sous le nom de Baba Farid.
Mikko Vittamaki (p. 103-118) met en relief les
spécificités, en fonction de l'espace ou s'est déroulée
la performance, de deux assemblés de gawwali>: la
premiére a lieu devant un groupe restreint d'adeptes
de Nizam al-Din, dans sa cellule de méditation, le
Chilla Sarif, située a environ un kilomeétre a l'est de
son sanctuaire a Delhi, et la seconde, un concert
de gawwali ouvert au public, est organisée a I'Urs
Mabhal, un hall situé sur la céte est du sanctuaire.
Muhammad Mubeen (p. 119-137) s'attache, par
la suite, a déméler, du xie€ siecle. jusqu'au présent,
I'évolution de l'espace et de I'administration du
sanctuaire de Baba Farid a Pakpattan dans le Panjab
pakistanais. Puis, Jirgen Schaflechner (p. 138-155)
présente une étude sur le pélerinage a la déesse
Hinglaj Devi/Bibi Nani, dont le sanctuaire se trouve
dans une grotte, a 250 kilometres a l'ouest de Karachi,
dans la province du Baloutchistan. Il examine dans
quelle mesure les sources vernaculaires et coloniales
qui portent sur cet ancien sanctuaire, partagé
entre hindous et musulmans, servent a fabriquer
aujourd’hui l'altérité, a savoir la distinction entre
pelerins, dévots de la déesse, et touristes venus faire
un pique-nique.

Enfin, al'appui des sources écrites par des maitres
spirituels (pir-s) d'une branche de l'ordre Qadiriyya
a Hyderabad, Inde, Mauro Valdinoci (p. 156-173)
analyse la facon dont ceux-ci arrivent a légitimer
la visite pieuse (ziydra) aux sanctuaires soufis face
a la critique des mouvements sunnites orthodoxes
indiens comme les Ahl-e Hadith et Tablight Jama‘at.
La derniere contribution de l'ouvrage, celle d’Alix
Philippon (p. 174-189), étudie les retombées
politiques de la nationalisation des sanctuaires soufis
au Pakistan, a la suite de la création, en 1959, d’'un
ministére des biens religieux (awqdf) par le général
Ayub Khan, a travers le cas de contestations récentes

(5) Surle gawwali, voir en particulier D. Matringe, « Une séance
de gavvali archétypale. Introduction, traduction et commen-
taire » dans Annie Montaur dir. Rajasthan, ses dieux, ses héros,
ses hommes, Paris, INALCO, 2000, p. 121-154.

|

autour du contréle de la gestion du sanctuaire de
Miyan Mir, un soufi gadiri du xvi€s,, a Lahore.
Grace a la richesse des contributions de ce
volume, on se rend compte a quel point son fil
directeur, qui repose sur I'analyse de l'espace stricto
sensu comme un lieu « pratiqué », selon les termes
de Michel de Certeau(®, peut étre utile pour
comprendre l'islam « populaire », aussi bien ses
figures d’'autorité que ses pratiques dévotionnelles.

Zahir Bhalloo

(CEIAS/EHESS, Paris/Berlin Graduate School Muslim
Cultures and Societies,

Freie Universitdt Berlin)

(6) Michel de Certeau, «Pratiques d'espace », Linvention du
quotidien. 1. arts de faire, Paris, Gallimard, coll. «folio », 1990,
p. 172-174.

|

BCAI 33 26
BCAI 33 (2019) Boivin Michel, Delage Rémy (eds.): Devotional Islam in Contemporary South Asia. Shrines, Journeys and Wanderers, recensé par Zahir Bhalloo
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

