
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 33	 25

Boivin �Michel, Delage Rémy, eds. 
Devotional Islam in Contemporary South Asia. 
Shrines, Journeys and Wanderers

London, Routledge, [Routledge 
Contemporary South Asia Series 107], 
2016, 195 p. 
ISBN : 9780415657501

Cet ouvrage collectif réunit dix contributions 
du colloque international « Shrines, Pilgrimages and 
Wanderers », organisé, à Paris, du 23 au 24 septembre 
2010, par Michel Boivin (CNRS) et Rémy Delage 
(CNRS) au Centre d’études de l’Inde et de l’Asie du 
Sud (CEIAS/EHESS). Ce colloque s’inscrivait dans le 
cadre des activités de la Mission interdisciplinaire 
française du Sindh (MIFS) lancée en 2008 par 
Michel Boivin afin de réaliser une monographie sur 
Sihwān Šarīf, petite localité située dans le centre du 
Sindh, abritant l’un des plus importants sanctuaires 
soufis d’Asie du Sud, celui de ʿUthmān Marwandī, 
plus connu sous le nom de Laʿl Šāhbāz Qalandar 
(ca. 1177-1274) (1).

Dans son introduction, « Authority, shrines and 
spaces: scrutinizing devotional islam from South 
Asia » (p. 1-11), Michel Boivin présente le plan de 
l’ouvrage ainsi que son cadre théorique. Il évoque, 
dans un premier temps, le problème de l’usage du 
mot anglais « devotion » pour décrire la pratique 
sociale des ʿibādat, bandagī, bhaktī. En effet, ces 
termes vernaculaires renvoient, dans le contexte 
sud-asiatique, non seulement à la notion de l’amour 
spirituel (pyar, ʿišq) mais aussi aux pratiques de 
service social (khidmat), de sacrifice (qurbān) et de 
vénération. L’ouvrage ne traite toutefois pas de la 
vénération de la figure du Prophète en Asie du Sud, 
l’accent est mis plutôt sur l’étude de la vénération 
des saints locaux. Comment la sainteté locale se 
construit-t-elle ? Si les contributions de la première 
partie abordent cette question à travers l’examen 
de l’autorité des figures de sainteté locale, celles de 
la seconde sont consacrées à l’espace du sanctuaire 
(dargāh), ses pratiques rituelles et son pèlerinage.

La première partie commence par les 
contributions d’Alexandre Papas et de Mojan 
Membrado sur l’autorité de la figure du qalandar, 
la mystique vagabonde en pays d’islam (à partir du 
xiiie siècle). Alexandre Papas (p. 15-29) soulève, à 
partir d’un choix de sources classiques ainsi que de 
données issues d’enquêtes de terrain, l’historique 

(1)  Sur ce soufi voir en particulier, voir M. Boivin, Le soufisme 
antinomien dans le sous-continent indien : Laʿl Shāhbāz Qalandar 
et son héritage xiiie-xxe siècle, Paris, Cerf, 2012. 

du pèlerinage des qalandar-s. Il aborde en premier 
lieu des modèles emblématiques pour ce pèlerin 
particulier. En deuxième lieu, il montre la signification 
de la pauvreté et de l’ascétisme pour celui-ci. Enfin, il 
se penche sur les lieux préférés des qalandar-s, ceux 
qui ont un rôle-clé dans leur pèlerinage. Cette analyse 
l’amène à démontrer que, du point de vue du pèlerin 
qalandar, l’« anti-structure » (selon la terminologie 
du sociologue Victor Turner (2)) du pèlerinage des 
croyants musulmans ordinaires, de même que des 
soufis institutionnalisés, ne serait qu’une illusion. 
Pour sa part, Mojan Membrado (p. 31-46) illustre, par 
deux lectures différentes, l’influence des qalandar-s 
errants du xiiie au xve  siècle sur la communauté 
kurde Yārsān, connue sous le nom d’Ahl-e Ḥaqq 
(Fidèles de Vérité). Elle étudie d’abord l’usage du 
terme qalandar par les Ahl-e Ḥaqq en s’appuyant 
notamment sur les écrits d’un maitre Ahl-e Ḥaqq 
de l’époque contemporaine, Ḥajj Neʿmatollāh Mokri 
Jeyhunābādī (1288-1338/1871-1920). Puis, dans un 
second temps, elle met en lumière des liens entre la 
branche Ayāzī des Ahl-e Ḥaqq et la Khâksâriyyeh, un 
ordre mystique iranien contemporain influencé par 
des qalandar-s indiens. 

Les trois contributions suivant celle de Mojan 
Membrado examinent la construction de l’autorité 
spirituelle dans le culte de trois soufis célèbres du 
sous-continent indo-pakistanais. Omar Kasmani 
(p. 47-62) s’interroge sur la construction de l’autorité 
des femmes ascètes (faqīra-s), dévotes de Laʿl 
Šāhbāz Qalandar à Sihwān (3). Ute Falasch (p. 63-78) 
s’intéresse, quant à elle, à la construction de l’autorité 
par des gestionnaires du sanctuaire de Badīʿ al-Dīn 
Shāh Madār (m. 1434) à Makanpur, village situé 
dans l’état de l’Uttar Pradesh, Inde. Ces derniers, 
descendants de Shāh Madār, se trouvent par ailleurs à 
la tête de l’ordre soufi Madāriyya en tant que maîtres 
spirituels (pīr-s) (4). Enfin, Delphine Ortis (p. 79-99) 
souligne l’importance de la pratique rituelle dans la 
fabrique de la sainteté de Ghāzī Miyān (ca. xie s ?) 
et étudie ses rapports avec trois discours différents 
sur ce dernier : celui des desservants (khuddām) 
du sanctuaire de Ghāzī Miyān, au nord de la ville 

(2)  Sur l’anti-structure voir Victor Turner, Dramas, Fields and 
Metaphors. Symbolic Action in Human Societies, Ithaca, Cornell 
University Press, 1974, p. 166-230.
(3)  Voir également sur les fakīr-s, M. Boivin, « Le qalandar et 
le shāh : les savoirs fakirs et leur impact sur la société du Sud 
Pakistan », Archives des sciences sociales des religions 154 (2011), 
p. 101-120.
(4)  Pour une étude plus détaillée, voir son ouvrage, U. Falasch, 
Heiligkeit und Mobilität. Die Madāriyya Sufibruderschaft und ihr 
Gründer Badīʿ al-Dīn Shāh Madār in Indien, 15. - 19. Jahrhundert, 
Berlin, LIT Verlag, 2015.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 33 (2019) Boivin Michel, Delage Rémy (eds.): Devotional Islam in Contemporary South Asia. Shrines, Journeys and Wanderers, recensé par Zahir Bhalloo
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 33	 26

de Bahraich dans l’Uttar Pradesh ; puis celui d’une 
hagiographie composée au début du xviie siècle, et 
finalement celui des ballades chantées par les Dafālī, 
une sous-caste de musiciens itinérants de l’Inde du 
Nord jouant du tambour nommé dāf.

Les deux premiers articles de la deuxième 
partie de l’ouvrage concernent les sanctuaires de 
deux soufis célèbres de la confrérie Chištiyya en 
Asie du Sud, Niẓām al-Dīn Awliyā’ (m. 1325) et son 
prédécesseur, Farīd al-Dīn Masʿūd Ganj-e Šakar 
(m. 1265), mieux connu sous le nom de Bābā Farīd. 
Mikko Vittamäki (p. 103-118) met en relief les 
spécificités, en fonction de l’espace où s’est déroulée 
la performance, de deux assemblés de qawwālī (5) : la 
première a lieu devant un groupe restreint d’adeptes 
de Niẓām al-Dīn, dans sa cellule de méditation, le 
Chilla Šarīf, située à environ un kilomètre à l’est de 
son sanctuaire à Delhi, et la seconde, un concert 
de qawwālī ouvert au public, est organisée à l’Urs 
Maḥal, un hall situé sur la côte est du sanctuaire. 
Muhammad Mubeen (p. 119-137) s’attache, par 
la suite, à démêler, du xiiie siècle. jusqu’au présent, 
l’évolution de l’espace et de l’administration du 
sanctuaire de Bābā Farīd à Pakpattan dans le Panjab 
pakistanais. Puis, Jürgen Schaflechner (p. 138-155) 
présente une étude sur le pèlerinage à la déesse 
Hinglāj Devī/Bībī Nānī, dont le sanctuaire se trouve 
dans une grotte, à  250 kilomètres à l’ouest de Karachi, 
dans la province du Baloutchistan. Il examine dans 
quelle mesure les sources vernaculaires et coloniales 
qui portent sur cet ancien sanctuaire, partagé 
entre hindous et musulmans, servent à fabriquer 
aujourd’hui l’altérité, à savoir la distinction entre 
pèlerins, dévots de la déesse, et touristes venus faire 
un pique-nique.

Enfin, à l’appui des sources écrites par des maîtres 
spirituels (pīr-s) d’une branche de l’ordre Qādiriyya 
à Hyderabad, Inde, Mauro Valdinoci (p. 156-173) 
analyse la façon dont ceux-ci arrivent à légitimer 
la visite pieuse (ziyāra) aux sanctuaires soufis face 
à la critique des mouvements sunnites orthodoxes 
indiens comme les Ahl-e Hadīth et Tablīghī Jamāʿat. 
La dernière contribution de l’ouvrage, celle d’Alix 
Philippon (p. 174-189), étudie les retombées 
politiques de la nationalisation des sanctuaires soufis 
au Pakistan, à la suite de la création, en 1959, d’un 
ministère des biens religieux (awqāf) par le général 
Ayub Khan, à travers le cas de contestations récentes 

(5)  Sur le qawwālī, voir en particulier D. Matringe, « Une séance 
de qavvālī archétypale. Introduction, traduction et commen-
taire » dans Annie Montaur dir. Rajasthan, ses dieux, ses héros, 
ses hommes, Paris, INALCO, 2000, p. 121-154. 

autour du contrôle de la gestion du sanctuaire de 
Miyān Mīr, un soufi qādirī du xviie s., à Lahore.

Grâce à la richesse des contributions de ce 
volume, on se rend compte à quel point son fil 
directeur, qui repose sur l’analyse de l’espace stricto 
sensu comme un lieu « pratiqué », selon les termes 
de Michel de Certeau (6), peut être utile pour 
comprendre l’islam « populaire », aussi bien ses 
figures d’autorité que ses pratiques dévotionnelles.

Zahir Bhalloo 
(Ceias/Ehess, Paris/Berlin Graduate School Muslim 

Cultures and Societies, 
Freie Universität Berlin)

(6)  Michel de Certeau, « Pratiques d’espace », L’invention du 
quotidien. 1. arts de faire, Paris, Gallimard, coll. « folio », 1990, 
p. 172-174.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 33 (2019) Boivin Michel, Delage Rémy (eds.): Devotional Islam in Contemporary South Asia. Shrines, Journeys and Wanderers, recensé par Zahir Bhalloo
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

