| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

BENKHEIRA Mohammed Hocine

La maitrise de la concupiscence.

Mariage, célibat et continence sexuelle en Islam,
des origines au x¢/xvi® siécle

Paris, Vrin, Etudes musulmanes
2017, 504 p.
ISBN:978-2-7116-2751-6

Clest a un sujet passionnant que M. H. Benkheira
consacre ce volumineux ouvrage: la question de
l'attitude, ou plutot des attitudes, des savants des
premiers siécles de l'islam face au mariage et au
célibat. Ce sont la des thémes connexes aux sujets
précédemment traités par l'auteur, Directeur détudes
ala section des Sciences religieuses de I'Ecole pratique
des Hautes Etudes et spécialiste de la formation des
doctrines juridiques de I'islam a I'époque médiévale.
L'ouvrage est fortement marqué par ce contexte
institutionnel, puisqu’il nait des réflexions menées par
M. H. Benkheira lors de séminaires qu'il a assurés a
I'EPHE entre 2005 et 2013, et senrichit de discussions
avec plusieurs collegues de ce méme établissement.
Il se nourrit enfin de plusieurs articles récents de
l'auteur portant sur l'attitude du droit musulman
envers certaines pratiques sexuelles.

Le cceur de l'ouvrage est une enquéte minutieuse
menée sur une inflexion conséquente de la doctrine
de l'islam: alors que les textes les plus anciens,
jusquau 118/ vine® siecle, insistent sur I'importance du
mariage et expriment une répugnance ouverte pour
le célibat et les célibataires, une rupture se fait jour a
partir du 1i¢/ix¢ siecle, o certains juristes formulent
une doctrine acceptant le célibat, sans pour autant
I'exalter. Dans les siecles suivants, il devient plus
largement admis que le célibat puisse étre choisi par
une minorité de musulmans se dédiant a la dévotion
et/ou aux sciences religieuses. La doctrine dominante,
qualifiée par M. H. Benkheira de «nataliste », reste
cependant favorable au mariage, dont la finalité est
d’engendrer une descendance.

Une grande partie de l'ouvrage s’attache a
retracer minutieusement, a travers les différents
corpus de textes disponibles (Coran et exégeése
coranique, hadiths, textes juridiques, mais aussi traités
soufis et médicaux, ouvrages prosopographiques et
littérature chrétienne), les mutations de la fagon de
traiter de la question du mariage et du célibat, selon
les termes, les méthodes et les objectifs propres
a chacun de ces corpus. Il s'agit donc d’examiner
le cheminement d’idées normatives, susceptibles
d'étre modifiées par les pratiques comme d’agir
en retour sur elles. Les précédents ouvrages de
M. H. Benkheira, intitulés Lamour de la Loi. Essai sur

la normativité en islam (Paris, PUF, coll. « Politique
|

d’aujourd’hui », 1997) (consacré en grande partie
au higab) et Islam et interdits alimentaires. Juguler
lanimalité (Paris, PUF, coll. « Pratiques théoriques »,
2000), s'interrogeaient déja sur les rapports entre
normativité juridique et pratiques rituelles de I'islam.
La lecture anthropologique des textes normatifs se
retrouve dans La maitrise de la concupiscence, ainsi
que l'effort permanent de chronologie qui permet de
retracer I'histoire de ces textes, mais aussi de replacer
I'évolution des doctrines dans un contexte plus large.
Les textes étudiés appartiennent majoritairement
au sunnisme, bien qu’une place soit accordée aux
auteurs imamites; p. 15, M. H. Benkheira déplore
de n‘avoir pas pu élargir son enquéte aux domaines
zaydite ou ibadite par manque d'acces a des éditions
de sources de qualité. Bien que le titre indique
que l'enquéte se poursuive jusqu'au x¢/xvi¢siecle,
I'analyse est centrée sur les ni¢/1xe-vi¢/xu€ siecles,
période décrite comme marquant un véritable
renversement en matiére de théorie du célibat.

L'ouvrage se compose de cing chapitres. Le
premier, intitulé « Poser le probléme », annonce
les theéses développées dans les chapitres suivants
tout en discutant des questions d’historiographie
posées par les sources, notamment en matiere de
connaissance de la période ancienne de l'islam.
M. H. Benkheira montre que la question du célibat
n'est presque jamais abordée dans les tous premiers
siécles de l'islam, en raison de la domination de
la doctrine « nataliste », selon laquelle le devoir
du croyant est de se marier afin dengendrer une
descendance nombreuse. Le théeme du célibat
est ainsi totalement absent des compilations de
hadiths anciennes, qui jusqu’au 1¢/vin® siecle se
contentent d'exhorter au mariage. Au 11¢/1x¢ siecle,
l'inclusion dans ces compilations, y compris dans
celles qui furent canonisées par la suite, de traditions
défavorables au célibat exprimerait qu’'un débat
nouveau, sur ce theme, a vu le jour. Au siecle suivant,
cependant, des hadiths favorables au célibat, voire
hostiles au mariage, apparaissent dans les ouvrages
sunnites que M. H. Benkheira interpréte comme
étant la conséquence du soutien a ces theses d’'un
groupe en voie de formation, celui des soufis, issu de
la catégorie des renoncants (zuhhad).

Le second chapitre est consacré a la doctrine
« nataliste », également qualifiée de « théo-
démographique », qui est la plus ancienne en islam, et
dont la thése est résumée par un hadith qui fait dire
a Muhammad: « Celui qui ne se marie pas n'est pas
des miens ». Létude de différents hadiths favorables
au mariage circulant au 11¢/vin® siecle en dégage les
thématiques: le mariage est un commandement
religieux, qui fait partie de la « voie » (fitra) ou de la

«reégle » (sunna) du Propheéte, et seul en est dispensé
|

BCAI 33

19

BCAI 33 (2019) Benkheira Mohammed Hocine: La maitrise de la concupiscence. Mariage, célibat et continence sexuelle en Islam, des origines au xe/xvie siecle, recensé
par Vanessa Van Renterghem
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

celui qui n'a pas les moyens matériels de se marier,
et donc d’entretenir une famille. I sera conseillé a ce
dernier d'endurer un jeline perpétuel, susceptible,
en affaiblissant son organisme, de l'aider a observer
la continence sexuelle nécessaire a son état. Dans
I'argumentation juridico-théologique, le mariage a
comme finalité premiére la procréation, qui permet
d’accroitre le nombre de croyants et de perpétuer la
Umma, doctrine que M. H. Benkheira met en relation
avec les besoins démographiques d’'un monde
en rivalité politique et militaire avec ses voisins,
notamment I'Empire byzantin. Le mariage a aussi une
finalité sociale qui est dobtenir la chasteté de tous,
hommes et femmes, en affaiblissant les risques de
relations illicites (chasteté qui n'est pas a comprendre
ici comme le fait de renoncer aux relations charnelles,
mais plutot comme celui d'éviter les relations extra-
conjugales). Le contrat de mariage implique d‘ailleurs
de la part des deux époux de satisfaire au devoir
conjugal, sans quoi le conjoint [ésé peut obtenir la
dissolution du lien matrimonial. Le mariage est ainsi
présenté comme une obligation a la fois divine et
sociale, jetant l'opprobre sur les célibataires. Le milieu
des traditionnistes (muhadditiin) du 118/vie siecle
parait entierement favorable au mariage, peut-étre
aussi en raison de I'importance des groupes de
parenté qui voient dans l'institution matrimoniale
une facon d'augmenter les membres affiliés a leur
groupe, et donc leur influence sociale.

L'auteur revient, dans le chapitre 3, sur une
controverse ancienne qui aurait eu lieu a Médine
vers I'an 3 ou 4 de I'hégire, celle des « Compagnons
qui ont voulu se faire eunuques ». Le souvenir de
cette controverse a été conservé dans un ensemble
de traditions prophétiques attestées au 11/ Vi€ siecle,
et qui sont a cette époque réinterprétées en fonction
d’'une nouvelle polémique centrée sur la critique
du célibat percu comme une pratique venue du
monachisme chrétien. Ces récits ont aussi joué un
role dans l'exégése du verset coranique 5, 87 («ne
déclarez pas illicites les excellentes nourritures
que Dieu vous a permises(" »), alors interprété
comme une condamnation du monachisme. Ces
traditions témoignent de l'existence, dans la premiere
communauté musulmane, d’individus défendant
différentes pratiques «ascétiques » incluant parfois
le célibat, et toujours la continence sexuelle; ce
petit groupe aurait été responsable de la « premiére
contestation de la conception holiste du mariage »
en islam (p. 172). M. H. Benkheira les voit comme
des individus issus de mouvements radicaux judéo-
chrétiens adeptes de semblables pratiques, comme

(1) Trad. Denise Masson.
|

I'encratisme, un courant rigoriste du christianisme
ancien. Une fois convertis a l'islam, ils auraient
poursuivi ces pratiques, se heurtant a une ferme
condamnation, par Muhammad lui-méme, a qui un
hadith dont plusieurs versions circulent a partir de
la fin du n¢/vie siecle leur fait répondre: «Je jetine
et je mange, je prie et je dors, jai des épouses. Qui
ne suit pas ma regle (sunna) n'est pas des miens
(laysa minni) » (cité p. 181). ‘Utman ibn Maz‘un,
I'un des Compagnons, adepte de la continence
sexuelle et que plusieurs récits mettent en scéne
demandant au Prophete l'autorisation de se castrer,
est rappelé a lordre par Muhammad, qui rejette aussi
les tentations connexes du végétarisme et de la vie
errante (siyaha).

Le quatrieme chapitre s'intéresse au discours
juridique postérieur au 11¢/1x¢ siecle. Dans le corpus
du droit musulman (figh), il faut attendre l'ceuvre
d’al-Safi‘T (m. 204/830) pour voir abordée la question
du célibat, désormais considéré comme licite sous
certaines conditions, tandis que les traités malékites
et hanafites nen discuteront que deux siécles plus
tard. La doctrine « nataliste » favorable au mariage
n'en disparait pas pour autant, et reste méme
majoritaire, et ce jusqu’a I'époque contemporaine;
elle demeure par exemple défendue par la plupart
des juristes hanbalites. Mais al-Safi‘i est le premier
juriste a accepter comme licite le célibat, si ’lhomme
n'est pas en état, pour des raisons physiologiques
(impuissance) ou autres (absence de libido), doffrir
a son épouse la vie sexuelle et la descendance
auxquelles le mariage lui donne droit. Lobligation
du mariage devient, par ailleurs, non plus universelle,
mais réservée a ceux qui craignent de pécher s'ils
restent célibataires, nouvelle orientation plus morale
que théologique (p. 246).

Par la suite, de nombreux débats opposerent
jusqu’aux juristes d'un méme madhab, pour savoir si
le mariage devait étre considéré comme obligatoire,
recommandé ou bien tout simplement permis. La
question juridique du mariage fut d’ailleurs revisitée
lorsque les juristes commencerent a distinguer entre
les obligations individuelles de chaque croyant (fard
ayn) et les obligations collectives (fard kifaya) qui
peuvent étre déléguées a une partie de la Umma,
comme le gihad ou les sciences religieuses (“ilm).
La plupart des juristes firent alors du mariage une
obligation collective, permettant ainsi I'existence du
célibat, a condition qu'il soit réservé a une minorité
de croyants. Peu a peu, I'idée se répandit que le célibat
n'‘était pas uniquement acceptable lorsqu'il était subi,
mais qu'il pouvait également représenter un choix
licite pour une fraction de la société préférant se
mettre au service de Dieu et des sciences religieuses.

Ces développements sont concomitants avec
|

.

| BCAI 33

20

BCAI 33 (2019) Benkheira Mohammed Hocine: La maitrise de la concupiscence. Mariage, célibat et continence sexuelle en Islam, des origines au xe/xvie siecle, recensé
par Vanessa Van Renterghem
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

I'apparition ou le renforcement de themes misogynes
dans le hadith et les autres types de textes, a partir du
Ivé/x¢ siecle. M. H. Benkheira en tire une conclusion
appuyant la thése de Juynboll selon laquelle les
tendances misogynes, déclinées selon plusieurs
thématiques (les femmes ont peu de religion, sont
une épreuve (fitna) pour les hommes, font partie de
I'armée de Satan...), seraient nées dans le milieu des
zuhhdd avant de se diffuser plus largement a partir
de cette période.

Le chapitre 5 examine différents discours qui
ont concouru a exalter «la dignité du célibat »,
issus de différents milieux et qui pénétrérent peu a
peu la pensée religieuse. Apparaissent ainsi a la fin
du mi¢/ix¢ siecle des hadiths et des récits hostiles a
la famille, comme en témoigne la compilation du
hanbalite Ibn Abi al-Dunya (m. 281/894), le Livre de
la famille (Kitab al-‘iyal), qui en contient 674. Les
thématiques majeures en sont la condamnation
d’'une descendance trop nombreuse, mais aussi des
assertions plus générales et parfois surprenantes
comme «la famille, c’est la perdition ! » (cité p. 365).
Vers le 1v¢/x€ siecle, période de «réinterprétation
de la pensée religieuse primitive dans sa totalité »
(p- 379), sopere également une euphémisation de la
sexualité de Muhammad: l'idée s'impose que la vie
sexuelle bien remplie du Prophéte n’était pas due a
un exces de sensualité de sa part, mais a la volonté
divine (soit en récompense pour sa dévotion, soit afin
d'offrir un modeéle a ses fideéles, etc.). Ainsi, I'épisode
du mariage de Muhammad avec sa cousine Zaynab
bint Gahs, épouse de son fils adoptif Zayd répudiée
par ce dernier, est interprété comme une abrogation
de la filiation adoptive et non comme leffet d’'une
« passion » déraisonnable du Propheéte (p. 395).
D’autres discours se montrent favorables au célibat,
parfois au prix d’'une hostilité marquée envers les
femmes mais aussi envers les enfants. M. H. Benkheira
interprete ce point comme le fruit d’'un contexte
fortement teinté d’attentes eschatologiques, et de
I'idée récurrente que la fin des temps et le Jugement
dernier étaient proches, rendant inutile d’avoir une
descendance (p. 337). Les milieux soufis, eux, sont
partagés sur la question du célibat, bien que l'idée
qu’'un novice (murid) doive éviter de se marier soit
majoritaire. La falsafa participe indirectement au
débat en développant l'idée que la raison (“agl)
permet a 'homme de dominer ses appétits. Enfin,
on trouve dans les textes médicaux des arguments
en faveur du mariage comme du célibat, car si les
médecins affirment que le plaisir sexuel favorise la
procréation et que l'activité sexuelle contribue a
conserver une santé équilibrée, ils mettent également
en garde contre I'exces de coit, réputé affaiblir

l'organisme. En définitive, si a partir du 1ve/x® siecle
|

des discours favorables au célibat apparaissent,
le mariage demeure la pratique tres largement
dominante et « l'opposition mariage/célibat ne joue
pas un réle structurant sur le plan institutionnel »
(p. 454), ne contribuant pas, comme ce fut le cas dans
le christianisme occidental, a distinguer un clergé
célibataire et continent de la masse des fideles. Le
célibat, en conclut M. H. Benkheira, n'est jamais posé
en islam comme une condition nécessaire d'acces
au salut, pas plus que la virginité ou la continence
sexuelle (féminine comme masculine) ne sont
encensées en elles-mémes. Inversement, désir et
plaisir sexuel ne sont jamais entachés de culpabilité.

Dans sa conclusion, I'auteur revient sur la
notion de sexualité, affirmant de fagon, au premier
abord, surprenante qu’«il n’y a pas de “sexualité” en
islam » (p. 455). Il veut affirmer par la, qu'en islam,
«la sexualité n'a aucune autonomie ni ne joue un
role cardinal » (p. 457), appétit sexuel et appétit
alimentaire étant traités de la méme facon dans
les textes théoriques. Il faut, pour souscrire a ces
affirmations, rappeler que l'on se place ici du coté
des discours normatifs et non des pratiques sexuelles,
sur lesquelles nous restons fort mal renseignés par
manque de sources. Mais méme lorsque le droit
assigne une finalité reproductrice au mariage et a
l'activité sexuelle qui en découle, il autorise certaines
pratiques entravant la reproduction, comme le
coitus interruptus (mais pas le coit anal, assimilé a
I'homosexualité), admettant la recherche du plaisir
individuel tandis que la procréation reste une
obligation avant tout collective (p. 466).

On l'aura compris, I'horizon de l'ouvrage est
beaucoup plus large que l'objet formulé dans le
titre. Le souci de partir des textes, toujours en les
contextualisant et en prétant une attention totale
a la chronologie, permet a M. H. Benkheira de
retracer avec finesse et précision I'évolution des
discours issus de différents milieux: traditionnistes,
juristes, exégetes, renoncants puis soufis, mais
aussi médecins ou historiens auteurs de textes
prosopographiques ou hagiographiques. L'attention
portée aux divergences et inflexions au sein d’'un
méme courant religieux ou d'un méme madhab
juridique est particulierement appréciable, mettant
en lumiére la diversité d'opinions des juristes, ce
qui éclaire la flexibilité et le caractére évolutif d’'un
droit musulman trop souvent présenté comme
figé. Lanalyse montre surtout la facon dont les
différents acteurs de la définition en formation de
I'islam et de Iélaboration de ses doctrines, au cours
des premiers siecles de son histoire, dialoguent
en permanence les uns avec les autres, mais sont
aussi perméables a des thématiques sociales ou a

I'évolution des pratiques. Le figh se nourrit ainsi de
|

BCAI 33

=4

BCAI 33 (2019) Benkheira Mohammed Hocine: La maitrise de la concupiscence. Mariage, célibat et continence sexuelle en Islam, des origines au xe/xvie siecle, recensé
par Vanessa Van Renterghem
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

la Tradition (Sunna), elle-méme sensible a I'existence
de controverses ou de débats parmi les musulmans,
comme en témoigne le fait que le célibat, présenté
sous un jour trés négatif pendant deux siecles, ait
fait l'objet d’'une revalorisation progressive jusqu’a
devenir, chez des auteurs dépoque mamelouke
comme al-Dahabi, une qualité décernée a certains
ascetes ou hommes de religion. Lexégése coranique
n'est pas en reste, et M. H. Benkheira rappelle
comment la contextualisation de la révélation de
certains versets — les cas étudiés ici étant les versets 5,
87 (voir p. 180) et 33, 37 (p. 395), ce dernier étant lié
au mariage du Prophéte avec Zaynab bint Gahs — est
utilisée par les exégetes (mufassiriin) pour en infléchir
I'interprétation en fonction de débats propres a leur
époque. On peut regretter que les versets coraniques
ne soient pas toujours textuellement cités, au moins
lors de leur premiere occurrence, contraignant le
lecteur a une recherche externe.

Lévolution du discours normatif sur le mariage
et le célibat est aussi rapportée aux mutations des
sociétés et du systéme de gouvernement des Etats
musulmans. L'émergence d’un discours favorable au
célibat, sans doute issu du milieu des renongants
(zuhhad) et repris par les soufis a partir du 1v¢/
x¢ siecle, témoigne pour M. H. Benkheira a la fois
d’'un remodelage de la Tradition et de la doctrine
juridique et religieuse, mais aussi d’'une mutation
fondamentale que l'auteur qualifie de « renversement
institutionnel », défini par le remplacement de la
figure du calife par le corps des oulémas comme
«instance de la légitimité » (p. 10-11). Le discours
autorisant le célibat est ainsi compris comme
«I'expression de I'émergence d’'un nouveau pouvoir:
celui des oulémas », qui, «devenus désormais le
Législateur collectif de la Umma » (p. 166), se font
les porteurs d'une théorie nouvelle permettant
de se dispenser du mariage. On aurait souhaité
que l'argumentation a propos de cette mutation
institutionnelle, présentée comme fondamentale,
s'appuie sur quelques exemples précis, car, si le
phénomene est évoqué a plusieurs reprise, il n'est
jamais véritablement démontré ou développé.

Le refus du mariage nait, poursuit M. H. Benkheira,
dans un contexte ou la recherche du savoir religieux
était difficilement compatible avec le fait d'entretenir
une famille nombreuse, a moins de jouir d'une
fortune héritée. Linstitution du wagf, que les
oulémas parviennent a utiliser a leur profit a partir
essentiellement du v¢/xi€ siécle, changera les données
du probléme en fournissant des revenus a certains
de ces experts en sciences religieuses (p. 464), mais,
a cette époque, la licéité du célibat avait été établie
par les juristes, et fut conservée dans le droit aussi

bien que dans d’autres discours, notamment soufis.
|

La maitrise de la concupiscence invite ainsi le
lecteur a suivre une enquéte fascinante sur la facon
dont s'écrit et se forge, au cours des cinq premiers
siecles de I'islam, la doctrine religieuse et juridique,
en rapport avec les évolutions intellectuelles, mais
aussi politiques et sociales de I'époque. Le fait que le
mariage, d'obligation de chacun, devienne un devoir
collectif, est ainsi mis en rapport avec la thématique
de l'individualité, passant d'une « conception holiste
du mariage » (p. 169) dans laquelle les intéréts de
I'individu sont subordonnés a ceux du groupe a une
théorie juridique laissant plus d'espace au choix de
chacun, en fonction des impératifs de sa sexualité
et de sa capacité a maitriser ou non ses appétits.
M. H. Benkheira affirme ainsi au début de I'ouvrage
que « se pencher sur la question du célibat, c’est aussi
aborder le difficile probléeme de Iémergence d’'un
proto-individualisme » (p. 27). Plus loin, 'attrait pour
le célibat est interprété comme une « manifestation
d’un individualisme limité » (p. 57). On peut regretter
que l'ouvrage revienne peu sur la question par la suite,
en dehors de la mise en lumiére de I'émergence d’'un
discours (dd en particulier aux soufis) envisageant
une voie individuelle vers le salut (p. 48).

Les enjeux méthodologiques soulevés par I'étude
sont abordés de front. Lun des problémes récurrents,
pour quis'intéresse a I'histoire des premiers temps de
I'islam, et en particulier de ses premiéeres décennies,
est le caracteére tardif des sources. Les textes
historiographiques mais aussi doctrinaux portant sur
cette période sont en effet postérieurs, au minimum,
d’'un ou deux siécles, et sont entierement modelés
par les enjeux sociétaux, politiques et religieux de
leur époque de rédaction. La Tradition religieuse, en
particulier, représente un véritable « palimpseste »
(p. 94) retravaillé par des générations de musulmans,
par la transmission tant orale qu'écrite. Tout en
rappelant les précautions qu'il convient de prendre
pour l'étude de la période la plus ancienne, tout
particulierement a partir des collections de hadiths,
M. H. Benkheira argumente sur la nécessité de ne pas
disqualifier en bloc I'ensemble de cette tradition et
sur la possibilité quelle offre d'accéder a la période
ancienne, a condition de ne pas perdre de vue le
processus de remodelage auquel elle a été soumise
(voir en particulier la fin du chapitre 1).

Louvrage est fortement marqué par son
contexte de rédaction, contexte globalement hostile
a l'islam et aux musulmans. Plusieurs passages, en
notes ou dans le corps du texte, s'attaquent aux
idées recues, qu'elles soient médiatiques ou issues
de I'historiographie occidentale portant sur I'islam
et son histoire; certaines, cependant, comme la
«sensualité de Muhammad », sont aujourd’hui si

BCAI 33

2e

BCAI 33 (2019) Benkheira Mohammed Hocine: La maitrise de la concupiscence. Mariage, célibat et continence sexuelle en Islam, des origines au xe/xvie siecle, recensé
par Vanessa Van Renterghem
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

peu académiques que la place qui est dévolue a les
contrer peut sembler trop importante.

Lauteur se démarque également de plusieurs
facons décrire I'histoire, comme le biais téléologique
qui, cherchant a éclairer le présent par une vision
univoque d'un passé ne pouvant que mener a la
situation actuelle, restreint la compréhension que
nous avons de I'histoire des périodes anciennes.
Il critique aussi les risques liés a une vision
évolutionniste de I'histoire (p. 90), sans toujours la
départir de ce biais, affirmant par exemple p. 103 que
«la dépénalisation de relations extra-matrimoniales
[...] est déja contenue en puissance dans la pensée
chrétienne de I'Europe occidentale ». Si I'on peut
souscrire aux précédentes mises en garde, il est plus
surprenant de trouver sous la plume de l'auteur
des attaques contre les opposants a l'essentialisme.
M. H. Benkheira reconnait les dangers du fixisme
et de ses préjugés, mais il ajoute: « On peut par
conséquence soupconner ceux qui s'en prennent a
I'essentialisme d'étre des adeptes de I'évolutionnisme
mais aussi d’'un racisme insu » (p. 90). Cette
formulation est pour le moins discutable, et les
opposants a l'idée d’une essence innée et donc
transhistorique des faits et des groupes, dont fait
partie l'auteure de ces lignes, s’y retrouveront bien
peu. Cette assertion est d'autant plus étonnante que
M. H. Benkheira prend, dans I'ensemble de l'ouvrage,
d’extrémes précautions pour ne jamais naturaliser
son objet et, au contraire, en retracer le processus de
construction historique, dont le caractére contextuel
et changeant est au coeur de son analyse. Tenter de
se garder de tout essentialisme en matiére d’histoire
de l'islam ne revient pas a dénier l'existence d’'un
« objet-islam » a travers les dges, mais plutét a refuser
de lui supposer une essence intrinséque et immuable.

Une autre cible de l'auteur est un discours
féministe percu comme réducteur (p. 89), et
rapporté a l'intérét pour les gender studies, qui se
tromperaient d'objet en mettant au premier plan
de I'analyse « I'asymétrie juridique entre les hommes
et les femmes » (p. 104-5). Les militants des Droits
humains sont aussi décrits comme partisans d’'une
«cause religieuse » a leur insu méme (p. 106). Certes,
on comprend I'agacement de I'historien ou de
I'islamologue devant des discours généralisants
sur I'islam, ignorants de I'histoire comme de la
diversité de mondes percus comme homogenes et
a-historiques. Il faut cependant distinguer le lieu de
I'analyse académique et celui du discours médiatique.
S'il faut souhaiter que le second prenne plus en
compte les acquis de la premiere, les controverses
qui lui sont ici adressées, a mon sens, entravent plus
la démonstration scientifique qu'ils ne la servent. Le

féminisme, mouvement militant dont les objectifs
|

ne sont pas a mettre en discussion ici, ne peut en
aucun cas étre assimilé aux gender studies, dont I'objet
d’étude est tout aussi légitime que celui du présent
ouvrage, si lon admet comme inévitable que tout
regard postérieur sur un objet détude est déterminé
par le contexte dans lequel écrivent les historien.ne.s
qui s’y intéressent, et comporte en conséquence
des risques de questionnement anachronique. Il
est tout autant difficile de souscrire a l'assertion
selon laquelle le patriarcat serait une simple vision
de l'esprit de «certains polémistes » (p.299): sans
dénier la charge idéologique du vocabulaire utilisé
par I'historien.ne, on peut affirmer qu’analyser la
structure sociale d'une société historiquement
donnée comme patriarcale n'est pas identique au fait
de militer contre le patriarcat dans sa propre société,
et encore moins a celui de vouloir I'abolir dans des
sociétés autres. Inversement, il est déconcertant de
lire que la loi successorale islamique est « égalitaire
quant au fond » (car elle ignore le droit d’ainesse,
p. 463, note 2), car on ne peut la considérer comme
telle qu'a condition d’admettre avec elle I'inégalité
juridique de 'homme et de la femme, comme du
musulman et du non musulman.

Par ailleurs, on peut noter que si M. H. Benkheira
n'oublie pas de se poser la question des femmes (le
célibat est-il envisageable aussi pour celles-ci, et si
oui, a quelles conditions ?), les sources sur lesquelles
il base son analyse, toutes écrites par des hommes,
semblent s’intéresser surtout a la question de
I'homme qui souhaite rester célibataire. La pauvreté,
reconnue comme cause d’'un célibat imposé, ne l'est
que pour les hommes, car dans le droit islamique
du mariage tel qu'il est développé au Moyen Age,
c'est aux hommes de pourvoir aux besoins matériels
de leur(s) épouse(s) et enfants. La question du
célibat féminin, si elle n'est pas éludée par l'auteur,
est ainsi plus difficile a traiter car visiblement peu
présente dans les sources, et 'on ne saurait en
tenir rigueur a M. H. Benkheira. Bien au contraire, il
souligne a plusieurs reprises la place que les juristes
étudiés accordent aux femmes dans leurs textes, en
particulier par la reconnaissance d’'un désir féminin
de méme statut que son homologue masculin,
puisqu’il ouvre a I'épouse les mémes droits a une
vie sexuelle conjugale qu’a son époux (cela n'est
cependant pas le cas, bien entendu, des concubines-
esclaves, mais uniquement des épouses libres). Tout
au plus peut-on discuter l'assimilation faite parfois
un peu rapidement entre désir ou besoin sexuel, dou
découle le droit a une activité sexuelle conjugale, et
le plaisir obtenu grace a cette activité: il n'est pas
toujours clair de savoir si les textes parlent de désir,
de besoin ou de droit a la satisfaction, dans le cas de
I'époux comme de I'épouse (voir par exemple p. 249).

BCAI 33

23

BCAI 33 (2019) Benkheira Mohammed Hocine: La maitrise de la concupiscence. Mariage, célibat et continence sexuelle en Islam, des origines au xe/xvie siecle, recensé
par Vanessa Van Renterghem
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Il est cependant plus surprenant de trouver en note
I'affirmation suivante: « Ceci permet de comprendre
le caractere effacé des femmes dans I'islam classique:
engendrant les enfants et devant s'en occuper
étroitement, elles ne pouvaient s'occuper de savoir
religieux » (p. 360, note 1). La naturalisation du fait
qu’aux femmes sont socialement dévolus les soins a
porter aux enfants est ici patente, et en contradiction
avec la suite de la note, qui rappelle que plus
récemment, « des femmes attachées a des confréries
religieuses pouvaient confier a des nourrices certains
de leurs enfants », prouvant que différentes formes
d'organisation sociale sont envisageables, libérant
pour certaines femmes le temps de se consacrer aux
activités confrériques.

Notons que ces réserves portent somme toute
sur la position idéologique bien plus que sur la
méthodologie historique par ailleurs irréprochable
de l'ouvrage; si elles sont mentionnée ici, c’est que les
développements méme du livre incitent a prendre
position dans le débat qui y est ainsi posé.

Plus génantes sont de nombreuses répétitions
qui entravent la progression du raisonnement, en
particulier entre le préambule et les deux premiers
chapitres (sur la question des sources par exemple).
Quelques idées, développées et démontrées en
temps et en heure dans l'ouvrage, reviennent
tellement souvent qu'elles détournent le lecteur
de l'argumentation générale: le réle fondateur d’al-
Safi‘i, par exemple, ou encore I'hypothése, réfutée a
juste titre par M. H. Benkheira, que l'introduction
du théme du célibat dans le droit musulman serait
due a des influences chrétiennes et, en particulier, au
modele monachique. Une fois cette théorie examinée
et repoussée (voir en particulier p. 128 et suivantes),
il est agacant de la voir ressurgir sous la forme d’'une
hypothése a envisager, puis a rejeter encore, et ce
jusque dans la conclusion (voir p. 451 et 464). La
périodisation finement menée de Iévolution de la
doctrine juridique et religieuse au sujet du célibat
est elle aussi répétée a de trés nombreuses reprises,
ainsi que le caractere nataliste de la doctrine la
plus ancienne de l'islam, et les critiques adressées

Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

a A. Bouhdiba comme a I. Goldziher — pour des
raisons parfaitement dissemblables — reviennent
sur plusieurs pages sans que lecteur ne comprenne
ces retours en arriere (voir par exemple p. 29
et p. 87 concernant Bouhdiba). Les premier et
cinquiéme chapitres, enfin, sont moins strictement
construits que les autres, et des transitions entre les
différents thémes qui les composent (surtout pour
le chapitre 5) auraient été les bienvenues.

Ces réserves n'entachent pas la qualité générale
de La maitrise de la concupiscence. La documentation,
la fréquentation permanente des sources, la
prudence méthodologique mais aussi et surtout la
finesse d'analyse et la capacité de l'auteur a mettre
en rapport constructions doctrinales et évolutions
sociales et politiques représentent les principaux
atouts d’'un ouvrage d’une grande richesse, qui fait
toucher du doigt la pluralité interne et la capacité
d’adaptation des textes doctrinaux, invitant ainsi a
dépasser la traditionnelle opposition entre norme et
pratiques dans les mondes musulmans médiévaux
pour s'intéresser a leurs interactions dialectiques.

Vanessa Van Renterghem
Inalco, Cermom

BCAI 33

24

BCAI 33 (2019) Benkheira Mohammed Hocine: La maitrise de la concupiscence. Mariage, célibat et continence sexuelle en Islam, des origines au xe/xvie siecle, recensé
par Vanessa Van Renterghem
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

