
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 33	 19

Benkheira �Mohammed Hocine 
La maîtrise de la concupiscence.  
Mariage, célibat et continence sexuelle en Islam, 
des origines au xe/xvie siècle

Paris, Vrin, Études musulmanes 
2017, 504 p. 
ISBN : 978-2-7116-2751-6 

C’est à un sujet passionnant que M. H. Benkheira 
consacre ce volumineux ouvrage : la question de 
l’attitude, ou plutôt des attitudes, des savants des 
premiers siècles de l’islam face au mariage et au 
célibat. Ce sont là des thèmes connexes aux sujets 
précédemment traités par l’auteur, Directeur d’études 
à la section des Sciences religieuses de l’École pratique 
des Hautes Études et spécialiste de la formation des 
doctrines juridiques de l’islam à l’époque médiévale. 
L’ouvrage est fortement marqué par ce contexte 
institutionnel, puisqu’il naît des réflexions menées par 
M. H. Benkheira lors de séminaires qu’il a assurés à 
l’EPHE entre 2005 et 2013, et s’enrichit de discussions 
avec plusieurs collègues de ce même établissement. 
Il se nourrit enfin de plusieurs articles récents de 
l’auteur portant sur l’attitude du droit musulman 
envers certaines pratiques sexuelles.

Le cœur de l’ouvrage est une enquête minutieuse 
menée sur une inflexion conséquente de la doctrine 
de l’islam : alors que les textes les plus anciens, 
jusqu’au iie/viiie siècle, insistent sur l’importance du 
mariage et expriment une répugnance ouverte pour 
le célibat et les célibataires, une rupture se fait jour à 
partir du iiie/ixe siècle, où certains juristes formulent 
une doctrine acceptant le célibat, sans pour autant 
l’exalter. Dans les siècles suivants, il devient plus 
largement admis que le célibat puisse être choisi par 
une minorité de musulmans se dédiant à la dévotion 
et/ou aux sciences religieuses. La doctrine dominante, 
qualifiée par M. H. Benkheira de « nataliste », reste 
cependant favorable au mariage, dont la finalité est 
d’engendrer une descendance.

Une grande partie de l’ouvrage s’attache à 
retracer minutieusement, à travers les différents 
corpus de textes disponibles (Coran et exégèse 
coranique, hadiths, textes juridiques, mais aussi traités 
soufis et médicaux, ouvrages prosopographiques et 
littérature chrétienne), les mutations de la façon de 
traiter de la question du mariage et du célibat, selon 
les termes, les méthodes et les objectifs propres 
à chacun de ces corpus. Il s’agit donc d’examiner 
le cheminement d’idées normatives, susceptibles 
d’être modifiées par les pratiques comme d’agir 
en retour sur elles. Les précédents ouvrages de 
M. H. Benkheira, intitulés L’amour de la Loi. Essai sur 
la normativité en islam (Paris, PUF, coll. « Politique 

d’aujourd’hui », 1997) (consacré en grande partie 
au ḥiǧāb) et Islam et interdits alimentaires. Juguler 
l’animalité (Paris, PUF, coll. « Pratiques théoriques », 
2000), s’interrogeaient déjà sur les rapports entre 
normativité juridique et pratiques rituelles de l’islam. 
La lecture anthropologique des textes normatifs se 
retrouve dans La maîtrise de la concupiscence, ainsi 
que l’effort permanent de chronologie qui permet de 
retracer l’histoire de ces textes, mais aussi de replacer 
l’évolution des doctrines dans un contexte plus large. 
Les textes étudiés appartiennent majoritairement 
au sunnisme, bien qu’une place soit accordée aux 
auteurs imamites ; p. 15, M. H. Benkheira déplore 
de n’avoir pas pu élargir son enquête aux domaines 
zaydite ou ibadite par manque d’accès à des éditions 
de sources de qualité. Bien que le titre indique 
que l’enquête se poursuive jusqu’au xe/xvie siècle, 
l’analyse est centrée sur les iiie/ixe-vie/xiie siècles, 
période décrite comme marquant un véritable 
renversement en matière de théorie du célibat.

L’ouvrage se compose de cinq chapitres. Le 
premier, intitulé « Poser le problème », annonce 
les thèses développées dans les chapitres suivants 
tout en discutant des questions d’historiographie 
posées par les sources, notamment en matière de 
connaissance de la période ancienne de l’islam. 
M. H. Benkheira montre que la question du célibat 
n’est presque jamais abordée dans les tous premiers 
siècles de l’islam, en raison de la domination de 
la doctrine « nataliste », selon laquelle le devoir 
du croyant est de se marier afin d’engendrer une 
descendance nombreuse. Le thème du célibat 
est ainsi totalement absent des compilations de 
hadiths anciennes, qui jusqu’au iie/viiie siècle se 
contentent d’exhorter au mariage. Au iiie/ixe siècle, 
l’inclusion dans ces compilations, y compris dans 
celles qui furent canonisées par la suite, de traditions 
défavorables au célibat exprimerait qu’un débat 
nouveau, sur ce thème, a vu le jour. Au siècle suivant, 
cependant, des hadiths favorables au célibat, voire 
hostiles au mariage, apparaissent dans les ouvrages 
sunnites que M. H. Benkheira interprète comme 
étant la conséquence du soutien à ces thèses d’un 
groupe en voie de formation, celui des soufis, issu de 
la catégorie des renonçants (zuhhād).

Le second chapitre est consacré à la doctrine 
« nataliste », également qualif iée de « théo-
démographique », qui est la plus ancienne en islam, et 
dont la thèse est résumée par un hadith qui fait dire 
à Muḥammad : « Celui qui ne se marie pas n’est pas 
des miens ». L’étude de différents hadiths favorables 
au mariage circulant au iie/viiie siècle en dégage les 
thématiques : le mariage est un commandement 
religieux, qui fait partie de la « voie » (fiṭra) ou de la 
« règle » (sunna) du Prophète, et seul en est dispensé 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 33 (2019) Benkheira Mohammed Hocine: La maîtrise de la concupiscence. Mariage, célibat et continence sexuelle en Islam, des origines au xe/xvie siècle, recensé
par Vanessa Van Renterghem
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 33	 20

celui qui n’a pas les moyens matériels de se marier, 
et donc d’entretenir une famille. Il sera conseillé à ce 
dernier d’endurer un jeûne perpétuel, susceptible, 
en affaiblissant son organisme, de l’aider à observer 
la continence sexuelle nécessaire à son état. Dans 
l’argumentation juridico-théologique, le mariage a 
comme finalité première la procréation, qui permet 
d’accroître le nombre de croyants et de perpétuer la 
Umma, doctrine que M. H. Benkheira met en relation 
avec les besoins démographiques d’un monde 
en rivalité politique et militaire avec ses voisins, 
notamment l’Empire byzantin. Le mariage a aussi une 
finalité sociale qui est d’obtenir la chasteté de tous, 
hommes et femmes, en affaiblissant les risques de 
relations illicites (chasteté qui n’est pas à comprendre 
ici comme le fait de renoncer aux relations charnelles, 
mais plutôt comme celui d’éviter les relations extra-
conjugales). Le contrat de mariage implique d’ailleurs 
de la part des deux époux de satisfaire au devoir 
conjugal, sans quoi le conjoint lésé peut obtenir la 
dissolution du lien matrimonial. Le mariage est ainsi 
présenté comme une obligation à la fois divine et 
sociale, jetant l’opprobre sur les célibataires. Le milieu 
des traditionnistes (muḥaddiṯūn) du iie/viiie siècle 
paraît entièrement favorable au mariage, peut-être 
aussi en raison de l’importance des groupes de 
parenté qui voient dans l’institution matrimoniale 
une façon d’augmenter les membres affiliés à leur 
groupe, et donc leur influence sociale.

L’auteur revient, dans le chapitre 3, sur une 
controverse ancienne qui aurait eu lieu à Médine 
vers l’an 3 ou 4 de l’hégire, celle des « Compagnons 
qui ont voulu se faire eunuques ». Le souvenir de 
cette controverse a été conservé dans un ensemble 
de traditions prophétiques attestées au iie/viiie siècle, 
et qui sont à cette époque réinterprétées en fonction 
d’une nouvelle polémique centrée sur la critique 
du célibat perçu comme une pratique venue du 
monachisme chrétien. Ces récits ont aussi joué un 
rôle dans l’exégèse du verset coranique 5, 87 (« ne 
déclarez pas illicites les excellentes nourritures 
que Dieu vous a permises (1) »), alors interprété 
comme une condamnation du monachisme. Ces 
traditions témoignent de l’existence, dans la première 
communauté musulmane, d’individus défendant 
différentes pratiques « ascétiques » incluant parfois 
le célibat, et toujours la continence sexuelle ; ce 
petit groupe aurait été responsable de la « première 
contestation de la conception holiste du mariage » 
en islam (p. 172). M. H. Benkheira les voit comme 
des individus issus de mouvements radicaux judéo-
chrétiens adeptes de semblables pratiques, comme 

(1)  Trad. Denise Masson.

l’encratisme, un courant rigoriste du christianisme 
ancien. Une fois convertis à l’islam, ils auraient 
poursuivi ces pratiques, se heurtant à une ferme 
condamnation, par Muḥammad lui-même, à qui un 
hadith dont plusieurs versions circulent à partir de 
la fin du iie/viiie siècle leur fait répondre : « Je jeûne 
et je mange, je prie et je dors, j’ai des épouses. Qui 
ne suit pas ma règle (sunna) n’est pas des miens 
(laysa minnī) » (cité p. 181). ʿUṯmān ibn Maẓʿūn, 
l’un des Compagnons, adepte de la continence 
sexuelle et que plusieurs récits mettent en scène 
demandant au Prophète l’autorisation de se castrer, 
est rappelé à l’ordre par Muḥammad, qui rejette aussi 
les tentations connexes du végétarisme et de la vie 
errante (siyāḥa).

Le quatrième chapitre s’intéresse au discours 
juridique postérieur au iiie/ixe siècle. Dans le corpus 
du droit musulman (fiqh), il faut attendre l’œuvre 
d’al-Šāfiʿī (m. 204/830) pour voir abordée la question 
du célibat, désormais considéré comme licite sous 
certaines conditions, tandis que les traités malékites 
et hanafites n’en discuteront que deux siècles plus 
tard. La doctrine « nataliste » favorable au mariage 
n’en disparaît pas pour autant, et reste même 
majoritaire, et ce jusqu’à l’époque contemporaine ; 
elle demeure par exemple défendue par la plupart 
des juristes hanbalites. Mais al-Šāfiʿī est le premier 
juriste à accepter comme licite le célibat, si l’homme 
n’est pas en état, pour des raisons physiologiques 
(impuissance) ou autres (absence de libido), d’offrir 
à son épouse la vie sexuelle et la descendance 
auxquelles le mariage lui donne droit. L’obligation 
du mariage devient, par ailleurs, non plus universelle, 
mais réservée à ceux qui craignent de pécher s’ils 
restent célibataires, nouvelle orientation plus morale 
que théologique (p. 246).

Par la suite, de nombreux débats opposèrent 
jusqu’aux juristes d’un même maḏhab, pour savoir si 
le mariage devait être considéré comme obligatoire, 
recommandé ou bien tout simplement permis. La 
question juridique du mariage fut d’ailleurs revisitée 
lorsque les juristes commencèrent à distinguer entre 
les obligations individuelles de chaque croyant (farḍ 

ʿayn) et les obligations collectives (farḍ kifāya) qui 
peuvent être déléguées à une partie de la Umma, 
comme le ǧihād ou les sciences religieuses (ʿilm). 
La plupart des juristes firent alors du mariage une 
obligation collective, permettant ainsi l’existence du 
célibat, à condition qu’il soit réservé à une minorité 
de croyants. Peu à peu, l’idée se répandit que le célibat 
n’était pas uniquement acceptable lorsqu’il était subi, 
mais qu’il pouvait également représenter un choix 
licite pour une fraction de la société préférant se 
mettre au service de Dieu et des sciences religieuses. 
Ces développements sont concomitants avec 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 33 (2019) Benkheira Mohammed Hocine: La maîtrise de la concupiscence. Mariage, célibat et continence sexuelle en Islam, des origines au xe/xvie siècle, recensé
par Vanessa Van Renterghem
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 33	 21

l’apparition ou le renforcement de thèmes misogynes 
dans le hadith et les autres types de textes, à partir du 
ive/xe siècle. M. H. Benkheira en tire une conclusion 
appuyant la thèse de Juynboll selon laquelle les 
tendances misogynes, déclinées selon plusieurs 
thématiques (les femmes ont peu de religion, sont 
une épreuve (fitna) pour les hommes, font partie de 
l’armée de Satan…), seraient nées dans le milieu des 
zuhhād avant de se diffuser plus largement à partir 
de cette période.

Le chapitre 5 examine différents discours qui 
ont concouru à exalter « la dignité du célibat », 
issus de différents milieux et qui pénétrèrent peu à 
peu la pensée religieuse. Apparaissent ainsi à la fin 
du iiie/ixe siècle des hadiths et des récits hostiles à 
la famille, comme en témoigne la compilation du 
hanbalite Ibn Abī al-Dunya (m. 281/894), le Livre de 
la famille (Kitāb al-ʿiyāl), qui en contient 674. Les 
thématiques majeures en sont la condamnation 
d’une descendance trop nombreuse, mais aussi des 
assertions plus générales et parfois surprenantes 
comme « la famille, c’est la perdition ! » (cité p. 365). 
Vers le ive/xe siècle, période de « réinterprétation 
de la pensée religieuse primitive dans sa totalité » 
(p. 379), s’opère également une euphémisation de la 
sexualité de Muḥammad : l’idée s’impose que la vie 
sexuelle bien remplie du Prophète n’était pas due à 
un excès de sensualité de sa part, mais à la volonté 
divine (soit en récompense pour sa dévotion, soit afin 
d’offrir un modèle à ses fidèles, etc.). Ainsi, l’épisode 
du mariage de Muḥammad avec sa cousine Zaynab 
bint Ǧaḥš, épouse de son fils adoptif Zayd répudiée 
par ce dernier, est interprété comme une abrogation 
de la filiation adoptive et non comme l’effet d’une 
« passion » déraisonnable du Prophète (p. 395). 
D’autres discours se montrent favorables au célibat, 
parfois au prix d’une hostilité marquée envers les 
femmes mais aussi envers les enfants. M. H. Benkheira 
interprète ce point comme le fruit d’un contexte 
fortement teinté d’attentes eschatologiques, et de 
l’idée récurrente que la fin des temps et le Jugement 
dernier étaient proches, rendant inutile d’avoir une 
descendance (p. 337). Les milieux soufis, eux, sont 
partagés sur la question du célibat, bien que l’idée 
qu’un novice (murīd) doive éviter de se marier soit 
majoritaire. La falsafa participe indirectement au 
débat en développant l’idée que la raison (ʿaql) 
permet à l’homme de dominer ses appétits. Enfin, 
on trouve dans les textes médicaux des arguments 
en faveur du mariage comme du célibat, car si les 
médecins affirment que le plaisir sexuel favorise la 
procréation et que l’activité sexuelle contribue à 
conserver une santé équilibrée, ils mettent également 
en garde contre l’excès de coït, réputé affaiblir 
l’organisme. En définitive, si à partir du ive/xe siècle 

des discours favorables au célibat apparaissent, 
le mariage demeure la pratique très largement 
dominante et « l’opposition mariage/célibat ne joue 
pas un rôle structurant sur le plan institutionnel » 
(p. 454), ne contribuant pas, comme ce fut le cas dans 
le christianisme occidental, à distinguer un clergé 
célibataire et continent de la masse des fidèles. Le 
célibat, en conclut M. H. Benkheira, n’est jamais posé 
en islam comme une condition nécessaire d’accès 
au salut, pas plus que la virginité ou la continence 
sexuelle (féminine comme masculine) ne sont 
encensées en elles-mêmes. Inversement, désir et 
plaisir sexuel ne sont jamais entachés de culpabilité.

Dans sa conclusion, l’auteur revient sur la 
notion de sexualité, affirmant de façon, au premier 
abord, surprenante qu’« il n’y a pas de “sexualité” en 
islam » (p. 455). Il veut affirmer par là, qu’en islam, 
« la sexualité n’a aucune autonomie ni ne joue un 
rôle cardinal » (p. 457), appétit sexuel et appétit 
alimentaire étant traités de la même façon dans 
les textes théoriques. Il faut, pour souscrire à ces 
affirmations, rappeler que l’on se place ici du côté 
des discours normatifs et non des pratiques sexuelles, 
sur lesquelles nous restons fort mal renseignés par 
manque de sources. Mais même lorsque le droit 
assigne une finalité reproductrice au mariage et à 
l’activité sexuelle qui en découle, il autorise certaines 
pratiques entravant la reproduction, comme le 
coitus interruptus (mais pas le coït anal, assimilé à 
l’homosexualité), admettant la recherche du plaisir 
individuel tandis que la procréation reste une 
obligation avant tout collective (p. 466).

On l’aura compris, l’horizon de l’ouvrage est 
beaucoup plus large que l’objet formulé dans le 
titre. Le souci de partir des textes, toujours en les 
contextualisant et en prêtant une attention totale 
à la chronologie, permet à M. H. Benkheira de 
retracer avec finesse et précision l’évolution des 
discours issus de différents milieux : traditionnistes, 
juristes, exégètes, renonçants puis soufis, mais 
aussi médecins ou historiens auteurs de textes 
prosopographiques ou hagiographiques. L’attention 
portée aux divergences et inflexions au sein d’un 
même courant religieux ou d’un même maḏhab 
juridique est particulièrement appréciable, mettant 
en lumière la diversité d’opinions des juristes, ce 
qui éclaire la flexibilité et le caractère évolutif d’un 
droit musulman trop souvent présenté comme 
figé. L’analyse montre surtout la façon dont les 
différents acteurs de la définition en formation de 
l’islam et de l’élaboration de ses doctrines, au cours 
des premiers siècles de son histoire, dialoguent 
en permanence les uns avec les autres, mais sont 
aussi perméables à des thématiques sociales ou à 
l’évolution des pratiques. Le fiqh se nourrit ainsi de 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 33 (2019) Benkheira Mohammed Hocine: La maîtrise de la concupiscence. Mariage, célibat et continence sexuelle en Islam, des origines au xe/xvie siècle, recensé
par Vanessa Van Renterghem
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 33	 22

la Tradition (Sunna), elle-même sensible à l’existence 
de controverses ou de débats parmi les musulmans, 
comme en témoigne le fait que le célibat, présenté 
sous un jour très négatif pendant deux siècles, ait 
fait l’objet d’une revalorisation progressive jusqu’à 
devenir, chez des auteurs d’époque mamelouke 
comme al-Ḏahabī, une qualité décernée à certains 
ascètes ou hommes de religion. L’exégèse coranique 
n’est pas en reste, et M. H. Benkheira rappelle 
comment la contextualisation de la révélation de 
certains versets – les cas étudiés ici étant les versets 5, 
87 (voir p. 180) et 33, 37 (p. 395), ce dernier étant lié 
au mariage du Prophète avec Zaynab bint Ǧaḥš – est 
utilisée par les exégètes (mufassirūn) pour en infléchir 
l’interprétation en fonction de débats propres à leur 
époque. On peut regretter que les versets coraniques 
ne soient pas toujours textuellement cités, au moins 
lors de leur première occurrence, contraignant le 
lecteur à une recherche externe.

L’évolution du discours normatif sur le mariage 
et le célibat est aussi rapportée aux mutations des 
sociétés et du système de gouvernement des États 
musulmans. L’émergence d’un discours favorable au 
célibat, sans doute issu du milieu des renonçants 
(zuhhād) et repris par les soufis à partir du ive/
xe siècle, témoigne pour M. H. Benkheira à la fois 
d’un remodelage de la Tradition et de la doctrine 
juridique et religieuse, mais aussi d’une mutation 
fondamentale que l’auteur qualifie de « renversement 
institutionnel », défini par le remplacement de la 
figure du calife par le corps des oulémas comme 
« instance de la légitimité » (p. 10-11). Le discours 
autorisant le célibat est ainsi compris comme 
« l’expression de l’émergence d’un nouveau pouvoir : 
celui des oulémas », qui, « devenus désormais le 
Législateur collectif de la Umma » (p. 166), se font 
les porteurs d’une théorie nouvelle permettant 
de se dispenser du mariage. On aurait souhaité 
que l’argumentation à propos de cette mutation 
institutionnelle, présentée comme fondamentale, 
s’appuie sur quelques exemples précis, car, si le 
phénomène est évoqué à plusieurs reprise, il n’est 
jamais véritablement démontré ou développé.

Le refus du mariage naît, poursuit M. H. Benkheira, 
dans un contexte où la recherche du savoir religieux 
était difficilement compatible avec le fait d’entretenir 
une famille nombreuse, à moins de jouir d’une 
fortune héritée. L’institution du waqf, que les 
oulémas parviennent à utiliser à leur profit à partir 
essentiellement du ve/xie siècle, changera les données 
du problème en fournissant des revenus à certains 
de ces experts en sciences religieuses (p. 464), mais, 
à cette époque, la licéité du célibat avait été établie 
par les juristes, et fut conservée dans le droit aussi 
bien que dans d’autres discours, notamment soufis.

La maîtrise de la concupiscence invite ainsi le 
lecteur à suivre une enquête fascinante sur la façon 
dont s’écrit et se forge, au cours des cinq premiers 
siècles de l’islam, la doctrine religieuse et juridique, 
en rapport avec les évolutions intellectuelles, mais 
aussi politiques et sociales de l’époque. Le fait que le 
mariage, d’obligation de chacun, devienne un devoir 
collectif, est ainsi mis en rapport avec la thématique 
de l’individualité, passant d’une « conception holiste 
du mariage » (p. 169) dans laquelle les intérêts de 
l’individu sont subordonnés à ceux du groupe à une 
théorie juridique laissant plus d’espace au choix de 
chacun, en fonction des impératifs de sa sexualité 
et de sa capacité à maîtriser ou non ses appétits. 
M. H. Benkheira affirme ainsi au début de l’ouvrage 
que « se pencher sur la question du célibat, c’est aussi 
aborder le difficile problème de l’émergence d’un 
proto-individualisme » (p. 27). Plus loin, l’attrait pour 
le célibat est interprété comme une « manifestation 
d’un individualisme limité » (p. 57). On peut regretter 
que l’ouvrage revienne peu sur la question par la suite, 
en dehors de la mise en lumière de l’émergence d’un 
discours (dû en particulier aux soufis) envisageant 
une voie individuelle vers le salut (p. 48).

Les enjeux méthodologiques soulevés par l’étude 
sont abordés de front. L’un des problèmes récurrents, 
pour qui s’intéresse à l’histoire des premiers temps de 
l’islam, et en particulier de ses premières décennies, 
est le caractère tardif des sources. Les textes 
historiographiques mais aussi doctrinaux portant sur 
cette période sont en effet postérieurs, au minimum, 
d’un ou deux siècles, et sont entièrement modelés 
par les enjeux sociétaux, politiques et religieux de 
leur époque de rédaction. La Tradition religieuse, en 
particulier, représente un véritable « palimpseste » 
(p. 94) retravaillé par des générations de musulmans, 
par la transmission tant orale qu’écrite. Tout en 
rappelant les précautions qu’il convient de prendre 
pour l’étude de la période la plus ancienne, tout 
particulièrement à partir des collections de hadiths, 
M. H. Benkheira argumente sur la nécessité de ne pas 
disqualifier en bloc l’ensemble de cette tradition et 
sur la possibilité qu’elle offre d’accéder à la période 
ancienne, à condition de ne pas perdre de vue le 
processus de remodelage auquel elle a été soumise 
(voir en particulier la fin du chapitre 1).

L’ouvrage est fortement marqué par son 
contexte de rédaction, contexte globalement hostile 
à l’islam et aux musulmans. Plusieurs passages, en 
notes ou dans le corps du texte, s’attaquent aux 
idées reçues, qu’elles soient médiatiques ou issues 
de l’historiographie occidentale portant sur l’islam 
et son histoire ; certaines, cependant, comme la 
« sensualité de Muḥammad », sont aujourd’hui si 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 33 (2019) Benkheira Mohammed Hocine: La maîtrise de la concupiscence. Mariage, célibat et continence sexuelle en Islam, des origines au xe/xvie siècle, recensé
par Vanessa Van Renterghem
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 33	 23

peu académiques que la place qui est dévolue à les 
contrer peut sembler trop importante.

L’auteur se démarque également de plusieurs 
façons d’écrire l’histoire, comme le biais téléologique 
qui, cherchant à éclairer le présent par une vision 
univoque d’un passé ne pouvant que mener à la 
situation actuelle, restreint la compréhension que 
nous avons de l’histoire des périodes anciennes. 
Il critique aussi les risques liés à une vision 
évolutionniste de l’histoire (p. 90), sans toujours la 
départir de ce biais, affirmant par exemple p. 103 que 
« la dépénalisation de relations extra-matrimoniales 
[…] est déjà contenue en puissance dans la pensée 
chrétienne de l’Europe occidentale ». Si l’on peut 
souscrire aux précédentes mises en garde, il est plus 
surprenant de trouver sous la plume de l’auteur 
des attaques contre les opposants à l’essentialisme. 
M. H. Benkheira reconnaît les dangers du fixisme 
et de ses préjugés, mais il ajoute : « On peut par 
conséquence soupçonner ceux qui s’en prennent à 
l’essentialisme d’être des adeptes de l’évolutionnisme 
mais aussi d’un racisme insu » (p. 90). Cette 
formulation est pour le moins discutable, et les 
opposants à l’idée d’une essence innée et donc 
transhistorique des faits et des groupes, dont fait 
partie l’auteure de ces lignes, s’y retrouveront bien 
peu. Cette assertion est d’autant plus étonnante que 
M. H. Benkheira prend, dans l’ensemble de l’ouvrage, 
d’extrêmes précautions pour ne jamais naturaliser 
son objet et, au contraire, en retracer le processus de 
construction historique, dont le caractère contextuel 
et changeant est au cœur de son analyse. Tenter de 
se garder de tout essentialisme en matière d’histoire 
de l’islam ne revient pas à dénier l’existence d’un 
« objet-islam » à travers les âges, mais plutôt à refuser 
de lui supposer une essence intrinsèque et immuable.

Une autre cible de l’auteur est un discours 
féministe perçu comme réducteur (p. 89), et 
rapporté à l’intérêt pour les gender studies, qui se 
tromperaient d’objet en mettant au premier plan 
de l’analyse « l’asymétrie juridique entre les hommes 
et les femmes » (p. 104-5). Les militants des Droits 
humains sont aussi décrits comme partisans d’une 
« cause religieuse » à leur insu même (p. 106). Certes, 
on comprend l’agacement de l’historien ou de 
l’islamologue devant des discours généralisants 
sur l’islam, ignorants de l’histoire comme de la 
diversité de mondes perçus comme homogènes et 
a-historiques. Il faut cependant distinguer le lieu de 
l’analyse académique et celui du discours médiatique. 
S’il faut souhaiter que le second prenne plus en 
compte les acquis de la première, les controverses 
qui lui sont ici adressées, à mon sens, entravent plus 
la démonstration scientifique qu’ils ne la servent. Le 
féminisme, mouvement militant dont les objectifs 

ne sont pas à mettre en discussion ici, ne peut en 
aucun cas être assimilé aux gender studies, dont l’objet 
d’étude est tout aussi légitime que celui du présent 
ouvrage, si l’on admet comme inévitable que tout 
regard postérieur sur un objet d’étude est déterminé 
par le contexte dans lequel écrivent les historien.ne.s 
qui s’y intéressent, et comporte en conséquence 
des risques de questionnement anachronique. Il 
est tout autant difficile de souscrire à l’assertion 
selon laquelle le patriarcat serait une simple vision 
de l’esprit de « certains polémistes » (p. 299) : sans 
dénier la charge idéologique du vocabulaire utilisé 
par l’historien.ne, on peut affirmer qu’analyser la 
structure sociale d’une société historiquement 
donnée comme patriarcale n’est pas identique au fait 
de militer contre le patriarcat dans sa propre société, 
et encore moins à celui de vouloir l’abolir dans des 
sociétés autres. Inversement, il est déconcertant de 
lire que la loi successorale islamique est « égalitaire 
quant au fond » (car elle ignore le droit d’aînesse, 
p. 463, note 2), car on ne peut la considérer comme 
telle qu’à condition d’admettre avec elle l’inégalité 
juridique de l’homme et de la femme, comme du 
musulman et du non musulman.

Par ailleurs, on peut noter que si M. H. Benkheira 
n’oublie pas de se poser la question des femmes (le 
célibat est-il envisageable aussi pour celles-ci, et si 
oui, à quelles conditions ?), les sources sur lesquelles 
il base son analyse, toutes écrites par des hommes, 
semblent s’intéresser surtout à la question de 
l’homme qui souhaite rester célibataire. La pauvreté, 
reconnue comme cause d’un célibat imposé, ne l’est 
que pour les hommes, car dans le droit islamique 
du mariage tel qu’il est développé au Moyen Âge, 
c’est aux hommes de pourvoir aux besoins matériels 
de leur(s) épouse(s) et enfants. La question du 
célibat féminin, si elle n’est pas éludée par l’auteur, 
est ainsi plus difficile à traiter car visiblement peu 
présente dans les sources, et l’on ne saurait en 
tenir rigueur à M. H. Benkheira. Bien au contraire, il 
souligne à plusieurs reprises la place que les juristes 
étudiés accordent aux femmes dans leurs textes, en 
particulier par la reconnaissance d’un désir féminin 
de même statut que son homologue masculin, 
puisqu’il ouvre à l’épouse les mêmes droits à une 
vie sexuelle conjugale qu’à son époux (cela n’est 
cependant pas le cas, bien entendu, des concubines-
esclaves, mais uniquement des épouses libres). Tout 
au plus peut-on discuter l’assimilation faite parfois 
un peu rapidement entre désir ou besoin sexuel, d’où 
découle le droit à une activité sexuelle conjugale, et 
le plaisir obtenu grâce à cette activité : il n’est pas 
toujours clair de savoir si les textes parlent de désir, 
de besoin ou de droit à la satisfaction, dans le cas de 
l’époux comme de l’épouse (voir par exemple p. 249). 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 33 (2019) Benkheira Mohammed Hocine: La maîtrise de la concupiscence. Mariage, célibat et continence sexuelle en Islam, des origines au xe/xvie siècle, recensé
par Vanessa Van Renterghem
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 33	 24

Il est cependant plus surprenant de trouver en note 
l’affirmation suivante : « Ceci permet de comprendre 
le caractère effacé des femmes dans l’islam classique : 
engendrant les enfants et devant s’en occuper 
étroitement, elles ne pouvaient s’occuper de savoir 
religieux » (p. 360, note 1). La naturalisation du fait 
qu’aux femmes sont socialement dévolus les soins à 
porter aux enfants est ici patente, et en contradiction 
avec la suite de la note, qui rappelle que plus 
récemment, « des femmes attachées à des confréries 
religieuses pouvaient confier à des nourrices certains 
de leurs enfants », prouvant que différentes formes 
d’organisation sociale sont envisageables, libérant 
pour certaines femmes le temps de se consacrer aux 
activités confrériques.

Notons que ces réserves portent somme toute 
sur la position idéologique bien plus que sur la 
méthodologie historique par ailleurs irréprochable 
de l’ouvrage ; si elles sont mentionnée ici, c’est que les 
développements même du livre incitent à prendre 
position dans le débat qui y est ainsi posé.

Plus gênantes sont de nombreuses répétitions 
qui entravent la progression du raisonnement, en 
particulier entre le préambule et les deux premiers 
chapitres (sur la question des sources par exemple). 
Quelques idées, développées et démontrées en 
temps et en heure dans l’ouvrage, reviennent 
tellement souvent qu’elles détournent le lecteur 
de l’argumentation générale : le rôle fondateur d’al-
Šāfiʿī, par exemple, ou encore l’hypothèse, réfutée à 
juste titre par M. H. Benkheira, que l’introduction 
du thème du célibat dans le droit musulman serait 
due à des influences chrétiennes et, en particulier, au 
modèle monachique. Une fois cette théorie examinée 
et repoussée (voir en particulier p. 128 et suivantes), 
il est agaçant de la voir ressurgir sous la forme d’une 
hypothèse à envisager, puis à rejeter encore, et ce 
jusque dans la conclusion (voir p. 451 et 464). La 
périodisation finement menée de l’évolution de la 
doctrine juridique et religieuse au sujet du célibat 
est elle aussi répétée à de très nombreuses reprises, 
ainsi que le caractère nataliste de la doctrine la 
plus ancienne de l’islam, et les critiques adressées 

à A. Bouhdiba comme à I. Goldziher – pour des 
raisons parfaitement dissemblables – reviennent 
sur plusieurs pages sans que lecteur ne comprenne 
ces retours en arrière (voir par exemple p. 29 
et p. 87 concernant Bouhdiba). Les premier et 
cinquième chapitres, enfin, sont moins strictement 
construits que les autres, et des transitions entre les 
différents thèmes qui les composent (surtout pour 
le chapitre 5) auraient été les bienvenues.

Ces réserves n’entachent pas la qualité générale 
de La maîtrise de la concupiscence. La documentation, 
la fréquentation permanente des sources, la 
prudence méthodologique mais aussi et surtout la 
finesse d’analyse et la capacité de l’auteur à mettre 
en rapport constructions doctrinales et évolutions 
sociales et politiques représentent les principaux 
atouts d’un ouvrage d’une grande richesse, qui fait 
toucher du doigt la pluralité interne et la capacité 
d’adaptation des textes doctrinaux, invitant ainsi à 
dépasser la traditionnelle opposition entre norme et 
pratiques dans les mondes musulmans médiévaux 
pour s’intéresser à leurs interactions dialectiques.

Vanessa Van Renterghem 
Inalco, Cermom

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 33 (2019) Benkheira Mohammed Hocine: La maîtrise de la concupiscence. Mariage, célibat et continence sexuelle en Islam, des origines au xe/xvie siècle, recensé
par Vanessa Van Renterghem
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

