| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

AYLAL Rashid
Sahih al-Bukhari: nihayat ustira

Rabat, Dar al-watan li-I-sahafa wa-I-tiba‘a
wa-l-nashr
2017, 280 p.

Dans la période récente, de Muhammad Abu
al-Qasim Hajj Hamad (m. 2004) a Nasr Aba Zayd
(m.2010) en passant par Muhammad Shahrir ou
Mohamed Talbi (m. 2017), la littérature du hadith
est au coeur de plusieurs études ou discours critiques
dans le monde musulman. C'est dans ce « mouvement
de critique du patrimoine religieux » que Rashid Aylal,
qui se présente comme chercheur et journaliste au
quotidien marocain Risalat al-umma, souhaite situer
son ouvrage. Publié début 2017 a Rabat (Maroc),
Sahih al-Bukhari: nihdyat ustira (Lauthentique de
Bukhari) continue d’alimenter les polémiques les plus
diverses et fait l'objet de plusieurs formes de censures
dans le Royaume chérifien. Tres actif sur les réseaux
sociaux, R. Aylal semploie a répondre aux attaques
et a afficher ses soutiens (comme le penseur syrien
M. Shahrir avec qui il eut un entretien le 27 février
2017) ou sa participation a des rencontres culturelles.

Les censures et critiques nombreuses qu'affronte
I'auteur, s'expliquent par le but de l'ouvrage:
déconstruire les [égendes dans lesquelles la croyance
populaire et le discours savant enveloppent Sahih
al-Bukhari. Divisé en cinq chapitres de valeur inégale,
Sahih al-Bukhari: nihdyat ustiira veut ainsi participer
aux débats sur la relecture des sources musulmanes.

Avant de s'attaquer au Sahih al-Bukhdri, 'auteur
propose a ses lecteurs de revenir sur la science du
hadith et son élaboration dans les premiers siecles de
I'lslam. Tel est I'objet du premier chapitre (p. 15-38),
divisé en six parties.

Dans la premiere partie, sont examinés les
contextes et conditions de codification du hadith
par les premiers musulmans. R. Aylal revient sur
I'interdiction faite par le Prophéte de transcrire ses
paroles. Une interdiction a laquelle «les califes bien
guidés » (al-khuldfa’ al-rashidin) seraient restés
fermement attachés (p. 17-18), comme par exemple
lorsque le calife ‘Umar b. al-Khattab décida de briler
des traditions du Prophéte consignées par d’autres
compagnons ou quand ‘Uthman b. Affan, apres
son accession au califat, déclara: « Il n'est permis a
personne de rapporter un hadith qui fut inconnu
a I'époque d’Abu Bakr et de ‘Umar » (la yahillu
li-ahad yarwi hadithan lam yusma’ bihi fi ‘ahd Abi
Bakr wa-la fi ‘ahd ‘Umar); aucune tradition ne devait,
dong, étre postérieure a la décennie suivant la mort
du Propheéte (p. 18). Malgré ces interdictions, des

traditions alternatives firent leur apparition pour
|

préner, cette fois, l'autorisation de collecter et de
consigner les dires du Propheéte. Selon ces traditions,
le Propheéte aurait, par la suite, permis la mise par
écrit de ses dires (p. 19). Ce face a face entre deux
types de traditions a donné naissance, dés les
premiers siecles de I'islam, a une controverse quant
au bien-fondé de la collecte et la codification du
hadith prophétique. Pour R. Aylal, ce qui échappa
auxauteurs musulmans c’est la signification méme de
I'interdiction. Pour lui, a supposer que l'interdiction
fat levée, la crainte du Prophéte demeure: celle de
la sacralisation (taqdis) de ses paroles. A travers
cette crainte, il aurait exprimé l'idée que seul le
discours coranique devait attirer toute I'attention des
musulmans et que celui-ci était « la seule révélation »
(p. 20). La codification du hadith allait produire l'effet
redouté par le Prophete: ses paroles, authentiques ou
supposées comme telles, furent peu a peu substituées
a I'enseignement coranique et prises comme
fondement de la législation islamique. Ainsi, dans
la seconde partie de ce chapitre, I'auteur interpelle
ceux qui font du hadith une source fondamentale de
la législation en ces termes: comment est-il possible
que la codification d’'une source aussi déterminante
n‘ait débuté que plus d’un siécle apres la mort du
Prophete (p. 21)? La réponse de R. Aylal est que le
hadith n’avait pas vocation a occuper une telle place
dans Iépistémologie islamique. Pour cette raison,
la codification méme du hadith ne fut possible
qu’a travers une série de « prétextes » (adhar), que
l'auteur soumet a l'analyse dans la troisieme partie
de ce chapitre. Le premier de ces prétextes serait
I'idée que les traditions interdisant la codification
du hadith furent abrogées par celles qui 'autorisent
(p. 25). Le second prétexte serait véhiculé par I'idée
que l'interdiction d’écrire les paroles du Prophéte
était temporaire et qu’elle visait a écarter tout
amalgame entre la Révélation (al-wahy) et le hadith.
Pour R. Aylal, ce prétexte est « dangereux » (khatir)
et suggere, de maniére implicite (dimniyyan), que
la Révélation, présentée par les savants musulmans
comme le miracle absolu et inimitable, pourrait
étre confondue avec une parole humaine — celle
du Prophéte (p. 26). Cela reviendrait a mettre sur
le méme plan la parole de Dieu avec celle d'une
créature. Avec ce prétexte, les savants musulmans
mettaient ainsi a mal le dogme d’inimitabilité du
Coran (i‘jaz al-Qur@an). Similaire au précédent, le
troisieme prétexte soutiendrait que « l'interdiction
en question concernait le fait de transcrire le hadith
et la Révélation sur un méme support, dans le méme
mushaf » (p. 26). Une telle idée, selon l'auteur, va a
I'encontre de l'interdiction de transcrire le hadith par
les deux premiers califes au motif qu'il ne pouvait y
avoir « un autre livre avec le Livre de Dieu » (p. 26).

BCAI 33

BCAIl en ligne

15

BCAI 33 (2019) Aylal Rashid: Sahih al-Bukhari : nihayat ustlra, recensé par Youssouf T. Sangaré
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

Dans la quatriéme et la cinquieme sous-partie
de ce chapitre, R. Aylal examine les deux affirmations
suivantes: « La Sunna est juge du Coran et La Sunna
abroge (peut abroger) le Coran. » Pour l'auteur, de
tels propos s'opposent a toute réflexion «logique »
(mantiqi) car, si le Coran est la premiére source de
législation en islam, comment pourrait-elle étre
abrogée ou jugée par une source de rang inférieur
(clest-a-dire la Sunna/le hadith)? Il y aurait 13, dit-
il, une contradiction d'ordre logique qui remet en
question le statut méme du Coran comme révélation
transcendant toute parole humaine (p. 33).

Pourtant ce sont ces contradictions qui auraient
permis le phénomeéne de propagation des hadiths
dans les premiers siecles ou chaque école doctrinale,
en vue d’appuyer ses theses, s'arrangeait pour
trouver des propos attribués au Prophete. C'est cette
«guerre des narrations » que l'auteur examine dans
la derniére sous-partie de ce chapitre. R. Aylal expose
aussi comment, dans le contexte de compétitions
théologico-politiques, des hadiths attribués au
Prophete se sont multipliés en faveur d'un clan contre
les autres. Dans certains cas, les traditions attribuées
au Prophéte suggerent une division des taches dans
la société en fonction des tribus/ethnies, comme
par exemple: «Le pouvoir est pour les Quraysh
[la tribu du Prophete], la judicature pour les Ansar
[les médinois] et I'appel a l'office de la priére pour
les Ethiopiens » (al-mulk fi Quraysh wa-l-qada’ fi
l-ansar wa-I-adhan fil-habasha, p. 36) (rapporté par
al-Tirmidhi; une tradition similaire est rapportée par
Ibn Hanbal dans son Musnad).

C’est donc dans ce climat de conflits et de
compétitions que les traditions prophétiques
furent codifiées et que «la science du hadith »
(‘ilm al-hadith) prit naissance. Cest au «fléau » de
cette science (Afat ‘ilm al-hadith) quest consacré le
second chapitre de l'ouvrage. Celui-ci se subdivise
en cing sous-parties. La premiere propose une
exploration de la notion de «hadith » dans le texte
coranique. Le mot hadith dans la majeure partie
des versets coraniques ou il figure désigne, selon
R. Aylal, la Parole de Dieu ou «le Livre descendu »
(al-kitab al-munazzal) sur le Prophéte (p. 42). Ce sens
n‘aurait pas été retenu par les savants qui, dans leur
définition, présentent le hadith comme une notion
liée exclusivement aux actes, dires, etc. du Prophete
et de ses Compagnons (p. 43).

Dans la seconde sous-partie de ce chapitre,
R. Aylal remet en cause les fondements de la science
du hadith qui, soutient-il, n’auraitaucune base solide.
Comment, s'interroge l'auteur, fonder une science sur
la notion d’isnad (chaine de transmission) dans un
contexte ol dominaient les conflits claniques? Il serait

ainsi naif de penser que des hommes, dans ce climat
de compétition, ont pu transmettre, de génération
en génération, les dires du Prophéte sans aucune
altération (p. 46-47). Cette critique se prolonge dans
la troisiéme sous-partie ot l'auteur s'attaque a ce qu'il
nomme «Le mensonge de la science des hommes/
transmetteurs » (ukdhabat ‘ilm al-rijal). Pour mettre
enexergue I'idée qu'il était possible, dans les premiers
siecles, d'inventer toute sorte de récit et de le faire
remonter au Prophete, l'auteur propose I'anecdote
suivante: « A époque du calife al-Ma'miin, le poéte
al-‘Attabi (m. 220/835), qui errait dans les rues de
Bagdad, rentra dans un marché en mangeant. Cela
était contraire aux bonnes maniéres des gens de la
haute société. Ainsi, son ami l'interpella: “Manges-
tu de la nourriture dans le marché alors que les gens
t'apercoivent?”. Al-‘Attabi, sur un ton moqueur, lui
répondit: “Sont-ils des humains ? Ce sont des vaches”.
Son ami protesta et gronda. Alors le poéte lui dit: “Je
te montrerai preuves a 'appui s'ils sont des humains
ou des vaches”, puis se placa en hauteur etinterpella:
“Q gens, venez que je vous parle de 'Envoyé, paix sur
lui”. Alors ils se précipitérent et s'agroupérent autour
de lui. Al-Attabi commenca: “Un tel rapporta d’'un
tel qui recut d’'un tel” (ainsi de suite jusqu’a captiver
son auditoire qui le suivait dans le moindre de ses
mouvements) que I'Envoyé a dit: “Si la langue de
I'un de vous parvient a toucher le bout de son nez
alors il ira au Paradis”. Alors ceux qui étaient autour
de lui commencerent a sortir leurs langues [...] et
al-Attabi s’adressa alors a son ami et lui dit: “Ne
t'avais-je pas dit qu'ils sont des vaches”? » (p. 49).
Loin d’étre anecdotique, cet épisode prouverait que
la «science des transmetteurs » (‘ilm al-rijal) n'a pas
de fondement solide et ne pourrait, en conséquence,
constituer une source irréfutable de I'islam (p. 52).
Dans la quatrieme sous-partie de ce
chapitre, R. Aylal s’'intéresse a l'authenticité des
paroles attribuées au Propheéte. S'appuyant sur
des traditionnistes comme Ibn Rajab al-Hanbali
(m. 795/1393), il soutient que la majorité des hadiths
attribués au Prophéte est supposée correspondre a
une transmission selon la signification (bi-I-ma’'na).
Car, disait Muhammad b. Sirin (m. 110/728), «il
fut un temps ou la chaine de transmission (isnad) »
n'était pas demandée aux transmetteurs et, par
conséquent, un hadith pouvait étre reformulé a
souhait sans savoir par qui précisément (p. 53).
Dans la cinquieme et derniere sous-partie,
l'auteur revient sur la place qu'occupe le hadith dans
«la législation et la doctrine » (al-tashri’ wa-I-‘agida).
Par un recours excessif aux hadiths, les savants
musulmans auraient faconné une nouvelle religion
n‘ayant aucun lien avec I'enseignement coranique

BCAI 33

BCAIl en ligne

16

BCAI 33 (2019) Aylal Rashid: Sahih al-Bukhari : nihayat ustlra, recensé par Youssouf T. Sangaré
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

puisque, au contraire, elle tend a l'occulter (p. 61).
Tel serait, écrit-il, «le crime du hadith » (jinayat al-
hadith): prendre la place de la Révélation.

Le troisieme chapitre porte sur «la légende
d’al-Bukhari » (ustdra al-Bukhart) ou l'auteur
s'intéresse de pres a la personnalité d’al-Bukhari
(m. 256/870) et aux légendes qui I'accompagnent
(p. 73). Muhammad b. Isma‘l al-Bukhari serait, grace
a son Sahih et aux légendes relatives a sa moralité
et sa piété, une des personnalités les plus influentes
dans I'histoire islamique (p. 74). Cette image qu'offre
la tradition islamique de Muhammad b. Isma‘il al-
Bukharidevrait étre soumise a I'analyse et a la critique
afin d’y distinguer, suggere l'auteur, ce qui reléve de
«I'exagération dans |'‘éloge » (al-ighraq fi I-madih) de
ce qui a trait a la réalité historique (p. 74).

Selon les sources musulmanes, la meére d’al-
Bukhariaurait vu, dans un réve, le prophete Abraham
lui annoncer la bonne nouvelle d'un fils prodige. Pour
R. Aylal, les récits a ce propos font, implicitement,
de cette mere une prophétesse. Les auteurs de ces
légendes auraient cherché, via une telle mise en scéne,
a tisser un lien entre al-Bukhari et les prophétes, en
particulier Abraham considéré comme «le pere
des prophetes » (Abi al-anbiyd’, p. 77-78). Dans la
méme lignée, d’autres récits rapportent qu'al-Bukhari,
avant la rédaction de son Sahih, se serait vu en réve
avec un éventail (mirwaha) dans sa main servant
a protéger Muhammad des mouches (dhubab)
qui, disent les commentateurs, correspondent aux
propos mensongers qui lui sont attribués. Louvrage
d’al-Bukhari, le Sahih, serait cet éventail (p. 79). Il
s'agirait |a aussi de tentatives visant a entourer le
Sahih et son auteur d’'une autorité symbolique et
irréfutable car remontant a Muhammad lui-méme
ou au « pere des propheétes ». Une telle visée serait
encore plus explicite dans le réve attribué a Abl
Zayd al-Marwazi (m. 371/986) que le Prophete aurait
interrogé ainsi: « O Aba Zayd jusqu’a quand vas-tu
enseigner l'ouvrage d’al-Shafi‘i et pas le mien? Al-
Marwazi répondit: “Quel est ton livre?” Mon livre,
répliqua le Prophete, est le Jami’ [c'est-a-dire le Sahih]
de Muhammad b. Isma‘il al-Bukhari » (p. 80). Ainsi,
de cette maniere, le Sahih n'est plus seulement et
uniquement un livre de Muhammad b. Isma‘il al-
Bukhari, il devient le livre du Prophéte. Comment,
s'interroge R. Aylal, le Propheéte, au lieu de faire
référence au Coran, s'approprie-t-il, ici, un ouvrage
écrit au troisieme siecle de I'hégire? Cela n'est
possible, répond ironiquement l'auteur, qu‘a travers
les «réves (ahlam) fondateurs de la légende d’al-
Bukhari ou de sa biographie (al-ahlam al-muassisa
li-ustarat al-Bukhari aw li-sirat al-Bukhdri, p. 80 ».
Ces légendes sur al-Bukhari, son enfance, sa capacité

a mémoriser, sa piété, etc., conduisent R. Aylal a
|

I'idée que celui-ci occupe, dans les écrits de certains
musulmans, une place similaire a celle de saint Paul
pour le christianisme. De méme que saint Paul est
considéré comme le fondateur véritable (al-hagiqr)
du christianisme, de méme les récits légendaires
autour d’al-Bukhari en font un personnage dont le
charisme dépasserait celui du Prophete lui-méme
et toute autre figure de 'islam (p. 108). Cest cet
exces (al-ghuluw), dans les propos sur al-Bukhari, qui
pourrait permettre de saisir la sacralité dont bénéficie
al-Jami‘ al-Sahih (p. 108).

Pour corriger cet exces, R. Aylal se propose de
déconstruire, dans le quatriéme et avant-dernier
chapitre, quelques-unes des légendes en question.
Ainsi a l'aide d’'une carte géographique, il déclare
impossible, au regard des moyens de locomotion de
I'époque, les nombreux voyages prétés a al-Bukhari
pour recueillir le hadith (p. 123). Un autre point de
critique soulevé par l'auteur concerne l'idée que le
livre et le personnage d’al-Bukhari font 'unanimité
au sein de la umma (p. 130). R. Aylal rappelle que
les shi‘ites, « qui représentent une part importante
des musulmans », n‘agréent aucune tradition
rapportée dans le Sahih d’al-Bukhari (p. 130). Outre
cette tendance, des savants et traditionnistes
sunnites auraient préféré le Muwatta’ de Malik
b. Anas (m. 179/795) au Sahih al-Bukhari. Al-Shafi‘i
(m. 204/820), qui fut éleve de Malik, aurait déclaré
a plusieurs reprises: « Sur la surface de la terre, il n’y
a pas de livre plus authentique que celui de Malik
hormis le Livre de Dieu [le Coran] » ou « Apres
le livre de Dieu il n'y a pas de livre plus profitable
(anfa'u) que le Muwatta’ » (p. 131). Bien que ces
propos datent d'avant la publication d’al-Bukhari,
ils furent suivis par des savants postérieurs comme
Ibn ‘Abd al-Barr (m. 463/1070-1), un juriste malikite,
qui aurait déclaré: «Le Muwatta’ n'a pas d’égal (la
mathil lahu) et aucun livre ne le dépasse hormis
le Livre de Dieu » (p. 131-132). R. Aylal mentionne
aussi des traditionnistes (malikites) modernes qui
auraient partagé cet avis comme |'Indien Shah
Wali-Allah al-Dihlawi (m. 1762), le Soudanais Salih
al-Fullani (m. 1803) ou encore 'Algérien Muhammad
Habib Allah al-Shangiti (m. 1922). Il ne s’agirait pas
[a d'une opinion restreinte aux érudits malikites
puisqu’al-Bukhari lui-méme aurait déclaré que la
chaine de transmission la plus authentique était celle
de « Malik d'aprés Nafi* d’'apres Ibn ‘Umar » (p. 132).
L'imam de Médine était ainsi la source la plus fiable
selon al-Bukhari.

La critique du Sahih al-Bukhari ne se limita pas
a ce seul aspect puisque, écrit I'auteur, de nombreux
savants musulmans ont rejeté l'authenticité de
certaines de ses traditions. A ce propos R. Aylal

s'appuie sur des critiques formulées par Muslim (lbn
|

BCAI 33 17 |

BCAI 33 (2019) Aylal Rashid: Sahih al-Bukhari : nihayat ustlra, recensé par Youssouf T. Sangaré

© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

al-Hajjaj, mort en 261/875) ou encore le muhaddith
Abu Hatim al-Razi (m. 277/890) contre des traditions
validées et rapportées par al-Bukhari (p. 134-144). Ne
craignant pas d'étre accusé d’amalgamer les sources,
l'auteur va jusqu’a rapporter, sur neuf pages sans
changer une virgule, un texte publié sur un forum
soudanais par une personne anonyme et remettant
en cause l'authenticité de certaines traditions d’al-
Bukhari (p. 135-143).

Un autre aspect des critiques envers al-Bukhari
concerne le rejet de ses opinions doctrinales. Certains
de ses contemporains se seraient éloignés de lui et
l'auraient vivement critiqué pour avoir soutenu la
theése du Coran créé (makhliig). Muhammad b. Yahya
al-Dhuhli (m. 258/872) serait allé encore plus loin
en mettant en garde ses contemporains contre les
doctrines, les traditions et les assemblées d'al-Bukhari
et de son éléve Muslim (p. 146).

Pour clore ce chapitre, R. Aylal expose plusieurs
traditions tirées du Sahih al-Bukhdrf afin, dit-il, que
le lecteur mesure a quel point ce livre « nuit a notre
religion et a notre Prophete [...] Et qu'il sache d'ol
nous parvient le terrorisme (al-irhab) » (p. 149).
Par exemple, l'auteur reproche a al-Bukhari d’avoir
rapporté une tradition ou le Prophete, menagant
les notables de Quraysh, aurait dit: «Je suis venu a
vous avec I'égorgement (laqad ji'tukum bi-I-dhabh) »
(autrement dit, si les notables de La Mecque ne se
soumettent pas a la prédication muhammadienne, ils
seront exécutés. Pour R. Aylal, ce type de traditions
sert, de nos jours, de légitimation a des actes
terroristes) (p. 151).

Le cinquiéeme et dernier chapitre se veut une
enquéte sur l'auteur réel du Sahih al-Bukhdri. Partant
de I'argument qu'il n'existe, de nos jours, aucun
manuscrit original du Sahih et que, dans le passé,
des divergences avaient été révélées entre ses copies,
R. Aylal affirme que l'auteur du livre est «inconnu »
(majhal) et ne pouvait étre Muhammad b. Isma‘il
al-Bukhari. Certes, dit-il, al-Bukhari a écrit un livre
sur le hadith mais sans parvenir a l'achever de son
vivant. Ce seraient ses éleves qui auraient repris,
complété et corrigé cet écritinitial avant de le diffuser
(p. 161-280).

Le livre de Rashid Aylal est une contribution
au dossier al-Bukhari en raison, principalement, de
son aspect compilatoire des écrits d'auteurs divers
comme celui, tombé dans l'oubli de I'Egyptien
Mahmud Aba Rayya (m. 1970): Adwa'u ‘ala
al-sunna al-muhammadiyya (Lumiéres sur la
tradition muhammadienne; 1967). Néanmoins,
cette compilation souleve des interrogations
dés lors que, pour appuyer ses opinions, R. Aylal

aligne des citations, passant d’auteurs modernes
et contemporains a des écrits datant des premiers
siecles. Le procédé n'est pas blamable en soi, a
condition de contextualiser les écrits convoqués. Le
manque d'approche historique qu'il reproche aux
érudits musulmans constitue ainsi l'un des défauts de
son ouvrage. En outre, certains trouveront étrange le
procédé consistant a s'appuyer sur des hadiths pour
remettre en cause la science du hadith. Un procédé
qui finit par préter au hadith une place importante
dans l'argumentaire de l'auteur alors méme qu'il
invite, a plusieurs reprises, a remettre le Coran au
coeur des discours islamiques.

Ce travail, qui est destiné a un lectorat large, est
marqué a chacune de ses pages par un ton polémique
et narquois qui peut rapidement lasser. Mémesi, il est
vrai, ce ton vise a anticiper les attaques et réactions
hostiles.

Malgré ces quelques observations, I'ouvrage
de R. Aylal a le mérite de mettre en lumiere la place
qu'occupe Sahih al-Bukhari dans les débats les plus
actuels en contexte islamique et a montrer comment
s'affrontent critiques et défenseurs de cet ouvrage
patrimonial.

Youssouf T. Sangaré
Maitre de conférences
Université Clermont Auvergne

BCAI 33

BCAIl en ligne

18

BCAI 33 (2019) Aylal Rashid: Sahih al-Bukhari : nihayat ustlra, recensé par Youssouf T. Sangaré
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

