
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 33	 15

Aylāl �Rashīd 
Ṣaḥīḥ al-Bukhārī : nihāyat usṭūra

Rabat, Dār al-waṭan li-l-ṣaḥāfa wa-l-ṭibā‘a 
wa-l-nashr 
2017,  280 p.

Dans la période récente, de Muḥammad Abū 
al-Qāsim Ḥajj Ḥamad (m. 2004) à Naṣr Abū Zayd 
(m. 2010) en passant par Muḥammad Shaḥrūr ou 
Mohamed Talbi (m. 2017), la littérature du ḥadīth 
est au cœur de plusieurs études ou discours critiques 
dans le monde musulman. C’est dans ce « mouvement 
de critique du patrimoine religieux » que Rashīd Aylāl, 
qui se présente comme chercheur et journaliste au 
quotidien marocain Risālat al-umma, souhaite situer 
son ouvrage. Publié début 2017 à Rabat (Maroc), 
Ṣaḥīḥ al-Bukhārī : nihāyat usṭūra (L’authentique de 
Bukhārī) continue d’alimenter les polémiques les plus 
diverses et fait l’objet de plusieurs formes de censures 
dans le Royaume chérifien. Très actif sur les réseaux 
sociaux, R. Aylāl s’emploie à répondre aux attaques 
et à afficher ses soutiens (comme le penseur syrien 
M. Shaḥrūr avec qui il eut un entretien le 27 février 
2017) ou sa participation à des rencontres culturelles.

Les censures et critiques nombreuses qu’affronte 
l’auteur, s’expliquent par le but de l’ouvrage : 
déconstruire les légendes dans lesquelles la croyance 
populaire et le discours savant enveloppent Ṣaḥīḥ 
al-Bukhārī. Divisé en cinq chapitres de valeur inégale, 
Ṣaḥīḥ al-Bukhārī : nihāyat usṭūra veut ainsi participer 
aux débats sur la relecture des sources musulmanes. 

Avant de s’attaquer au Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, l’auteur 
propose à ses lecteurs de revenir sur la science du 
ḥadīth et son élaboration dans les premiers siècles de 
l’Islam. Tel est l’objet du premier chapitre (p. 15-38), 
divisé en six parties. 

Dans la première partie, sont examinés les 
contextes et conditions de codification du ḥadīth 
par les premiers musulmans. R. Aylāl revient sur 
l’interdiction faite par le Prophète de transcrire ses 
paroles. Une interdiction à laquelle « les califes bien 
guidés » (al-khulāfa’ al-rashīdūn) seraient restés 
fermement attachés (p. 17-18), comme par exemple 
lorsque le calife ‘Umar b. al-Khaṭṭāb décida de brûler 
des traditions du Prophète consignées par d’autres 
compagnons ou quand ‘Uthmān b. Affān, après 
son accession au califat, déclara : « Il n’est permis à 
personne de rapporter un ḥadīth qui fut inconnu 
à l’époque d’Abū Bakr et de ‘Umar » (lā yaḥillu 
li-aḥad yarwī ḥadīthan lam yusma‘ bihi fī ‘ahd Abī 
Bakr wa-lā fī ‘ahd ‘Umar) ; aucune tradition ne devait, 
donc, être postérieure à la décennie suivant la mort 
du Prophète (p. 18). Malgré ces interdictions, des 
traditions alternatives firent leur apparition pour 

prôner, cette fois, l’autorisation de collecter et de 
consigner les dires du Prophète. Selon ces traditions, 
le Prophète aurait, par la suite, permis la mise par 
écrit de ses dires (p. 19). Ce face à face entre deux 
types de traditions a donné naissance, dès les 
premiers siècles de l’islam, à une controverse quant 
au bien-fondé de la collecte et la codification du 
ḥadīth prophétique. Pour R. Aylāl, ce qui échappa 
aux auteurs musulmans c’est la signification même de 
l’interdiction. Pour lui, à supposer que l’interdiction 
fût levée, la crainte du Prophète demeure : celle de 
la sacralisation (taqdīs) de ses paroles. À travers 
cette crainte, il aurait exprimé l’idée que seul le 
discours coranique devait attirer toute l’attention des 
musulmans et que celui-ci était « la seule révélation » 
(p. 20). La codification du ḥadīth allait produire l’effet 
redouté par le Prophète : ses paroles, authentiques ou 
supposées comme telles, furent peu à peu substituées 
à l’enseignement coranique et prises comme 
fondement de la législation islamique. Ainsi, dans 
la seconde partie de ce chapitre, l’auteur interpelle 
ceux qui font du ḥadīth une source fondamentale de 
la législation en ces termes : comment est-il possible 
que la codification d’une source aussi déterminante 
n’ait débuté que plus d’un siècle après la mort du 
Prophète (p. 21) ? La réponse de R. Aylāl est que le 
ḥadīth n’avait pas vocation à occuper une telle place 
dans l’épistémologie islamique. Pour cette raison, 
la codification même du ḥadīth ne fut possible 
qu’à travers une série de « prétextes » (a‘dhār), que 
l’auteur soumet à l’analyse dans la troisième partie 
de ce chapitre. Le premier de ces prétextes serait 
l’idée que les traditions interdisant la codification 
du ḥadīth furent abrogées par celles qui l’autorisent 
(p. 25). Le second prétexte serait véhiculé par l’idée 
que l’interdiction d’écrire les paroles du Prophète 
était temporaire et qu’elle visait à écarter tout 
amalgame entre la Révélation (al-waḥy) et le ḥadīth. 
Pour R. Aylāl, ce prétexte est « dangereux » (khaṭīr) 
et suggère, de manière implicite (ḍimniyyan), que 
la Révélation, présentée par les savants musulmans 
comme le miracle absolu et inimitable, pourrait 
être confondue avec une parole humaine – celle 
du Prophète (p. 26). Cela reviendrait à mettre sur 
le même plan la parole de Dieu avec celle d’une 
créature. Avec ce prétexte, les savants musulmans 
mettaient ainsi à mal le dogme d’inimitabilité du 
Coran (i‘jāz al-Qur’ān). Similaire au précédent, le 
troisième prétexte soutiendrait que « l’interdiction 
en question concernait le fait de transcrire le ḥadīth 
et la Révélation sur un même support, dans le même 
muṣḥaf » (p. 26). Une telle idée, selon l’auteur, va à 
l’encontre de l’interdiction de transcrire le ḥadīth par 
les deux premiers califes au motif qu’il ne pouvait y 
avoir « un autre livre avec le Livre de Dieu » (p. 26).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 33 (2019) Aylāl Rashīd: Ṣaḥīḥ al-Bukhārī : nihāyat usṭūra, recensé par Youssouf T. Sangaré
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 33	 16

Dans la quatrième et la cinquième sous-partie 
de ce chapitre, R. Aylāl examine les deux affirmations 
suivantes : « La Sunna est juge du Coran et La Sunna 
abroge (peut abroger) le Coran. » Pour l’auteur, de 
tels propos s’opposent à toute réflexion « logique » 
(manṭiqī) car, si le Coran est la première source de 
législation en islam, comment pourrait-elle être 
abrogée ou jugée par une source de rang inférieur 
(c’est-à-dire la Sunna/le ḥadīth) ? Il y aurait là, dit-
il, une contradiction d’ordre logique qui remet en 
question le statut même du Coran comme révélation 
transcendant toute parole humaine (p. 33).

Pourtant ce sont ces contradictions qui auraient 
permis le phénomène de propagation des ḥadīths 
dans les premiers siècles où chaque école doctrinale, 
en vue d’appuyer ses thèses, s’arrangeait pour 
trouver des propos attribués au Prophète. C’est cette 
« guerre des narrations » que l’auteur examine dans 
la dernière sous-partie de ce chapitre. R. Aylāl expose 
aussi comment, dans le contexte de compétitions 
théologico-politiques, des ḥadīths attribués au 
Prophète se sont multipliés en faveur d’un clan contre 
les autres. Dans certains cas, les traditions attribuées 
au Prophète suggèrent une division des tâches dans 
la société en fonction des tribus/ethnies, comme 
par exemple : « Le pouvoir est pour les Quraysh 
[la tribu du Prophète], la judicature pour les Anṣār 
[les médinois] et l’appel à l’office de la prière pour 
les Éthiopiens » (al-mulk fī Quraysh wa-l-qaḍā’ fī 
l-anṣār wa-l-ādhān fī l-ḥabasha, p. 36) (rapporté par 
al-Tirmidhī ; une tradition similaire est rapportée par 
Ibn Ḥanbal dans son Musnad). 

C’est donc dans ce climat de conflits et de 
compétitions que les traditions prophétiques 
furent codifiées et que « la science du ḥadīth » 
(‘ilm al-ḥadīth) prit naissance. C’est au « fléau » de 
cette science (Āfat ‘ilm al-ḥadīth) qu’est consacré le 
second chapitre de l’ouvrage. Celui-ci se subdivise 
en cinq sous-parties. La première propose une 
exploration de la notion de « ḥadīth » dans le texte 
coranique. Le mot ḥadīth dans la majeure partie 
des versets coraniques où il figure désigne, selon 
R. Aylāl, la Parole de Dieu ou « le Livre descendu » 
(al-kitāb al-munazzal) sur le Prophète (p. 42). Ce sens 
n’aurait pas été retenu par les savants qui, dans leur 
définition, présentent le ḥadīth comme une notion 
liée exclusivement aux actes, dires, etc. du Prophète 
et de ses Compagnons (p. 43). 

Dans la seconde sous-partie de ce chapitre, 
R. Aylāl remet en cause les fondements de la science 
du ḥadīth qui, soutient-il, n’aurait aucune base solide. 
Comment, s’interroge l’auteur, fonder une science sur 
la notion d’isnād (chaîne de transmission) dans un 
contexte où dominaient les conflits claniques ? Il serait 

ainsi naïf de penser que des hommes, dans ce climat 
de compétition, ont pu transmettre, de génération 
en génération, les dires du Prophète sans aucune 
altération (p. 46-47). Cette critique se prolonge dans 
la troisième sous-partie où l’auteur s’attaque à ce qu’il 
nomme « Le mensonge de la science des hommes/
transmetteurs » (ukdhūbat ‘ilm al-rijāl). Pour mettre 
en exergue l’idée qu’il était possible, dans les premiers 
siècles, d’inventer toute sorte de récit et de le faire 
remonter au Prophète, l’auteur propose l’anecdote 
suivante : « À l’époque du calife al-Ma’mūn, le poète 
al-‘Attābī (m. 220/835), qui errait dans les rues de 
Bagdad, rentra dans un marché en mangeant. Cela 
était contraire aux bonnes manières des gens de la 
haute société. Ainsi, son ami l’interpella : “Manges-
tu de la nourriture dans le marché alors que les gens 
t’aperçoivent ?”. Al-‘Attābī, sur un ton moqueur, lui 
répondit : “Sont-ils des humains ? Ce sont des vaches”. 
Son ami protesta et gronda. Alors le poète lui dit : “Je 
te montrerai preuves à l’appui s’ils sont des humains 
ou des vaches”, puis se plaça en hauteur et interpella : 

“Ô gens, venez que je vous parle de l’Envoyé, paix sur 
lui”. Alors ils se précipitèrent et s’agroupèrent autour 
de lui. Al-‘Attābī commença : “Un tel rapporta d’un 
tel qui reçut d’un tel” (ainsi de suite jusqu’à captiver 
son auditoire qui le suivait dans le moindre de ses 
mouvements) que l’Envoyé a dit : “Si la langue de 
l’un de vous parvient à toucher le bout de son nez 
alors il ira au Paradis”. Alors ceux qui étaient autour 
de lui commencèrent à sortir leurs langues […] et 
al-Attābī s’adressa alors à son ami et lui dit : “Ne 
t’avais-je pas dit qu’ils sont des vaches” ? » (p. 49). 
Loin d’être anecdotique, cet épisode prouverait que 
la « science des transmetteurs » (‘ilm al-rijāl) n’a pas 
de fondement solide et ne pourrait, en conséquence, 
constituer une source irréfutable de l’islam (p. 52). 

Dans  la  quatr ième sous-par tie  de ce 
chapitre, R. Aylāl s’intéresse à l’authenticité des 
paroles attribuées au Prophète. S’appuyant sur 
des traditionnistes comme Ibn Rajab al-Ḥanbalī 
(m. 795/1393), il soutient que la majorité des ḥadīths 
attribués au Prophète est supposée correspondre à 
une transmission selon la signification (bi-l-ma‘nā). 
Car, disait Muḥammad b. Sīrīn (m. 110/728), « il 
fut un temps où la chaîne de transmission (isnād) » 
n’était pas demandée aux transmetteurs et, par 
conséquent, un ḥadīth pouvait être reformulé à 
souhait sans savoir par qui précisément (p. 53).

Dans la cinquième et dernière sous-partie, 
l’auteur revient sur la place qu’occupe le ḥadīth dans 
« la législation et la doctrine » (al-tashrī‘ wa-l-‘aqīda). 
Par un recours excessif aux ḥadīths, les savants 
musulmans auraient façonné une nouvelle religion 
n’ayant aucun lien avec l’enseignement coranique 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 33 (2019) Aylāl Rashīd: Ṣaḥīḥ al-Bukhārī : nihāyat usṭūra, recensé par Youssouf T. Sangaré
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 33	 17

puisque, au contraire, elle tend à l’occulter (p. 61). 
Tel serait, écrit-il, « le crime du ḥadīth » ( jināyat al-
ḥadīth) : prendre la place de la Révélation.

Le troisième chapitre porte sur « la légende 
d’al-Bukhārī » (usṭūra al-Bukhārī) où l’auteur 
s’intéresse de près à la personnalité d’al-Bukhārī 
(m. 256/870) et aux légendes qui l’accompagnent 
(p. 73). Muḥammad b. Ismā‘īl al-Bukhārī serait, grâce 
à son Ṣaḥīḥ et aux légendes relatives à sa moralité 
et sa piété, une des personnalités les plus influentes 
dans l’histoire islamique (p. 74). Cette image qu’offre 
la tradition islamique de Muḥammad b. Ismā‘īl al-
Bukhārī devrait être soumise à l’analyse et à la critique 
afin d’y distinguer, suggère l’auteur, ce qui relève de 
« l’exagération dans l’éloge » (al-ighrāq fī l-madīḥ) de 
ce qui a trait à la réalité historique (p. 74). 

Selon les sources musulmanes, la mère d’al-
Bukhārī aurait vu, dans un rêve, le prophète Abraham 
lui annoncer la bonne nouvelle d’un fils prodige. Pour 
R. Aylāl, les récits à ce propos font, implicitement, 
de cette mère une prophétesse. Les auteurs de ces 
légendes auraient cherché, via une telle mise en scène, 
à tisser un lien entre al-Bukhārī et les prophètes, en 
particulier Abraham considéré comme « le père 
des prophètes » (Abū al-anbiyā’, p. 77-78). Dans la 
même lignée, d’autres récits rapportent qu’al-Bukhārī, 
avant la rédaction de son Ṣaḥīḥ, se serait vu en rêve 
avec un éventail (mirwaḥa) dans sa main servant 
à protéger Muḥammad des mouches (dhubāb) 
qui, disent les commentateurs, correspondent aux 
propos mensongers qui lui sont attribués. L’ouvrage 
d’al-Bukhārī, le Ṣaḥīḥ, serait cet éventail (p. 79). Il 
s’agirait là aussi de tentatives visant à entourer le 
Ṣaḥīḥ et son auteur d’une autorité symbolique et 
irréfutable car remontant à Muḥammad lui-même 
ou au « père des prophètes ». Une telle visée serait 
encore plus explicite dans le rêve attribué à Abū 
Zayd al-Marwazī (m. 371/986) que le Prophète aurait 
interrogé ainsi : « Ô Abā Zayd jusqu’à quand vas-tu 
enseigner l’ouvrage d’al-Shāfi‘ī et pas le mien ? Al-
Marwazī répondit : “Quel est ton livre ?” Mon livre, 
répliqua le Prophète, est le Jāmi‘ [c’est-à-dire le Ṣaḥīḥ] 
de Muḥammad b. Ismā‘īl al-Bukhārī » (p. 80). Ainsi, 
de cette manière, le Ṣaḥīḥ n’est plus seulement et 
uniquement un livre de Muḥammad b. Ismā‘īl al-
Bukhārī, il devient le livre du Prophète. Comment, 
s’interroge R. Aylāl, le Prophète, au lieu de faire 
référence au Coran, s’approprie-t-il, ici, un ouvrage 
écrit au troisième siècle de l’hégire ? Cela n’est 
possible, répond ironiquement l’auteur, qu’à travers 
les « rêves (aḥlām) fondateurs de la légende d’al-
Bukhārī ou de sa biographie (al-aḥlām al-mu’assisa 
li-usṭūrat al-Bukhārī aw li-sīrat al-Bukhārī, p. 80 ». 
Ces légendes sur al-Bukhārī, son enfance, sa capacité 
à mémoriser, sa piété, etc., conduisent R. Aylāl à 

l’idée que celui-ci occupe, dans les écrits de certains 
musulmans, une place similaire à celle de saint Paul 
pour le christianisme. De même que saint Paul est 
considéré comme le fondateur véritable (al-ḥaqīqī) 
du christianisme, de même les récits légendaires 
autour d’al-Bukhārī en font un personnage dont le 
charisme dépasserait celui du Prophète lui-même 
et toute autre figure de l’islam (p. 108). C’est cet 
excès (al-ghuluw), dans les propos sur al-Bukhārī, qui 
pourrait permettre de saisir la sacralité dont bénéficie 
al-Jāmi‘ al-Ṣaḥīḥ (p. 108).

Pour corriger cet excès, R. Aylāl se propose de 
déconstruire, dans le quatrième et avant-dernier 
chapitre, quelques-unes des légendes en question. 
Ainsi à l’aide d’une carte géographique, il déclare 
impossible, au regard des moyens de locomotion de 
l’époque, les nombreux voyages prêtés à al-Bukhārī 
pour recueillir le ḥadīth (p. 123). Un autre point de 
critique soulevé par l’auteur concerne l’idée que le 
livre et le personnage d’al-Bukhārī font l’unanimité 
au sein de la umma (p. 130). R. Aylāl rappelle que 
les shī‘ites, « qui représentent une part importante 
des musulmans », n’agréent aucune tradition 
rapportée dans le Ṣaḥīḥ d’al-Bukhari (p. 130). Outre 
cette tendance, des savants et traditionnistes 
sunnites auraient préféré le Muwaṭṭa’ de Mālik 
b. Anas (m. 179/795) au Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Al-Shāfi‘ī 
(m. 204/820), qui fut élève de Mālik, aurait déclaré 
à plusieurs reprises : « Sur la surface de la terre, il n’y 
a pas de livre plus authentique que celui de Mālik 
hormis le Livre de Dieu [le Coran] » ou « Après 
le livre de Dieu il n’y a pas de livre plus profitable 
(anfa‘u) que le Muwaṭṭa’ » (p. 131). Bien que ces 
propos datent d’avant la publication d’al-Bukhārī, 
ils furent suivis par des savants postérieurs comme 
Ibn ‘Abd al-Barr (m. 463/1070-1), un juriste malikite, 
qui aurait déclaré : « Le Muwaṭṭa’ n’a pas d’égal (lā 
mathīl lahu) et aucun livre ne le dépasse hormis 
le Livre de Dieu » (p. 131-132). R. Aylāl mentionne 
aussi des traditionnistes (malikites) modernes qui 
auraient partagé cet avis comme l’Indien Shāh 
Walī-Allāh al-Dihlawī (m. 1762), le Soudanais Ṣāliḥ 
al-Fullānī (m. 1803) ou encore l’Algérien Muḥammad 
Ḥabīb Allāh al-Shanqīṭī (m. 1922). Il ne s’agirait pas 
là d’une opinion restreinte aux érudits malikites 
puisqu’al-Bukhārī lui-même aurait déclaré que la 
chaîne de transmission la plus authentique était celle 
de « Mālik d’après Nāfi‘ d’après Ibn ‘Umar » (p. 132). 
L’imām de Médine était ainsi la source la plus fiable 
selon al-Bukhārī.

La critique du Ṣaḥīḥ al-Bukhārī ne se limita pas 
à ce seul aspect puisque, écrit l’auteur, de nombreux 
savants musulmans ont rejeté l’authenticité de 
certaines de ses traditions. À ce propos R. Aylāl 
s’appuie sur des critiques formulées par Muslim (Ibn 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 33 (2019) Aylāl Rashīd: Ṣaḥīḥ al-Bukhārī : nihāyat usṭūra, recensé par Youssouf T. Sangaré
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 33	 18

al-Ḥajjāj, mort en 261/875) ou encore le muḥaddith 
Abū Ḥātim al-Rāzī (m. 277/890) contre des traditions 
validées et rapportées par al-Bukhārī (p. 134-144). Ne 
craignant pas d’être accusé d’amalgamer les sources, 
l’auteur va jusqu’à rapporter, sur neuf pages sans 
changer une virgule, un texte publié sur un forum 
soudanais par une personne anonyme et remettant 
en cause l’authenticité de certaines traditions d’al-
Bukhārī (p. 135-143).

Un autre aspect des critiques envers al-Bukhārī 
concerne le rejet de ses opinions doctrinales. Certains 
de ses contemporains se seraient éloignés de lui et 
l’auraient vivement critiqué pour avoir soutenu la 
thèse du Coran créé (makhlūq). Muḥammad b. Yaḥya 
al-Dhuhlī (m. 258/872) serait allé encore plus loin 
en mettant en garde ses contemporains contre les 
doctrines, les traditions et les assemblées d’al-Bukhārī 
et de son élève Muslim (p. 146).

Pour clore ce chapitre, R. Aylāl expose plusieurs 
traditions tirées du Ṣaḥīḥ al-Bukhārī afin, dit-il, que 
le lecteur mesure à quel point ce livre « nuit à notre 
religion et à notre Prophète […] Et qu’il sache d’où 
nous parvient le terrorisme (al-irhāb) » (p. 149). 
Par exemple, l’auteur reproche à al-Bukhārī d’avoir 
rapporté une tradition où le Prophète, menaçant 
les notables de Quraysh, aurait dit : « Je suis venu à 
vous avec l’égorgement (laqad ji’tukum bi-l-dhabḥ) » 
(autrement dit, si les notables de La Mecque ne se 
soumettent pas à la prédication muḥammadienne, ils 
seront exécutés. Pour R. Aylāl, ce type de traditions 
sert, de nos jours, de légitimation à des actes 
terroristes) (p. 151).

Le cinquième et dernier chapitre se veut une 
enquête sur l’auteur réel du Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Partant 
de l’argument qu’il n’existe, de nos jours, aucun 
manuscrit original du Ṣaḥīḥ et que, dans le passé, 
des divergences avaient été révélées entre ses copies, 
R. Aylāl affirme que l’auteur du livre est « inconnu » 
(majhūl) et ne pouvait être Muḥammad b. Ismā‘īl 
al-Bukhārī. Certes, dit-il, al-Bukhārī a écrit un livre 
sur le ḥadīth mais sans parvenir à l’achever de son 
vivant. Ce seraient ses élèves qui auraient repris, 
complété et corrigé cet écrit initial avant de le diffuser 
(p. 161-280). 

Le livre de Rashīd Aylāl est une contribution 
au dossier al-Bukhārī en raison, principalement, de 
son aspect compilatoire des écrits d’auteurs divers 
comme celui, tombé dans l’oubli de l’Égyptien 
Maḥmūd Abū Rayya (m. 1970) : Aḍwā’u ‘alā 
al-sunna al-muḥammadiyya (Lumières sur la 
tradition muḥammadienne ; 1967). Néanmoins, 
cette compilation soulève des interrogations 
dès lors que, pour appuyer ses opinions, R. Aylāl 

aligne des citations, passant d’auteurs modernes 
et contemporains à des écrits datant des premiers 
siècles. Le procédé n’est pas blâmable en soi, à 
condition de contextualiser les écrits convoqués. Le 
manque d’approche historique qu’il reproche aux 
érudits musulmans constitue ainsi l’un des défauts de 
son ouvrage. En outre, certains trouveront étrange le 
procédé consistant à s’appuyer sur des ḥadīths pour 
remettre en cause la science du ḥadīth. Un procédé 
qui finit par prêter au ḥadīth une place importante 
dans l’argumentaire de l’auteur alors même qu’il 
invite, à plusieurs reprises, à remettre le Coran au 
cœur des discours islamiques.

Ce travail, qui est destiné à un lectorat large, est 
marqué à chacune de ses pages par un ton polémique 
et narquois qui peut rapidement lasser. Même si, il est 
vrai, ce ton vise à anticiper les attaques et réactions 
hostiles. 

Malgré ces quelques observations, l’ouvrage 
de R. Aylāl a le mérite de mettre en lumière la place 
qu’occupe Ṣaḥīḥ al-Bukhārī dans les débats les plus 
actuels en contexte islamique et à montrer comment 
s’affrontent critiques et défenseurs de cet ouvrage 
patrimonial.

Youssouf T. Sangaré 
Maître de conférences 

Université Clermont Auvergne

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 33 (2019) Aylāl Rashīd: Ṣaḥīḥ al-Bukhārī : nihāyat usṭūra, recensé par Youssouf T. Sangaré
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

