
 BCAI 33 10

Hermann  Denis 
Le Shaykhisme à la période qajare. 
Histoire sociale et doctrinale d’une École chiite

Turnhout : Brepols 
2017, 402 p.
ISBN : 9782503531519

 L’étude du shaykhisme, courant théologique 
chiite apparu dans le sillage de Šayḫ Aḥmad al-Aḥsāʾī 
(m.ȓ1241/1826) et toujours actif de nos jours, n’en est 
qu’à ces débuts. Il suffit de se référer à l’abondante 
bibliographie de l’ouvrage de Denis Hermann pour 
constater que le nombre des travaux en langues 
européennes expressément consacrés au shaykhisme 
dépasse à peine la trentaine (dont quelques thèses 
non publiées). Les plus importants sont ceux de Juan 
Cole et Denis MacEion. En langue française, avant 
Denis Hermann, on ne trouve guère que le consul de 
France à Tabriz, Louis-Alphonse Nicolas, et son Essai 
sur le Cheikhisme (1910), et, surtout, Henry Corbin et 
Mohammad Ali Amir-Moezzi. Ce livre, version rema-
niée et remise à jour de la thèse de l’auteur, constitue 
« la première monographie en langue européenne de 
l’histoire sociale et doctrinale du shaykhisme » (p.ȓ31). 
Il s’agit donc d’une contribution importante au 
mince dossier des études shaykhies, dont le volume 
est inversement proportionnel à celui des produc-
tions du shaykhisme lui-même qui avoisine le millier 
d’ouvrages (dont la plupart ne sont disponibles que 
dans des éditions lithographiées ou en manuscrits (1)). 

L’étude d’un courant religieux pourrait n’inté-
resser que les historiens des idées et des religions, ce 
qui est déjà beaucoup. C’était la perspective d’Henry 
Corbin lorsqu’il se pencha sur le shaykhisme, notam-
ment dans le quatrième volume de sa somme En 
Islam iranien. Malgré ses immenses qualités de phi-
losophe, ou peut-être à cause d’elles, Henry Corbin 
avait moins d’égards pour le contexte historique 
d’une pensée que pour ce qui, en elle, précisément, 
transcendait les contextes. C’est ainsi qu’il pouvait 

(1) Rappelons que la Bibliothèque des sciences religieuses de 
l’École Pratique des Hautes Études contient un important fonds 
Shaykhi issu de la bibliothèque d’Henry Corbin. Il  comporte 
environ 150 volumes d’éditions facsimilées de manuscrits 
autographes de l’école shaykhie, conservés à Kirmān. À cela 
s’ajoutent quelques dizaines de lithographies et d’ouvrages impri-
més, le tout formant un fonds unique en Europe. Ces ouvrages 
ont été  récemment référencés sur le catalogue SUDOC. Voir 
 Amir-Moezzi, M. A. et Schmidtke, S., « Twelver-shî’ite Resources 
in Europe. e Shî’ite Collection at the Oriental Department 
of the University of Cologne, the Fonds Henry Corbin and 
the Fonds Shaykhî at the École Pratique des Hautes Études (EPHE), 
Paris. « With a Catalogue of the Fonds Shaykhî ». Journal Asiatique, 
t. 285/1 (1997), p. 73-122.

opérer des rapprochements inattendus pour l’his-
torien, mais féconds pour le philosophe, et observer 
les homologies structurelles entre des pensées que 
séparaient siècles et continents. La perspective de 
Denis Hermann diffère sensiblement de celle d’Henry 
Corbin, et quoique certains traits les rapprochent, 
son travail est d’abord celui d’un historien qui 
ancre l’apparition du shaykhisme dans le contexte 
de l’Iran moderne. Il s’agit pour lui de donner à 
voir l’émergence d’une nouvelle école théologique 
se constituant en communauté distincte, à une 
époque particulièrement troublée, tant sur le plan de 
l’histoire intellectuelle et religieuse que de l’histoire 
politique et sociale. « Le début du xixe siècle vit ainsi 
la quasi-extinction du courant traditionaliste aḫbārī, 
(…) l’ascension du courant rationaliste uṣūlī, le succès 
populaire des confréries soufies chiites, ainsi que la 
naissance de l’École théologico-mystique shaykhie » 
(p.ȓ13). À cela s’ajoute l’émergence des mouvements 
bâbi puis bahaï, ainsi que, sur un plan géopolitique, la 
pression exercée sur l’Iran par les grandes puissances 
que sont le Royaume-Uni et la Russie, et sur le plan 
culturel, la pénétration progressive des idées et tech-
niques venues d’Occident. Un des grands mérites de 
cette étude est donc de faire apparaître les enjeux de 
la naissance d’un nouveau courant du chiisme dans 
un tel contexte, et de montrer son subtil et difficile 
positionnement, à la fois proche du pouvoir qajar 
mais critiquant sa complaisance envers la culture 
occidentale, et opposé aussi bien aux mouvements 
messianiques du bâbisme et du bahaïsme, qu’au 
clergé uṣūlī qui venait de triompher de ses adversaires 
aḫbārī. Dans ces conditions historiques troubles, les 
positions se cristallisent, et celle des shaykhis, du 
moins des shaykhis kirmanis, se situant à l’écart 
aussi bien des tendances pro-occidentales, que des 
mouvements messianiques et du clergé chiite uṣūlī 
désormais institutionnel, ne pouvait que susciter 
incompréhension et hostilité de toutes parts.

Loin d’une étude sur un courant obscur et mar-
ginal, l’ouvrage de Denis Hermann met en jeu des 
questions essentielles, communes à de nombreuses 
situations historiques, telle celle de l’émergence d’un 
courant minoritaire à une époque où la majorité a 
besoin d’un nouvel adversaire pour se définir comme 
l’orthodoxie – car l’on n’est orthodoxe que vis-à-vis 
d’hétérodoxes, qu’il faut désigner comme tels. Il 
montre comment se consolide un tel courant, par 
quels mécanismes, à la fois sociaux et intellectuels, il 
assure sa survie en affirmant une identité distincte. 
D. Hermann offre un éclairage important sur les 
débats intellectuels en Iran à la veille de la révolution 
constitutionnelle de 1906 dans laquelle le clergé 
joua un rôle central. Enfin, il pose les fondements 
historiques nécessaires à l’approche d’une école 

BCAI33_1906_II_04_010-014_rev.indd   10 27/05/2019   12:18
Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 33 (2019) Hermann Denis: Le Shaykhisme à la période qajare. Histoire sociale et doctrinale d’une École chiite, recensé par Fârès Gillon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 33 11

théologique chiite qui prend ses distances avec le 
chiisme dominant de son époque, et renoue avec 
des préoccupations résolument théologiques et 
mystiques – plutôt que juridiques et politiques. 

L’ouvrage comporte quatre chapitres. Dans 
l’introduction (p.ȓ11-42), l’auteur esquisse le paysage 
intellectuel de l’Iran au cours du xixe siècle, rappelant 
d’abord que la seconde moitié de ce siècle vit croître 
une contestation du régime qajar par les milieux 
cléricaux, rompant ainsi avec la tradition safavide 
de collaboration étroite entre l’État et les oulémas. Il 
présente ensuite brièvement l’akhbarisme qui « refuse 
le recours à la raison pour évaluer et critiquer les ḥadīṯ, 
comme à l’iǧtihād pour statuer en matière juridique » 
(p.ȓ17). Depuis l’assassinat d’un de ses plus éminents 
représentants, Mīrzā Muḥammad Aḫbārī Nayšābūrī, 
en 1818, ce courant est en déclin, laissant la voie libre 
à l’école rationaliste de l’osulisme, qui, pour sa part, 
recourt largement à l’iǧtihād, au point de délaisser 
quelque peu l’étude du ḥadīṯ dont les aḫbārī s’étaient, 
en quelque sorte, fait une spécialité. L’auteur évoque 
ensuite l’essor des confréries soufies chiites dans 
l’Iran des xviiie et xixe siècles, essor qui contribue 
au dynamisme intellectuel du chiisme iranien et en 
constitue, pour ainsi dire, le versant dévotionnel 
et mystique, quand l’osulisme en serait le versant 
juridique, clérical et politique. Il est intéressant de 
relever qu’en règle générale, les auteurs soufis chiites 
furent enclins à reconnaître la légitimité du recours à 
l’iǧtihād tel que pratiqué par l’osulisme (p.ȓ29). Ce der-
nier, qui en vient à représenter le chiisme dominant 
et institutionnel, fait à son tour l’objet d’une brève 
présentation rappelant que son institutionnalisation 
cléricale est inséparable de son usage de l’iǧtihād, de 
la division de la communauté chiite en muǧtahid-s et 
muqallid-s et de la prétention du clergé à représenter 
l’Imām-Mahdī occulté. L’introduction s’achève sur 
un premier aperçu du shaykhisme (présenté comme 
« une continuité partielle de l’akhbarisme » (p. 26), 
du fait de son rejet de l’iǧtihād) et un exposé des 
problématiques propres à son étude, notamment 
de la difficulté de mener des recherches sur un cou-
rant mal considéré en Irak comme en Iran, et ayant 
eu à subir répressions, exactions et destructions de 
bibliothèques. L’auteur explique ici son choix de trai-
ter le shaykhisme sur « la période qui suit la mort du 
second maître de l’École, au milieu du xixe siècle, à 
l’avènement du mouvement constitutionnel iranien 
en 1324/1906 » (p.ȓ40), cette période voyant à la 
fois l’apparition et la consolidation, tant sur le plan 
doctrinal que sur les plans social, communautaire 
et, parfois, politique, d’une communauté shaykhie 
distincte (alors que le fondateur, Šayḫ Aḥmad al-
Aḥsāʾī, n’avait pas prétendu faire école) et sa division 
en trois branches. C’est dire que l’auteur s’intéresse 

aux mécanismes par lesquels une école théologique 
se constitue, se reconnaît et se fait reconnaître. 

Le premier chapitre est cependant consacré à la 
naissance du shaykhisme, et donc aux deux premiers 
maîtres de l’École, Šayḫ Aḥmad al-Aḥsāʾī et Sayyid 
Kāẓim Raštī (m.ȓ1259/1844). Šayḫ Aḥmad al-Aḥsāʾī 
entendait restaurer l'enseignement des imāms et se 
concentrer sur les questions théologiques, plutôt 
que de se mêler de politique et de fiqh. Sur le plan 
doctrinal, il se montra critique envers l’œuvre de 
Mullā Ṣadrā Šīrāzī alors même qu’elle acquérait 
une certaine autorité dans la pensée chiite. Il opéra 
un retour à la théologie mystique du chiisme, par-
delà les débats entre aḫbārī et uṣūlī qui s’opposaient 
essentiellement sur le fiqh, et en affranchissant la 
théologie chiite de l’influence d’Ibn ʿArabī et de la 
gnose plotinienne telle qu’elle apparaissait dans la 
pensée de Mullā Ṣadrā. Certaines de ses doctrines, 
mal comprises, lui valurent l’excommunication d’un 
mollah mineur, comme cela se produira souvent dans 
l’histoire du shaykhisme.ȓ À plusieurs reprises, en effet, 
ce sont des religieux de rang inférieur qui furent à 
l’origine des attaques, verbales ou physiques, contre 
les shaykhis, tandis que les grandes autorités tradi-
tionnelles, sans nécessairement leur être favorables, 
cherchaient à calmer les tensions, reconnaissant 
aux shaykhis le droit d’intervenir dans les débats 
intra-chiites (p.ȓ157). L’école fut ensuite représentée 
par Sayyid Kāẓim Raštī (m.ȓ1844), et même fondée 
par lui selon Denis Hermann (p.ȓ55 ss.). C’est en 
effet sous ce dernier que l’on observe une première 
tentative d’organiser, à Kerbala, la communauté de 
disciples rassemblée par l’admiration portée à l’œuvre 
et à la personne de Šayḫ Aḥmad al-Aḥsāʾī. De façon 
significative, l’auteur note que « c’est essentiellement 
l’excommunication (takfīr) de Šayḫ Aḥmad al-Aḥsāʾī 
par Mullā Muḥammad Taqī Baraġānī, à Qazvin en 
1239/1824, qui a encouragé les disciples de Šayḫ 
Aḥmad al-Aḥsāʾī à former un courant chiite indé-
pendant » (p.ȓ56). Cette première confrontation aux 
autres chiites sera suivie de nombreuses autres, plus 
directes (tentatives d’assassinat, pillage, destruction 
de bibliothèque, agressions de disciples), qu’eut à 
subir Sayyid Kāẓim Raštī. Vient ensuite un rapide 
passage en revue des trois branches du shaykhisme, 
apparues après la mort de Sayyid Kāẓim Raštī et la 
dispersion de ses principaux disciples dans diffé-
rentes villes d’Iran ; si l’ouvrage porte principalement 
sur le shaykhisme kirmānī, les chapitres suivants 
contiendront également plusieurs éléments sur les 
deux autres branches, les tabrīzīs et les bāqirīs. 

Relevons que les tabrīzīs, nommés ainsi en raison 
de leur solide ancrage à Tabrīz, reconnaissent la légiti-
mité de l’iǧtihād (p.ȓ70) et « prônent un enseignement 
plus accentué sur la gnose et le mysticisme que celui 

BCAI33_1906_II_04_010-014_rev.indd   11 27/05/2019   12:18
Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 33 (2019) Hermann Denis: Le Shaykhisme à la période qajare. Histoire sociale et doctrinale d’une École chiite, recensé par Fârès Gillon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 33 12

dispensé dans les écoles religieuses uṣūlī, sans rompre 
avec les principes du droit uṣūlī. » (p.ȓ73). Ils furent des 
acteurs clés dans la répression du bâbisme (p.ȓ247). 
L’auteur s’interroge sur les raisons pour lesquelles les 
tabrīzīs sont demeurés une école indépendante des 
uṣūlī alors que peu de choses les en distinguent, et 
suggère que cela tient à leur ancrage local à Tabrīz, 
et, aujourd’hui, au Koweït (p.ȓ110). La branche bāqirī 
est, quant à elle, fondée à Hamadān à la mort de 
Muḥammad Karīm Ḫān Kirmānī (m.ȓ1288/1871), par 
Muḥammad Bāqir Hamadānī auquel on doit plus de 
150 ouvrages. Bien qu’ayant reconnu l’autorité de 
Muḥammad Karīm Ḫān Kirmānī, Muḥammad Bāqir 
Hamadānī refusa de reconnaître la transmission de 
la direction de l’école à Muḥammad Ḫān Kirmānī, 
fils de Muḥammad Karīm Ḫān (p.ȓ66-68). Comme 
les tabrīzīs, Muḥammad Bāqir Hamadānī se montra 
« beaucoup plus conciliant avec les juristes uṣūlī », 
et définit le shaykhisme a minima « comme étant 
l’expression d’une simple opinion positive à l’égard 
de Šayḫ Aḥmad al-Aḥsāʾī » (p.ȓ91). Muḥammad 
Karīm Ḫān Kirmānī eut « un rôle prépondérant dans 
la formation de la communauté shaykhie kirmānī » 
(p.ȓ125). Sur le plan des principes du droit, il s’inscri-
vait « dans le droit fil de l’akhbarisme » (p.ȓ125). On 
entrevoit ici la raison pour laquelle l’auteur traite 
principalement du shaykhisme kirmānī, qui apparaît 
comme le shaykhisme par excellence, si l’on peut 
dire, dans la mesure où il porte le plus nettement les 
caractères distinctifs de cette nouvelle école, et fait 
le moins de concessions à d’autres courants chiites, 
l’osulisme en particulier. 

La dernière partie du premier chapitre est une 
introduction à quelques doctrines du shaykhisme, 
choisies d’après leur influence sur l’organisation des 
communautés et leur originalité dans le paysage 
théologique chiite de l’époque. Sont ainsi abordés le 
rapport à l’akhbarisme, la doctrine du rukn-i rābiʿ, la 
question de l’engagement politique et du quiétisme 
dans le shaykhisme, ainsi que l’opposition au sou-
fisme. La doctrine du « quatrième pilier » est certaine-
ment le point central qui distingue le shaykhisme des 
autres formations. Les shaykhis kirmānī considèrent 
que le chiisme est fondé sur quatre piliers (uṣul-i 
dīn) : tawḥīd (unicité divine), nubuwwat (cycle de la 
prophétie), imāmat (cycle de l’imāmat), et le rukn-
i rābiʿ. Ce dernier est la « foi en une élite chiite » 
occulte et hiérarchisée dont le sommet (nātiq-i wāḥid 
ou bāb) est en contact direct avec l’Imām caché, et 
dont les rangs suivants (nuqabā et nuǧabā) sont 
autant d’intermédiaires entre l’Imām et les croyants 
(p. 82 ss. ; voir aussi le tableau p. 173). Cette doctrine, 
chez les shaykhis kirmānī, leur permet de nier que 
l’Imām puisse être représenté durant l’Occultation 
autrement que par les membres de cette hiérarchie 

occulte, ce qui revient à rejeter l’évolution même du 
chiisme, qui n’a cessé, au cours de son histoire, de 
transmettre, peu à peu, toutes les prérogatives de 
l’Imām aux oulémas. À cet égard, les shaykhis bāqirī 
se montrent plus conciliants, puisqu’ils intègrent les 
oulémas au « quatrième pilier », rukn-i rābiʿ (p.ȓ91). 
Il est à regretter que la présentation des doctrines du 
shaykhisme tienne peu de place dans l’ouvrage de 
Denis Hermann, mais il est vrai que sa perspective 
est plus historique que doctrinale ; son travail pose 
néanmoins les jalons qui permettront de futures 
recherches d’ordre plus théologique et philosophique. 

Le second chapitre de l’ouvrage traite de la 
diffusion du shaykhisme en Iran, en particulier à tra-
vers des documents de waqf, pour ce qui concerne 
le shaykhisme kirmānī. La fin de ce chapitre, où 
s’esquisse « l’évolution du shaykhisme kirmānī vers 
une communauté théologico-mystique » (p.ȓ151), 
introduit les considérations du troisième chapitre qui 
porte sur les relations entre shaykhis et non-shaykhis. 
Le shaykhisme se constitue en école et en commu-
nauté par une série de waqf-s – qui lui donnent ainsi 
un centre, Kirmân, et une école, étapes essentielles 
dans la consolidation d’une communauté (p.ȓ133-
134, 143, 144)ȓ– mais, aussi, par l’accentuation de 
l’hostilité réciproque entre shaykhis et non-shaykhis. 
D’un côté, le shaykhisme se consolide en s’isolant des 
autres courants chiites, tandis qu’en retour, le chiisme 
officiel, sortant vainqueur de la confrontation avec 
l’akhbarisme, voit dans le shaykhisme un nouvel 
adversaire permettant de renforcer une « autorité 
en pleine reconstruction en ce début de xixe siècle » 
(p.ȓ109). À cet égard, il faut relever quelques traits 
particulièrement frappants de la rupture du 
shaykhisme avec le clergé chiite, et qui consistent en 
définitive à accuser le chiisme institutionnel de cryp-
to-sunnisme ! Ainsi, Sayyid Kāẓim Raštī compare les 
souffrances subies par les shaykhis aux mains d’autres 
chiites à celles subies par les chiites sous le règne du 
calife abbasside al-Mutawakkil (p.ȓ118). Dans un 
document shaykhi, deux muǧtahid-s venus prélever 
l’impôt religieux – qui est théoriquement une préro-
gative exclusive de l’Imām – apparaissent, à de futurs 
convertis au shaykhisme, sous les traits d’Abū Bakr et 
ʿUmar, figures honnies du chiisme (p.ȓ115-117). Ces 
derniers sont d’ailleurs présentés par les shaykhis 
kirmānīs comme les initiateurs de l’iǧtihād en islam 
(p.ȓ117). Il faut se représenter toute la violence de 
telles affirmations, qui ne se contentent pas de saper 
l’autorité du clergé officiel en niant la légitimité de 
leur recours à l’iǧtihād et de leur accaparement des 
prérogatives de l’Imām, mais vont bien jusqu’à assi-
miler ce clergé aux ennemis séculaires et absolus du 
chiisme – et par là-même réactivent d’une certaine 
façon l’hostilité originelle du chiisme à l’égard de ceux 

BCAI33_1906_II_04_010-014_rev.indd   12 27/05/2019   12:18
Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 33 (2019) Hermann Denis: Le Shaykhisme à la période qajare. Histoire sociale et doctrinale d’une École chiite, recensé par Fârès Gillon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 33 13

qui devinrent les sunnites. La situation minoritaire, 
faite de vexations et répressions, du shaykhisme 
au sein du chiisme, est ainsi assimilée à la situation 
minoritaire des chiites originels au sein de l’islam.

Dans le quatrième et dernier chapitre, l’auteur 
aborde la réaction des shaykhis face au bâbisme 
d’une part, et au « choc de l’Occident » d’autre part. 
Le chapitre est introduit par un développement 
sur « l’historiographie des rapports entre bâbisme 
et shaykhisme » (voir p.ȓ205-231, en part. p.ȓ216-
231). En effet, le « Bâb », le personnage à l'origine du 
mouvement révolutionnaire et messianique connu 
sous le nom de bâbisme, affirmait avoir suivi l’ensei-
gnement de Sayyid Kāẓim Raštī. Cette revendication 
a donc parasité l’approche du shaykhisme, ce dernier 
étant conçu comme le courant qui aurait donné 
naissance au bâbisme, au mépris de la méthodologie 
scientifique qui aurait dû amener à considérer les 
affirmations du Bâb avec plus de prudence. La litté-
rature shaykhie témoigne d'ailleurs de l’hostilité du 
shaykhisme au bâbisme, tout comme l’étude de ces 
deux courants montre clairement qu’ils reposent sur 
des fondements doctrinaux tout à fait distincts, sinon 
opposés. Or, si le bâbisme a donné lieu à un certain 
nombre de publications, le shaykhisme n’avait pas 
bénéficié jusqu’à présent d’une étude qui l’abordât 
en tant que tel, et non en tant qu’ancêtre supposé 
du bâbisme. Denis Hermann aborde longuement 
cette question et commente des travaux antérieurs 
qui ont présenté le shaykhisme à travers le prisme du 
bâbisme (souvent sans tenir compte de la production 
intellectuelle des shaykhis postérieurs à Sayyid Kāẓim 
Raštī). L’auteur s’inscrit donc dans la continuité des 
travaux d’Henry Corbin, qui considérait qu’il n’y avait 
rien de commun entre shaykhisme et bâbisme et 
avait reconnu dans le shaykhisme un objet d’étude à 
part entière. L’exposé de Denis Hermann appelle un 
commentaire : le bâbisme, de par ses implications 
politiques, mais aussi religieuses (notamment en 
ce qu’il donna lui-même naissance au bahaïsme), 
était de nature à attirer davantage l’attention que 
le shaykhisme, en particulier le shaykhisme kirmânî, 
essentiellement doctrinal et politiquement quiétiste. 
C’est cette attention plus grande accordée aux faits 
politiques qui poussa sans doute certains chercheurs 
à analyser le shaykhisme en fonction du bâbisme, 
plutôt que comme un courant théologique à part 
entière. On relève que certaines appréciations peu 
favorables au shaykhisme tel qu’il s’est développé 
sous l’impulsion de Muḥammad Karīm Ḫān Kirmānī, 
s’appuient sur une grille de lecture qui fait du bâ-
bisme et de son rejeton, le bahaïsme, des parangons 
de progressisme et de contestation de l’ordre social 
et religieux, de sorte que l’œuvre de Muḥammad 
Karīm Ḫān Kirmānī apparaît comme un « retour en 

arrière » par rapport à une supposée « modernité » 
des fondateurs de l’École, Šayḫ Aḥmad al-Aḥsāʾī et 
Sayyid Kāẓim Raštī. Là encore, D. Hermann démontre 
bien que cette appréciation n’est pas fondée sur les 
textes mêmes de ces deux auteurs, mais paraît relever 
d’un préjugé dû à une forme de sympathie proche du 
militantisme à l’égard du bâbisme. Nous nous trou-
vons ainsi au cœur d’un malentendu courant, dans les 
disciplines orientalisantes et ailleurs, qui résulte de ce 
qu’on pourrait appeler le « préjugé progressiste », et 
qui va de pair avec le « préjugé orientaliste » : la grille 
de lecture opposant progrès et tradition, déjà discu-
table en elle-même, est appliquée à des situations 
auxquelles elles ne convient pas, ce qui embrouille 
les phénomènes qu’on prétend expliquer, au lieu de 
les éclairer, comme on le voit parfaitement ici avec 
le traitement du shaykhisme dans l’historiographie 
classique. 

Ce quatrième chapitre aborde également la 
question des ambiguïtés politiques des shaykhis 
kirmānīs : Muḥammad Karīm Ḫān Kirmānī apparte-
nait en effet à la famille royale qajare (p.ȓ61) mais se 
désintéressa des questions politiques, le shaykhisme 
kirmānī se caractérisant par son quiétisme poli-
tique (notamment p.ȓ95-103, 272-273), au contraire 
du shaykhisme tabrīzī. Néanmoins, les shaykhis 
kirmānīs soutiendront la politique répressive de l’État 
qajar à l’égard du bâbisme (qu’ils rejettent pour des 
raisons essentiellement théologiques, contrairement 
aux uṣūlī, p.ȓ245) et la guerre contre les Anglais (sans 
pourtant admettre qu’il s’agit d’un ǧihād, puisque 
seul l’Imām est habilité à le mener ; voir p.ȓ262-263, 
274-276). Dans le même temps, ils critiqueront féro-
cement sa complaisance envers la civilisation occi-
dentale, et notamment la fondation du Dār al-Funūn, 
école introduisant en Iran les sciences et techniques 
occidentales (p.ȓ264-266, 277, 283).

Enfin, dans la courte conclusion de l’ouvrage, il 
faut relever cette remarque essentielle : « Le clergé 
semble paradoxalement avoir besoin de ces courants 
minoritaires, de leur dynamisme indispensable à la 
vitalité intellectuelle et à l’exposé théologique du 
chiisme (…) En outre, la survivance de ces groupes 
lui donne la possibilité de désigner des hétérodoxies 
et parfois de les livrer à la vindicte, afin de mieux se 
présenter comme la seule orthodoxie garante de 
la doctrine, de l’unité de la communauté et de la 
nation » (p.ȓ298). C’est l’un des points forts de ce livre 
que de donner à voir cette dialectique entre mino-
rités et majorité, dialectique qui est une constante 
de l’histoire des religions, ainsi que de l’histoire des 
pouvoirs politiques.

Avant de conclure ce compte-rendu, il faut dire 
un mot des nombreuses coquilles de ce livre et dont 
la responsabilité est à imputer à l’éditeur plutôt qu’à 

BCAI33_1906_II_04_010-014_rev.indd   13 27/05/2019   12:18
Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 33 (2019) Hermann Denis: Le Shaykhisme à la période qajare. Histoire sociale et doctrinale d’une École chiite, recensé par Fârès Gillon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 33 14

l’auteur. Étant donné le prix des ouvrages publiés 
par Brepols et leur stature scientifique internatio-
nale, il est regrettable d’y trouver régulièrement des 
fautes d’accord ou autres barbarismes (quelques 
exemples : « aucun critères », p.ȓ75 ; « un période », 
p.ȓ77 ; « rejetta », p.ȓ79 ; « reconnaissèrent », p.ȓ82 ; 
« aucun d’entre eux n’avaient », p.ȓ94 ; « acceuillaient », 
p.ȓ129 ; « clâmait », p.ȓ133 ; « acceuillant », p.ȓ135 ; « les 
pages que consacrèrent le maître ni’matullāhī », p.ȓ145, 
n.ȓ19 ; « le shaykhisme s’est fortement consolidée », 
p.ȓ151 ; « exclusivemetn », p.ȓ157 ; « avoir laissé son 
vêtement touché un étalage… », p.167, n.ȓ37 ; « intér-
rogé », p.ȓ205).

L’ouvrage de Denis Hermann est indispensable, 
tant pour les historiens de l’Iran que pour les spé-
cialistes en sciences religieuses, ou encore les spé-
cialistes du chiisme et les historiens des idées. Face 
à l’impressionnant volume d’ouvrages shaykhis non 
exploités par la recherche, ce livre constitue une 
introduction générale bienvenue ouvrant la voie à 
une étude doctrinale du shaykhisme qui reste encore 
largement à faire. Mais au-delà de ses qualités intro-
ductives, qui permettront aux lecteurs peu familiers 
du shaykhisme de découvrir ce courant, ce travail met 
au jour de façon convaincante le mécanisme social 
et historique par lequel il s’est fondé en école, ce qui 
constitue un enseignement utile à tous les chercheurs 
qui travaillent sur l’émergence de nouveaux mouve-
ments, en particulier religieux. 

Fârès Gillon
Aix-Marseille Université, 

CNRS, IREMAM, Aix-en-Provence

BCAI33_1906_II_04_010-014_rev.indd   14 27/05/2019   12:18
Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 33 (2019) Hermann Denis: Le Shaykhisme à la période qajare. Histoire sociale et doctrinale d’une École chiite, recensé par Fârès Gillon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

