HeERMANN Denis
Le Shaykhisme a la période qajare.
Histoire sociale et doctrinale d’une Ecole chiite

Turnhout: Brepols
2017, 402 p.
ISBN: 9782503531519

Létude du shaykhisme, courant théologique
chiite apparu dans le sillage de Sayh Ahmad al-Ahsa’i
(m. 1241/1826) et toujours actif de nos jours, n'en est
qu’a ces débuts. Il suffit de se référer a 'abondante
bibliographie de I'ouvrage de Denis Hermann pour
constater que le nombre des travaux en langues
européennes expressément consacrés au shaykhisme
dépasse a peine la trentaine (dont quelques théses
non publiées). Les plusimportants sont ceux de Juan
Cole et Denis MacEion. En langue francaise, avant
Denis Hermann, on ne trouve guére que le consul de
France a Tabriz, Louis-Alphonse Nicolas, et son Essai
sur le Cheikhisme (1910), et, surtout, Henry Corbin et
Mohammad Ali Amir-Moezzi. Ce livre, version rema-
niée et remise a jour de la thése de l'auteur, constitue
«la premiére monographie en langue européenne de
I'histoire sociale et doctrinale du shaykhisme » (p. 31).
Il sagit donc d’'une contribution importante au
mince dossier des études shaykhies, dont le volume
est inversement proportionnel a celui des produc-
tions du shaykhisme lui-méme qui avoisine le millier
d'ouvrages (dont la plupart ne sont disponibles que
dans des éditions lithographiées ou en manuscrits ("))

L'’étude d’'un courant religieux pourrait n'inté-
resser que les historiens des idées et des religions, ce
qui est déja beaucoup. C'était la perspective d’'Henry
Corbin lorsqu'il se pencha sur le shaykhisme, notam-
ment dans le quatrieme volume de sa somme En
Islam iranien. Malgré ses immenses qualités de phi-
losophe, ou peut-étre a cause d'elles, Henry Corbin
avait moins d’égards pour le contexte historique
d’'une pensée que pour ce qui, en elle, précisément,
transcendait les contextes. C'est ainsi qu'il pouvait

(1) Rappelons que la Bibliothéque des sciences religieuses de
I'Ecole Pratique des Hautes Etudes contient un important fonds
Shaykhi issu de la bibliotheque d’Henry Corbin. Il comporte
environ 150 volumes d’éditions facsimilées de manuscrits
autographes de I'école shaykhie, conservés a Kirman. A cela
s'ajoutent quelques dizaines de lithographies et d'ouvrages impri-
més, le tout formant un fonds unique en Europe. Ces ouvrages
ont été récemment référencés sur le catalogue SUDOC. Voir
Amir-Moezzi, M. A. et Schmidtke, S., « Twelver-shi’ite Resources
in Europe. The Shiite Collection at the Oriental Department
of the University of Cologne, the Fonds Henry Corbin and
the Fonds Shaykhi at the Ecole Pratique des Hautes Etudes (EPHE),
Paris. « With a Catalogue of the Fonds Shaykhi ». Journal Asiatique,
t.285/1(1997), p. 73-122.

opérer des rapprochements inattendus pour I'his-
torien, mais féconds pour le philosophe, et observer
les homologies structurelles entre des pensées que
séparaient siecles et continents. La perspective de
Denis Hermann différe sensiblement de celle d'Henry
Corbin, et quoique certains traits les rapprochent,
son travail est d’abord celui d’un historien qui
ancre l'apparition du shaykhisme dans le contexte
de I'lran moderne. Il s’agit pour lui de donner a
voir I'émergence d’une nouvelle école théologique
se constituant en communauté distincte, a une
époque particulierement troublée, tant sur le plan de
I'histoire intellectuelle et religieuse que de I'histoire
politique et sociale. « Le début du xix¢ siecle vit ainsi
la quasi-extinction du courant traditionaliste ahbari,
(...) l'ascension du courant rationaliste usdli, le succes
populaire des confréries soufies chiites, ainsi que la
naissance de I'Ecole théologico-mystique shaykhie »
(p. 13). A cela s'ajoute émergence des mouvements
babi puis bahai, ainsi que, sur un plan géopolitique, la
pression exercée sur I'lran par les grandes puissances
que sont le Royaume-Uni et la Russie, et sur le plan
culturel, la pénétration progressive des idées et tech-
niques venues d’Occident. Un des grands mérites de
cette étude est donc de faire apparaitre les enjeux de
la naissance d’'un nouveau courant du chiisme dans
un tel contexte, et de montrer son subtil et difficile
positionnement, a la fois proche du pouvoir gajar
mais critiquant sa complaisance envers la culture
occidentale, et opposé aussi bien aux mouvements
messianiques du babisme et du bahaisme, qu'au
clergé usdli qui venait de triompher de ses adversaires
ahbari. Dans ces conditions historiques troubles, les
positions se cristallisent, et celle des shaykhis, du
moins des shaykhis kirmanis, se situant a Iécart
aussi bien des tendances pro-occidentales, que des
mouvements messianiques et du clergé chiite usall
désormais institutionnel, ne pouvait que susciter
incompréhension et hostilité de toutes parts.

Loin d’'une étude sur un courant obscur et mar-
ginal, l'ouvrage de Denis Hermann met en jeu des
questions essentielles, communes a de nombreuses
situations historiques, telle celle de 'émergence d'un
courant minoritaire a une époque ou la majorité a
besoin d’'un nouvel adversaire pour se définir comme
l'orthodoxie — car l'on n'est orthodoxe que vis-a-vis
d’hétérodoxes, qu'il faut désigner comme tels. Il
montre comment se consolide un tel courant, par
quels mécanismes, a la fois sociaux et intellectuels, il
assure sa survie en affirmant une identité distincte.
D. Hermann offre un éclairage important sur les
débats intellectuels en Iran a la veille de la révolution
constitutionnelle de 1906 dans laquelle le clergé
joua un roéle central. Enfin, il pose les fondements

historiques nécessaires a I'approche d’une école
|

BCAI 33

BCAI en ligne

10

BCAI 33 (2019) Hermann Denis: Le Shaykhisme a la période gajare. Histoire sociale et doctrinale d’une Ecole chiite, recensé par Farés Gillon
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

théologique chiite qui prend ses distances avec le
chiisme dominant de son époque, et renoue avec
des préoccupations résolument théologiques et
mystiques — plutot que juridiques et politiques.
Louvrage comporte quatre chapitres. Dans

I'introduction (p. 11-42), 'auteur esquisse le paysage
intellectuel de I'lran au cours du xi1x¢ siecle, rappelant
d’abord que la seconde moitié de ce siecle vit croitre
une contestation du régime qajar par les milieux
cléricaux, rompant ainsi avec la tradition safavide
de collaboration étroite entre I'Etat et les oulémas. ||
présente ensuite brievement I'akhbarisme qui « refuse
le recours a la raison pour évaluer et critiquer les hadit,
comme al'igtihad pour statuer en matiére juridique »
(p. 17). Depuis l'assassinat d'un de ses plus éminents
représentants, Mirza Muhammad Ahbari Naysabari,
en 1818, ce courant est en déclin, laissant la voie libre
a l'école rationaliste de l'osulisme, qui, pour sa part,
recourt largement a l'igtihdd, au point de délaisser
quelque peu l'étude du hadit dont les ahbari sétaient,
en quelque sorte, fait une spécialité. Lauteur évoque
ensuite l'essor des confréries soufies chiites dans
I'lran des xvii® et xix® siécles, essor qui contribue
au dynamisme intellectuel du chiisme iranien et en
constitue, pour ainsi dire, le versant dévotionnel
et mystique, quand l'osulisme en serait le versant
juridique, clérical et politique. Il est intéressant de
relever qu'en regle générale, les auteurs soufis chiites
furent enclins a reconnaitre la légitimité du recours a
ligtihad tel que pratiqué par l'osulisme (p. 29). Ce der-
nier, qui en vient a représenter le chiisme dominant
et institutionnel, fait a son tour l'objet d’'une breve
présentation rappelant que son institutionnalisation
cléricale est inséparable de son usage de l'igtihad, de
la division de la communauté chiite en mugtahid-s et
mugqallid-s et de la prétention du clergé a représenter
I'lmam-Mahdi occulté. Lintroduction s'achéve sur
un premier apercu du shaykhisme (présenté comme
«une continuité partielle de I'akhbarisme » (p. 26),
du fait de son rejet de l'igtihdd) et un exposé des
problématiques propres a son étude, notamment
de la difficulté de mener des recherches sur un cou-
rant mal considéré en Irak comme en Iran, et ayant
eu a subir répressions, exactions et destructions de
bibliothéques. Lauteur explique ici son choix de trai-
ter le shaykhisme sur «la période qui suit la mort du
second maitre de I'Ecole, au milieu du xixe€ siecle, a
I'avénement du mouvement constitutionnel iranien
en 1324/1906 » (p. 40), cette période voyant a la
fois l'apparition et la consolidation, tant sur le plan
doctrinal que sur les plans social, communautaire
et, parfois, politique, d'une communauté shaykhie
distincte (alors que le fondateur, Sayh Ahmad al-
Ahsa’i, n‘avait pas prétendu faire école) et sa division

en trois branches. Cest dire que l'auteur s'intéresse
|

aux mécanismes par lesquels une école théologique
se constitue, se reconnait et se fait reconnaitre.

Le premier chapitre est cependant consacré a la
naissance du shaykhisme, et donc aux deux premiers
maitres de I'Ecole, Sayh Ahmad al-Ahsa’i et Sayyid
Kazim Rasti (m. 1259/1844). Sayh Ahmad al-Ahsa’i
entendait restaurer |'enseignement des imams et se
concentrer sur les questions théologiques, plutot
que de se méler de politique et de figh. Sur le plan
doctrinal, il se montra critique envers l'ceuvre de
Mulla Sadra Sirazi alors méme qu'elle acquérait
une certaine autorité dans la pensée chiite. Il opéra
un retour a la théologie mystique du chiisme, par-
dela les débats entre ahbdri et usill qui s'opposaient
essentiellement sur le figh, et en affranchissant la
théologie chiite de I'influence d’Ibn ‘Arabi et de la
gnose plotinienne telle quelle apparaissait dans la
pensée de Mulla Sadra. Certaines de ses doctrines,
mal comprises, lui valurent 'excommunication d'un
mollah mineur, comme cela se produira souvent dans
I'histoire du shaykhisme. A plusieurs reprises, en effet,
ce sont des religieux de rang inférieur qui furent a
l'origine des attaques, verbales ou physiques, contre
les shaykhis, tandis que les grandes autorités tradi-
tionnelles, sans nécessairement leur étre favorables,
cherchaient a calmer les tensions, reconnaissant
aux shaykhis le droit d’intervenir dans les débats
intra-chiites (p. 157). Lécole fut ensuite représentée
par Sayyid Kazim Rasti (m. 1844), et méme fondée
par lui selon Denis Hermann (p. 55 ss.). C’est en
effet sous ce dernier que l'on observe une premiére
tentative d'organiser, a Kerbala, la communauté de
disciples rassemblée par I'admiration portée a l'ceuvre
et a la personne de Sayh Ahmad al-Ahsa’i. De fagon
significative, I'auteur note que « c'est essentiellement
I'excommunication (takfir) de Sayh Ahmad al-Ahsa’i
par Mulla Muhammad Taqi Baragani, a Qazvin en
1239/1824, qui a encouragé les disciples de Sayh
Ahmad al-Ahsa’ a former un courant chiite indé-
pendant » (p. 56). Cette premiére confrontation aux
autres chiites sera suivie de nombreuses autres, plus
directes (tentatives d’assassinat, pillage, destruction
de bibliotheque, agressions de disciples), queut a
subir Sayyid Kazim Rasti. Vient ensuite un rapide
passage en revue des trois branches du shaykhisme,
apparues apres la mort de Sayyid Kazim Rasti et la
dispersion de ses principaux disciples dans diffé-
rentes villes d’Iran; si louvrage porte principalement
sur le shaykhisme kirmani, les chapitres suivants
contiendront également plusieurs éléments sur les
deux autres branches, les tabrizis et les bagiris.

Relevons que les tabrizis, nommés ainsi en raison
de leur solide ancrage a Tabriz, reconnaissent la légiti-
mité de l'igtihad (p. 70) et « pronent un enseignement

plus accentué sur la gnose et le mysticisme que celui
|

| BCAI 33 I

BCAI 33 (2019) Hermann Denis: Le Shaykhisme a la période gajare. Histoire sociale et doctrinale d’une Ecole chiite, recensé par Farés Gillon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

dispensé dans les écoles religieuses usili, sans rompre
avec les principes du droit usdli. » (p. 73).lls furent des
acteurs clés dans la répression du babisme (p. 247).
Lauteur s'interroge sur les raisons pour lesquelles les
tabrizis sont demeurés une école indépendante des
usdli alors que peu de choses les en distinguent, et
suggere que cela tient a leur ancrage local a Tabriz,
et, aujourd’hui, au Koweit (p. 110). La branche baqiri
est, quant a elle, fondée a Hamadan a la mort de
Muhammad Karim Han Kirman1 (m. 1288/1871), par
Muhammad Bagir Hamadani auquel on doit plus de
150 ouvrages. Bien qu‘ayant reconnu lautorité de
Muhammad Karim Han Kirmani, Muhammad Bagir
Hamadan refusa de reconnaitre la transmission de
la direction de l'école a Muhammad Han Kirmani,
fils de Muhammad Karim Han (p. 66-68). Comme
les tabrizis, Muhammad Bagir Hamadani se montra
«beaucoup plus conciliant avec les juristes usalr »,
et définit le shaykhisme a minima « comme étant
I'expression d’'une simple opinion positive a légard
de Sayh Ahmad al-Ahsa’i » (p. 91). Muhammad
Karim Han Kirmani eut « un role prépondérant dans
la formation de la communauté shaykhie kirmani »
(p- 125). Sur le plan des principes du droit, il s'inscri-
vait «dans le droit fil de I'akhbarisme » (p. 125). On
entrevoit ici la raison pour laquelle l'auteur traite
principalement du shaykhisme kirmani, qui apparait
comme le shaykhisme par excellence, si l'on peut
dire, dans la mesure ou il porte le plus nettement les
caracteres distinctifs de cette nouvelle école, et fait
le moins de concessions a d'autres courants chiites,
l'osulisme en particulier.

La derniére partie du premier chapitre est une
introduction a quelques doctrines du shaykhisme,
choisies d'apres leur influence sur l'organisation des
communautés et leur originalité dans le paysage
théologique chiite de 'époque. Sont ainsi abordés le
rapport a l'akhbarisme, la doctrine du rukn-i rabi’, la
question de I'engagement politique et du quiétisme
dans le shaykhisme, ainsi que l'opposition au sou-
fisme. La doctrine du « quatriéme pilier » est certaine-
ment le point central qui distingue le shaykhisme des
autres formations. Les shaykhis kirmani considerent
que le chiisme est fondé sur quatre piliers (usul-i
din): tawhid (unicité divine), nubuwwat (cycle de la
prophétie), imamat (cycle de I'imamat), et le rukn-
i rabi’. Ce dernier est la «foi en une élite chiite »
occulte et hiérarchisée dont le sommet (natig-i wahid
ou bab) est en contact direct avec I'lmam caché, et
dont les rangs suivants (nugaba et nugaba) sont
autant d’intermédiaires entre I'lmam et les croyants
(p- 82 ss.; voir aussi le tableau p. 173). Cette doctrine,
chez les shaykhis kirmani, leur permet de nier que
I'lmam puisse étre représenté durant I'Occultation

autrement que par les membres de cette hiérarchie
|

occulte, ce qui revient a rejeter I'évolution méme du
chiisme, qui n'a cessé, au cours de son histoire, de
transmettre, peu a peu, toutes les prérogatives de
I'lmam aux oulémas. A cet égard, les shaykhis baqiri
se montrent plus conciliants, puisqu'ils integrent les
oulémas au « quatrieme pilier », rukn-i rabi® (p. 91).
Il est a regretter que la présentation des doctrines du
shaykhisme tienne peu de place dans l'ouvrage de
Denis Hermann, mais il est vrai que sa perspective
est plus historique que doctrinale; son travail pose
néanmoins les jalons qui permettront de futures
recherches d'ordre plus théologique et philosophique.

Le second chapitre de l'ouvrage traite de la
diffusion du shaykhisme en Iran, en particulier a tra-
vers des documents de wagqf, pour ce qui concerne
le shaykhisme kirmani. La fin de ce chapitre, ol
s'esquisse «'évolution du shaykhisme kirmani vers
une communauté théologico-mystique » (p. 151),
introduit les considérations du troisieme chapitre qui
porte sur les relations entre shaykhis et non-shaykhis.
Le shaykhisme se constitue en école et en commu-
nauté par une série de wagf-s — qui lui donnent ainsi
un centre, Kirman, et une école, étapes essentielles
dans la consolidation d'une communauté (p. 133-
134, 143, 144) — mais, aussi, par l'accentuation de
I'hostilité réciproque entre shaykhis et non-shaykhis.
D'un c6té, le shaykhisme se consolide en s’isolant des
autres courants chiites, tandis qu'en retour, le chiisme
officiel, sortant vainqueur de la confrontation avec
I'akhbarisme, voit dans le shaykhisme un nouvel
adversaire permettant de renforcer une «autorité
en pleine reconstruction en ce début de xix¢ siecle »
(p. 109). A cet égard, il faut relever quelques traits
particulierement frappants de la rupture du
shaykhisme avec le clergé chiite, et qui consistent en
définitive a accuser le chiisme institutionnel de cryp-
to-sunnisme ! Ainsi, Sayyid Kazim Rasti compare les
souffrances subies par les shaykhis aux mains d'autres
chiites a celles subies par les chiites sous le regne du
calife abbasside al-Mutawakkil (p. 118). Dans un
document shaykhi, deux mugtahid-s venus prélever
I'impot religieux — qui est théoriquement une préro-
gative exclusive de 'lmam — apparaissent, a de futurs
convertis au shaykhisme, sous les traits d’/Abt Bakr et
‘Umar, figures honnies du chiisme (p. 115-117). Ces
derniers sont dailleurs présentés par les shaykhis
kirmanis comme les initiateurs de I'igtihdd en islam
(p- 117). Il faut se représenter toute la violence de
telles affirmations, qui ne se contentent pas de saper
l'autorité du clergé officiel en niant la légitimité de
leur recours a l'igtihdd et de leur accaparement des
prérogatives de I'lmam, mais vont bien jusqu’a assi-
miler ce clergé aux ennemis séculaires et absolus du
chiisme — et par la-méme réactivent d’'une certaine

facon I'hostilité originelle du chiisme a I'égard de ceux
|

BCAI 33 12

BCAI 33 (2019) Hermann Denis: Le Shaykhisme a la période gajare. Histoire sociale et doctrinale d’une Ecole chiite, recensé par Farés Gillon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

qui devinrent les sunnites. La situation minoritaire,
faite de vexations et répressions, du shaykhisme
au sein du chiisme, est ainsi assimilée a la situation
minoritaire des chiites originels au sein de l'islam.
Dans le quatrieme et dernier chapitre, 'auteur
aborde la réaction des shaykhis face au babisme
d’'une part, et au « choc de I'Occident » d’autre part.
Le chapitre est introduit par un développement
sur «I'historiographie des rapports entre babisme
et shaykhisme » (voir p.205-231, en part. p.216-
231). En effet, le « Bab », le personnage a l'origine du
mouvement révolutionnaire et messianique connu
sous le nom de babisme, affirmait avoir suivi l'ensei-
gnement de Sayyid Kazim Rastl. Cette revendication
adonc parasité 'approche du shaykhisme, ce dernier
étant concu comme le courant qui aurait donné
naissance au babisme, au mépris de la méthodologie
scientifique qui aurait d(t amener a considérer les
affirmations du Bab avec plus de prudence. La litté-
rature shaykhie témoigne d'ailleurs de I'hostilité du
shaykhisme au babisme, tout comme I'étude de ces
deux courants montre clairement qu'ils reposent sur
des fondements doctrinaux tout a fait distincts, sinon
opposés. Or, si le babisme a donné lieu a un certain
nombre de publications, le shaykhisme n‘avait pas
bénéficié jusqua présent d'une étude qui 'abordat
en tant que tel, et non en tant qu'ancétre supposé
du babisme. Denis Hermann aborde longuement
cette question et commente des travaux antérieurs
qui ont présenté le shaykhisme a travers le prisme du
babisme (souvent sans tenir compte de la production
intellectuelle des shaykhis postérieurs a Sayyid Kazim
Rasti). Lauteur s'inscrit donc dans la continuité des
travaux d’Henry Corbin, qui considérait qu'il ny avait
rien de commun entre shaykhisme et babisme et
avait reconnu dans le shaykhisme un objet détude a
part entiere. Lexposé de Denis Hermann appelle un
commentaire: le babisme, de par ses implications
politiques, mais aussi religieuses (notamment en
ce qu’il donna lui-méme naissance au bahaisme),
était de nature a attirer davantage l'attention que
le shaykhisme, en particulier le shaykhisme kirmani,
essentiellement doctrinal et politiquement quiétiste.
Clest cette attention plus grande accordée aux faits
politiques qui poussa sans doute certains chercheurs
a analyser le shaykhisme en fonction du babisme,
plutét que comme un courant théologique a part
entiere. On reléve que certaines appréciations peu
favorables au shaykhisme tel qu'il sest développé
sous I'impulsion de Muhammad Karim Han Kirmani,
s'appuient sur une grille de lecture qui fait du ba-
bisme et de son rejeton, le bahaisme, des parangons
de progressisme et de contestation de l'ordre social
et religieux, de sorte que I'ceuvre de Muhammad

Karim Han Kirmani apparait comme un «retour en
|

arriére » par rapport a une supposée « modernité »
des fondateurs de I'Ecole, Sayh Ahmad al-Ahsa’i et
Sayyid Kazim Rasti. La encore, D. Hermann démontre
bien que cette appréciation n'est pas fondée sur les
textes mémes de ces deux auteurs, mais parait relever
d’un préjugé dti a une forme de sympathie proche du
militantisme a I'égard du babisme. Nous nous trou-
vons ainsi au cceur d'un malentendu courant, dans les
disciplines orientalisantes et ailleurs, qui résulte de ce
qu'on pourrait appeler le « préjugé progressiste », et
qui va de pair avec le « préjugé orientaliste » : la grille
de lecture opposant progres et tradition, déja discu-
table en elle-méme, est appliquée a des situations
auxquelles elles ne convient pas, ce qui embrouille
les phénomeénes qu'on prétend expliquer, au lieu de
les éclairer, comme on le voit parfaitement ici avec
le traitement du shaykhisme dans I'historiographie
classique.

Ce quatrieme chapitre aborde également la
question des ambiguités politiques des shaykhis
kirmanis: Muhammad Karim Han Kirmani apparte-
nait en effet a la famille royale gajare (p. 61) mais se
désintéressa des questions politiques, le shaykhisme
kirmani se caractérisant par son quiétisme poli-
tique (notamment p. 95-103, 272-273), au contraire
du shaykhisme tabrizi. Néanmoins, les shaykhis
kirmanis soutiendront la politique répressive de I'Etat
qgajar a I'égard du babisme (qu'ils rejettent pour des
raisons essentiellement théologiques, contrairement
aux usdli, p. 245) et la guerre contre les Anglais (sans
pourtant admettre qu'il s'agit d'un gihad, puisque
seul I'lmam est habilité a le mener; voir p. 262-263,
274-276). Dans le méme temps, ils critiqueront féro-
cement sa complaisance envers la civilisation occi-
dentale, et notamment la fondation du Dar al-Funtn,
école introduisant en Iran les sciences et techniques
occidentales (p. 264-266, 277, 283).

Enfin, dans la courte conclusion de l'ouvrage, il
faut relever cette remarque essentielle: « Le clergé
semble paradoxalement avoir besoin de ces courants
minoritaires, de leur dynamisme indispensable a la
vitalité intellectuelle et a I'exposé théologique du
chiisme (...) En outre, la survivance de ces groupes
lui donne la possibilité de désigner des hétérodoxies
et parfois de les livrer a la vindicte, afin de mieux se
présenter comme la seule orthodoxie garante de
la doctrine, de l'unité de la communauté et de la
nation » (p. 298). Cest 'un des points forts de ce livre
que de donner a voir cette dialectique entre mino-
rités et majorité, dialectique qui est une constante
de I'histoire des religions, ainsi que de I'histoire des
pouvoirs politiques.

Avant de conclure ce compte-rendu, il faut dire
un mot des nombreuses coquilles de ce livre et dont
la responsabilité est a imputer a I'éditeur plutét qu'a

BCAI 33

BCAI en ligne

13

BCAI 33 (2019) Hermann Denis: Le Shaykhisme a la période gajare. Histoire sociale et doctrinale d’une Ecole chiite, recensé par Farés Gillon
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

l'auteur. Etant donné le prix des ouvrages publiés
par Brepols et leur stature scientifique internatio-
nale, il est regrettable d’y trouver régulierement des
fautes d’accord ou autres barbarismes (quelques
exemples: «aucun criteres », p. 75; «un période »,
p. 77; «rejetta », p. 79; «reconnaissérent », p. 82;
«aucun d'entre eux n‘avaient », p. 94; «acceuillaient »,
p. 129; « clamait », p. 133; «acceuillant », p. 135; «les
pages que consacrerent le maitre ni'matullahi », p. 145,
n. 19; «le shaykhisme s'est fortement consolidée »,
p. 151; «exclusivemetn », p. 157; «avoir laissé son
vétement touché un étalage... », p.167, n. 37; «intér-
rogé », p. 205).

L'ouvrage de Denis Hermann est indispensable,
tant pour les historiens de I'lran que pour les spé-
cialistes en sciences religieuses, ou encore les spé-
cialistes du chiisme et les historiens des idées. Face
a I'impressionnant volume d’'ouvrages shaykhis non
exploités par la recherche, ce livre constitue une
introduction générale bienvenue ouvrant la voie a
une étude doctrinale du shaykhisme qui reste encore
largement a faire. Mais au-dela de ses qualités intro-
ductives, qui permettront aux lecteurs peu familiers
du shaykhisme de découvrir ce courant, ce travail met
au jour de facon convaincante le mécanisme social
et historique par lequel il s'est fondé en école, ce qui
constitue un enseignement utile a tous les chercheurs
qui travaillent sur Iémergence de nouveaux mouve-
ments, en particulier religieux.

Fares Gillon
Aix-Marseille Université,
CNRS, IREMAM, Aix-en-Provence

BCAI 33 14

BCAI 33 (2019) Hermann Denis: Le Shaykhisme a la période gajare. Histoire sociale et doctrinale d’une Ecole chiite, recensé par Farés Gillon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

