
	 BCAI 30	 98

V. Codicologie, édition et traduction de textes

Ibn ʿAbbād �de Ronda  
Lettres de direction spirituelle :  
collection majeure «ar-Rasā’il al-kubrā»

Étude et édition critique 
par Kenneth L. Honerkamp 
Beyrouth, Dār al-Machreq, 2005, 565 p. 
ISBN : 9782721460202

Le professeur Kenneth Lee Honerkamp de 
l’université de Georgia (Department of Religion du 
Franklin Collège of Arts and Sciences) aux États-Unis 
s’est investi dans un long travail de recherche et 
de traduction des Rasā’il al-kubrā, les « Lettres de 
direction spirituelle », d’Ibn ʿAbbād de Ronda. L’édi�-
tion critique, présentée ici, constitue désormais 
une importante référence, en langue française, sur 
le soufisme au Maroc, et plus particulièrement sur 
Ibn ʿAbbād de Ronda, maître et prédicateur de la 
Qarawiyyīn de Fès au viiie / xive siècle. 

On rappellera ainsi que l’ouvrage est issu d’une 
thèse de doctorat soutenue en France, à l’université 
Aix-en-Provence-Marseille I, sous la direction du pro-
fesseur Denis Gril. La thèse concernait l’étude critique 
d’une somme de manuscrits constituant la Collection 
Majeure, les Rasā’il al-kubrā, soit un corpus de trente-
huit lettres écrites par Ibn ʿAbbād de Ronda. Cet 
ensemble présente le texte de l’édition arabe litho-
graphiée à Fès avec des éléments de variantes issus 
de textes consultés dans bibliothèques publiques et 
privées (notamment la Bibliothèque Générale et la 
Bibliothèque Royale de Rabat, et celle de l’Escurial 
de Madrid). L’ouvrage traite ainsi d’une part de 
l’aspect biographique et de la personnalité d’Ibn 

ʿAbbād et, d’autre part, de son œuvre maîtresse où le 
Pr. K. L. Honerkamp passe en revue les composantes 
essentielles de l’apport original de cet auteur dans le 
taṣawwuf (la mystique musulmane).

Ibn ʿAbbād a été le contemporain de trois 
grands souverains mérinides : Abū al-Ḥasan (1331-
1350), Abū ʿInān (1351-1358) et ʿAbd al-ʿAzīz (1366-
1372) ; comme il l’a été, entre autres, notamment du 
poète Lisān al-Dīn Ibn al-Ḫaṭīb (m. 1374), du penseur 

ʿAbd al-Raḥmān Ibn Ḫaldūn et du maître soufi Sayyidī 
Muḥammad Ibn ʿAšīr de Salé (m. 1362-63) qui eut 
une relation spirituelle privilégiée avec Ibn ʿAbbād. 
Celui-ci appartenait à l’une des plus grandes familles 
de savants et juristes de la ville andalouse de Ronda, 
son père était lui-même un éminent juriste et prédi-
cateur alors que son oncle maternel était cadi de la 
ville. Son père et son oncle l’initièrent aux sciences 
islamiques et lui donnèrent de solides bases dans la 
connaissance du Coran et de la langue arabe ; il maî�-
trisa ainsi la récitation de certaines des références de 
base de l’enseignement classique de l’époque, telles 

que l’ouvrage de Nāfiʿ, et mémorisa la fameuse Risāla 
ou Épître de Abū Zayd al-Qayrawānī pour l’essentiel 
de sa formation en jurisprudence malékite.

Quand Ibn ʿAbbād arrive au Maghreb, en 1350, 
il a tout juste dix-huit ans. Il se rend tout d’abord à 
Tlemcen avant de se fixer à Fès qui attirait, dans ses 
fameuses madrasas, non seulement les étudiants an-
dalous, mais encore d’éminents savants de l’Espagne 
musulmane. À Tlemcen, Ibn ʿAbbād suivit les ensei�-
gnements de Muḥammad b. Aḥmad b. ʿAlī, connu 
sous le nom d’al-Sharīf al-Tilimsānī (716-771/1316-
1369). Ce dernier était alors considéré comme l’un 
des plus célèbres juristes... passé maître autant dans 
les sciences spéculatives (constituant le champ dit 
al-maʿqūl), que dans les sciences traditionnelles et 
juridiques (al-manqūl).

L’apport d’une lecture nouvelle
M.K. Honerkamp aborde cette œuvre à travers 

l’intérêt particulier qu’elle a revêtu dans la vie d’Ibn 
ʿAbbād et la position qu’elle a occupée dans son iti��-
néraire intellectuel et spirituel autant que dans son 
parcours existentiel personnel. Comme étude critique 
de cette œuvre, le travail s’attache à en proposer 
une lecture originale, essentiellement soucieuse de 
dégager un certain nombre d’éléments nécessaires à 
sa compréhension, notamment les références impor-
tantes auxquelles le lecteur est renvoyé.

« Mon intention, lors de la préparation de 
l’édition critique a été de combler le vide laissé par 
la mort précoce de Paul Nwiya dont les principales 
œuvres d’Ibn ʿAbbād un cas exceptionnel sans pré�-
cédent dans L’Islam selon Asin Palacios (...) afin de les 
rendre accessibles aux chercheurs dans les multiples 
domaines du mysticisme islamique, de l’histoire 
marocaine et de l’état politico-religieux de la com-
munauté musulmane en général » (p. 83).

On peut souligner, parmi les sources manus-
crites de cette étude, la place occupée par l’édition 
lithographiée de Fès des Rasā’il dans la tradition 
des manuscrits au Maroc et à laquelle se réfère 
notamment P. Nwiya. On relèvera aussi la méthode 
de confrontation / comparative de ce texte de base 
avec les autres versions consultées pour la maîtrise 
des nombreuses difficultés de lecture (souvent de 
manuscrits relativement détériorés) justifiant ainsi les 
ajouts et omissions nécessaires. Le texte est enrichi 
par des notes précisant notamment les références 
aux versets et hadiths cités par l’auteur et les autres 
sources auxquelles se réfèrent Ibn ʿ Abbād. Le texte a 
été également présenté par paragraphe, chaque lettre 
étant numérotée avec mention de noms propres, 
proverbes, termes techniques, etc.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 33 (2019) Ibn ʿAbbād de Ronda: Lettres de direction spirituelle : collection majeure «ar-Rasā’il al-kubrā», recensé par Abdelghani Maghnia, Azzeddine Kharchafi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 30	 99

V. Codicologie, édition et traduction de textes

Lecture nouvelle d’un ancien corpus :  
la  « collection majeure » des Rasā’il
Dans le projet d’édition critique de cette 

œuvre maîtresse d’Ibn ʿAbbād, le Pr. K. Honerkamp 
propose surtout une lecture nouvelle d’un ancien 
corpus constituant l’essentiel de la méthode de 
direction spirituelle prônée par Ibn ʿAbbād : les 
Rasā’il al-kubrā, formant « la collection majeure » de 
la correspondance d’Ibn ʿAbbād avec son disciple 
Yaḥyā al-Sarrāǧ. On peut essayer d’en donner ici un 
bref aperçu afin de mieux apprécier l’apport scienti-
fique de cette nouvelle édition critique élaborée par 
M.K. Honerkamp (1). Nous insisterons en particulier 
sur l’intérêt méthodologique de cette lecture critique.
Honerkamp est particulièrement attentif à rester au 
plus près du texte original. Il indique à chaque fois les 
variantes apportées par les autres textes étudiés. Ainsi, 
après une introduction précisant notamment l’objet 
de cette étude à double volet – reliant étroitement 
l’homme et son œuvre –, il entreprend de dresser 
un portrait « clair et cohérent de l’homme » avant 
de proposer une présentation concise de ce recueil. 
Il présente surtout cette originalité particulière de 
la méthode de direction spirituelle commandant 
la relation maître / disciple – originale comme une 
méthode pédagogique, fondée sur le principe d’une 
correspondance du maître, Ibn ʿAbbād, avec son 
disciple, Yaḥyā al-Sarrāǧ.

Deux chapitres vont ainsi constituer l’apport 
fondamental de la lecture de M. K. Honerkamp 
dans les Rasā’il al-kubrā. Le premier traite de la vie 
d’Ibn ʿAbbād et, élément essentiel, de son profil 
moral et intellectuel, de sa formation tradition-
nelle ; le second tente une approche rigoureuse 
des Rasā’il comme un modèle de méthodologie 
pédagogique dans la mystique musulmane. Ainsi 
le premier chapitre traite de la formation intellec-
tuelle et son impact sur sa vie exemplaire dans la 
communauté et sur son œuvre de « compagnon-
nage épistolaire ». Le second chapitre abordera de 
manière plus détaillée l’œuvre des Rasā’il comme 
modèle du genre, sans doute assez unique dans la 

(1)  L’ouvrage semble par ailleurs sur le plan éditorial d’une excel�-
lente facture ; si le lecteur, supposé maîtriser les deux langues, 
est censé pouvoir lire le texte intégral bilingue de l’ouvrage, on 
comprendrait mal certaines lacunes de forme / de fond comme 
l’absence d’une bibliographie arabe ou d’un index d’expression 
arabe : on aurait souhaité peut-être y retrouver avec une pagi�-
nation uniforme en chiffres arabes, concernant l’ensemble de 
l’ouvrage, une traduction des Rasā’il en vis-à-vis du texte arabe 
original, difficilement accessible au lecteur non arabisant et une 
introduction en langue arabe pour le lecteur non francisant. Le 
titre arabe de la 4ème page de couverture l’annoncerait-il pour 
une date prochaine ?

mystique en Occident musulman (2). Il en précise 
ainsi la date et le destinataire, la relation maître/ 
disciple entre Ibn ʿAbbād et Yaḥyā al-Sarrāǧ, le 
début du cheminement de celui-ci, la pédagogie 
suivie par Ibn ʿAbbād ainsi que d’autres éléments 
fondamentaux de sa théorie : son épistémologie 
et sa théologie notamment. Le texte aborde par la 
suite quelques notions de cette méthode comme 
les convenances spirituelles, la renonciation, la voie 
de la gratitude et la pédagogie spirituelle du blâme 
notamment. Il pratiquait le taṣawwuf reliant « la loi 
à la réalité essentielle, al-šarīʿa et al-ḥaqīqa ».

De Tlemcen, Ibn ʿ Abbād se rendit à Fès. Il devint 
l’étudiant de Abū Muḥammad al-Ābilī (m. 757/1356) 
et de Abū ʿAbd Allāh al-Maqarrī (m. 759/1357-58) 
avec lesquels il étudia l’œuvre de théologie (al-kalām) 
d’al-Ǧuwaynī, al-Iršād ainsi que le Muḫtaṣar d’Ibn 
al-Ḥāǧib concernant les croyances fondamentales. Il 
étudia une partie du Ṣaḥīḥ Muslim avec son maître de 
Tlemcen al-Maqarrī. Après avoir été initié au Coran à 
la grammaire et à la logique, il étudia les Uṣūl al-fiqh, 
« les Sources du droit », sous la responsabilité de 
maîtres éminents, et approfondit sa connaissance 
du droit (al-fiqh) à travers les références classiques de 
l’école malékite telles que le Muwaṭṭa’ de l’Iman Mālik 
(m. 179/796) et le Tahdīb d’al-Barādiʿī, le résumé d’al-
Mudawwana al-kubrā de Saḥnûn (m. 240/854) etc. 
Cette érudition ne l’empêchera pas de se défendre 
de toute prétention intellectuelle, disant, dans une 
de ses Rasā’il (38:5), qu’il n’était ni juriste, ni savant : 
« Je ne suis ni faqīh ni ‘ālim ». Ce qui montre le fort 
penchant qui allait être le sien pour le soufisme dont 
certains ouvrages importants étaient étudiés dans la 
capitale mérinide comme le Qūt al-qulūb d’Abū Ṭalib 
al-Makkī, Iḥyā’ ʿulūm al-dīn d’al-Ġazālī et les ʿAwārif 
al-maʿārif d’al-Suhrawardī.

Une de ses lettres à Yaḥyā al-Sarrāǧ illustre ainsi 
la distance qu’Ibn ʿAbbād dû prendre vis-à-vis du 
cercle des Fuqahā’ : « pour celui qui acquiert cette 
connaissance (ʿilm ad-ẓahīr), le cœur ne devient que 
de plus en plus sombre, son corps ne souffre que 
fatigue et peine » (3). Il va ainsi préférer la solitude 
et la recherche du salut auprès du maître soufi Ibn 

ʿĀšir (4), bien que celui-ci fût loin de se proclamer 
comme tel. Il se contentait de dire que, loin d’être un 
modèle à suivre, il n’était « qu’un musulman parmi 
les musulmans » (comme le note al-Ḥadramī dans 

(2)  On peut se demander en quel sens une telle hypothèse ne 
reste-t-elle pas opératoire surtout dans le champ du mysticisme 
populaire, dominé par un certain analphabétisme : en milieux 
intellectuels, la teneur épistolaire de l’écrit n’est-elle pas demeurée, 
en Orient comme en Occident musulmans, une composante 
essentielle de la relation entre maîtres et / ou avec leurs disciples ?
(3)  Cf. le texte original de la Risāla : R.K.17:1
(4)  L’ami et le maître d’Ibn ʿAbbād (mort à Salé en 765 /1364).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 33 (2019) Ibn ʿAbbād de Ronda: Lettres de direction spirituelle : collection majeure «ar-Rasā’il al-kubrā», recensé par Abdelghani Maghnia, Azzeddine Kharchafi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 30	 100

V. Codicologie, édition et traduction de textes

al-Salsabīl al-ʿaḏb). Ibn ʿĀšir lui-même s’attachait 
essentiellement aux principes de l’Iḥyā’ d’al-Ġazālī, 
ce que souligne M. Honerkamp (p. 28) et dont Ibn 

ʿAbbād relève l’importance essentielle, en tant que 
disciple d’Ibn ʿĀšir, rattachant la voie de ce maître, 
à travers sa conduite (intérieure et extérieure) tant 
vis-à-vis de Dieu que de ses créatures.

On peut souligner le fait que c’est auprès de sa 
tombe qu’Ibn ʿAbbād allait revenir souvent pour se 
recueillir, méditer et entreprendre d’écrire notam-
ment les Rasā’il al-kubrā. Les années 1362-63 et 1374-
75, marquées par la sécheresse et la famine, furent des 
périodes difficiles à Fès ; elles correspondent aussi 
à des phases d’instabilité politique de la dynastie 
mérinide. Mais, appelé par le nouveau sultan Abū 
al-ʿAbbās al-Marīnī, Ibn ʿ Abbād devait, en définitive, 
retourner à Fès pour y faire œuvre de prédicateur à 
la Qarawiyyīn.

Ibn ʿAbbād, une vie « exemplaire »
À l’exemple de son maître Ibn ʿĀšir, sa vie est 

surtout empreinte d’une rigoureuse solitude ; évitant 
les réunions mondaines, signe de faiblesse spirituelle, 
l’homme paraît représenter alors de ce fait une figure 
symbolique exemplaire dans la communauté. Ibn 

ʿAbbād se consacre à la prédication, à l’étude et à 
la méditation, n’assistant ainsi, au sein de la grande 
mosquée-université al-Qarawiyyīn qu’aux cours 
de Abū ʿImrān Mūsā al-ʿAbdāsī (m. 776/1375). Ses 
biographes avaient déjà évoqué certains traits de sa 
personnalité, dominés par son caractère humble et 
sa grande humilité : « il n’encourageait pas le Sultan à 
lui rendre visite bien qu’il assistât à la célébration du 
Mawlid en sa présence » (5) « . . .  il trouvait du plaisir 
dans le parfum et l’encens qu’il utilisait en grande 
quantité il s’occupait de ses affaires personnelles, et 
n’eut ni femme ni esclave. Dans sa maison, il portait 
la robe de laine des soufis qu’il recouvrait, lorsqu’il 
sortait, d’un vêtement blanc ouvert » (6).

Le savoir, l’humilité et la compassion semblent 
ainsi constituer les traits marquants de sa person-
nalité.

Le « Compagnonnage épistolaire »
C’est là un point essentiel sur lequel M. Honer�-

kamp insiste particulièrement, engageant ainsi son 
lecteur à en entreprendre la découverte, en citant, 
notamment, les lettres les plus importantes de ce 
point de vue (7). La réforme de la société de l’époque 
y paraît constituer un point important dont la res�-

(5)  Cf. Uns al-faqīr, p. 80
(6)  Ibid
(7)  On se reportera notamment aux textes précis des Rasā’il 
al-kubrā : R.K.6, 3,16, 16, 16,:18-19, 16, 23..

ponsabilité incombe, selon lui, aux dirigeants, en clair, 
au pouvoir mérinide, mais surtout aux hommes de 
loi, les fuqahā’ :

« La réforme, al-iṣlāḥ sur le plan temporel, dé-
pend de la réforme de la religion ; de celle-ci dépend 
la réforme des mœurs des princes, laquelle dépend de 
la réforme des docteurs de la Loi, or les docteurs de la 
Loi ne s’amenderont que si Dieu efface de leur cœur 
la paresse et l’aveuglement (...) Ils ouvriront alors les 
yeux sur le monde où ils vivent, sur ses désordres 
et ses déficiences, ils sonderont les profondeurs du 
mal et se mettront enfin à s’occuper du principal, ce 
qui peut rénover les mœurs des peuples et de ses 
dirigeants » (8).

Dans cette lettre, on peut souligner l’intérêt 
d’une telle critique, au niveau intellectuel, par rapport 
aux mœurs dominantes dans le milieu des docteurs 
de la Loi, plus soucieux de tromper les gens que de 
leur honnêteté intellectuelle. Mais loin de se concen-
trer sur le politique ou le juridique, Ibn ʿ Abbād consi�-
dère néanmoins la question de la réforme comme 
remède à un profond déficit moral et spirituel.

À ce sujet, M. Honerkamp précise lui-même que 
les écrits d’Ibn ʿAbbād « représentent une réponse 
personnelle à ceux qui, comme lui, cherchaient à 
négocier avec les courants de ce milieu intellectuel et 
social sans se compromettre eux-mêmes ni compro-
mettre leurs valeurs. Ainsi, de même qu’Ibn ʿAbbād 
ne chercha pas à être connu parmi ses pairs dans 
l’enseignement du fiqh et dans le savoir exotérique, 
de même, nous constatons qu’il n’a pas cherché le 
renom au moyen de sa plume ... Notre intention ici, 
dans la citation des œuvres d’Ibn ʿAbbād (9) , est de 
mettre l’accent sur le caractère, personnel de son 
œuvre en tant que compagnonnage épistolaire. On 
voit dans chacun de ses ouvrages un conseil sincère et 
personnel mêlé à une compassion profonde vis-à-vis 
des autres et de leurs épreuves » (p. 34).

Yahyā al-Sarrāǧ était « un savant de Fès qui 
cherchait à approfondir sa vie spirituelle ». Aussi le 
corpus des Rasā’il offre-t-il au lecteur « une image 
intime et vivante de la portée des questions posées 
et de la manière de les traiter ». Nous avons là un 
exemple original d’une méthode spécifique en 
matière d’éducation spirituelle : « Au lieu d’exposer 
simplement la doctrine (…), Ibn ʿAbbād partage sa 
pensée avec son correspondant Yahyâ a(l)-Sarrâj. 
Cette correspondance est exceptionnelle parce 
qu’elle montre la confrontation entre une vie quo-
tidienne religieuse, sèche et mondaine et une vie 

(8)  Cf. Rasā’il al-kubrā R.K 16:,18
(9)  Pour une description détaillée de l ’œuvre d’Ibn 

ʿAbbād, voir P. Nwyia , Ibn ʿAbbād, « les œuvres d’Ibn 
ʿAbbād » p. 81-120.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 33 (2019) Ibn ʿAbbād de Ronda: Lettres de direction spirituelle : collection majeure «ar-Rasā’il al-kubrā», recensé par Abdelghani Maghnia, Azzeddine Kharchafi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 30	 101

V. Codicologie, édition et traduction de textes

illuminée par la connaissance du divin, et cela dans le 
cadre de la vie quotidienne de Fès au viiie / xive siècle 
mérinide » (p. 22). Honerkamp prend aussi soin 
de souligner la valeur considérable de cette œuvre 
historique, par ce double intérêt, intellectuel et spi-
rituel, que revêt à ses yeux la lecture de ce corpus : 
« Aux spécialistes de l’Islam, ces lettres apportent un 
éclairage exceptionnel sur le milieu des savants et des 
hommes spirituels de Fès au viiie / xive siècle. Aux 
chercheurs de spiritualité, elles offrent le modèle d’un 
échange profondément vécu entre un disciple et un 
maître, même si Ibn ʿAbbād refuse énergiquement 
ce titre » (p. 22).

Abdelghani Maghnia  
Chercheur en philosophie et en Sciences de l’Éducation 

Azzeddine Kharchafi 
Université Mohammed ben Abdallah de Fès

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 33 (2019) Ibn ʿAbbād de Ronda: Lettres de direction spirituelle : collection majeure «ar-Rasā’il al-kubrā», recensé par Abdelghani Maghnia, Azzeddine Kharchafi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

