| V. CODICOLOGIE, EDITION ET TRADUCTION DE TEXTES |

IBN ‘ABBAD de Ronda
Lettres de direction spirituelle:
collection majeure «ar-Rasd’il al-kubra »

Etude et édition critique

par Kenneth L. Honerkamp

Beyrouth, Dar al-Machreq, 2005, 565 p.
ISBN : 9782721460202

Le professeur Kenneth Lee Honerkamp de
l'université de Georgia (Department of Religion du
Franklin Collége of Arts and Sciences) aux Etats-Unis
s'est investi dans un long travail de recherche et
de traduction des Rasd'il al-kubra, les « Lettres de
direction spirituelle », d'Ibn “Abbad de Ronda. Lédit
tion critique, présentée ici, constitue désormais
une importante référence, en langue francaise, sur
le soufisme au Maroc, et plus particuliéerement sur
Ibn ‘Abbad de Ronda, maitre et prédicateur de la
Qarawiyyin de Fes au vii® / xive siecle.

On rappellera ainsi que l'ouvrage est issu d'une
these de doctorat soutenue en France, a 'université
Aix-en-Provence-Marseille |, sous la direction du pro-
fesseur Denis Gril. La these concernait Iétude critique
d’'une somme de manuscrits constituant la Collection
Majeure, les Rasd'il al-kubrd, soit un corpus de trente-
huit lettres écrites par Ibn ‘Abbad de Ronda. Cet
ensemble présente le texte de I'édition arabe litho-
graphiée a Fés avec des éléments de variantes issus
de textes consultés dans bibliothéques publiques et
privées (notamment la Bibliotheque Générale et la
Bibliotheque Royale de Rabat, et celle de I'Escurial
de Madrid). Louvrage traite ainsi d’'une part de
I'aspect biographique et de la personnalité d’Ibn
‘Abbad et, d'autre part, de son ceuvre maitresse ou le
Pr. K. L. Honerkamp passe en revue les composantes
essentielles de I'apport original de cet auteur dans le
tasawwuf (la mystique musulmane).

Ibn ‘Abbad a été le contemporain de trois
grands souverains mérinides : Abi al-Hasan (1331-
1350), Abii ‘Inan (1351-1358) et “Abd al-‘Aziz (1366-
1372) ; comme il I'a été, entre autres, notamment du
poete Lisan al-Din Ibn al-Hatib (m. 1374), du penseur
‘Abd al-Rahman Ibn Haldin et du maitre soufi Sayyidi
Muhammad Ibn ‘ASir de Salé (m. 1362-63) qui eut
une relation spirituelle privilégiée avec Ibn ‘Abbad.
Celui-ci appartenait a I'une des plus grandes familles
de savants et juristes de la ville andalouse de Ronda,
son pére était lui-méme un éminent juriste et prédi-
cateur alors que son oncle maternel était cadi de la
ville. Son pére et son oncle l'initiérent aux sciences
islamiques et lui donnerent de solides bases dans la
connaissance du Coran et de la langue arabe ; il maia
trisa ainsi la récitation de certaines des références de

base de I'enseignement classique de I'époque, telles
|

que l'ouvrage de Nafi‘, et mémorisa la fameuse Risdla
ou Epitre de Abai Zayd al-Qayrawani pour l'essentiel
de sa formation en jurisprudence malékite.

Quand Ibn ‘Abbad arrive au Maghreb, en 1350,
il a tout juste dix-huit ans. Il se rend tout d’abord a
Tlemcen avant de se fixer a Fes qui attirait, dans ses
fameuses madrasas, non seulement les étudiants an-
dalous, mais encore déminents savants de I'Espagne
musulmane. A Tlemcen, Ibn ‘Abbad suivit les enseit
gnements de Muhammad b. Ahmad b. ‘Ali, connu
sous le nom d’al-Sharif al-Tilimsani (716-771/1316-
1369). Ce dernier était alors considéré comme l'un
des plus célebres juristes... passé maitre autant dans
les sciences spéculatives (constituant le champ dit
al-ma‘qul), que dans les sciences traditionnelles et
juridiques (al-manqail).

Lapport d’'une lecture nouvelle

M.K. Honerkamp aborde cette ceuvre a travers
I'intérét particulier qu'elle a revétu dans la vie d'lbn
‘Abbad et la position qu'elle a occupée dans son itit
néraire intellectuel et spirituel autant que dans son
parcours existentiel personnel. Comme étude critique
de cette ceuvre, le travail s'attache a en proposer
une lecture originale, essentiellement soucieuse de
dégager un certain nombre d’éléments nécessaires a
sa compréhension, notamment les références impor-
tantes auxquelles le lecteur est renvoyé.

«Mon intention, lors de la préparation de
I'édition critique a été de combler le vide laissé par
la mort précoce de Paul Nwiya dont les principales
ceuvres d’Ibn ‘Abbad un cas exceptionnel sans prée
cédent dans L'lslam selon Asin Palacios (...) afin de les
rendre accessibles aux chercheurs dans les multiples
domaines du mysticisme islamique, de I'histoire
marocaine et de I'état politico-religieux de la com-
munauté musulmane en général » (p. 83).

On peut souligner, parmi les sources manus-
crites de cette étude, la place occupée par l'édition
lithographiée de Fes des Rasd'il dans la tradition
des manuscrits au Maroc et a laquelle se réfere
notamment P. Nwiya. On relévera aussi la méthode
de confrontation / comparative de ce texte de base
avec les autres versions consultées pour la maitrise
des nombreuses difficultés de lecture (souvent de
manuscrits relativement détériorés) justifiant ainsi les
ajouts et omissions nécessaires. Le texte est enrichi
par des notes précisant notamment les références
aux versets et hadiths cités par l'auteur et les autres
sources auxquelles se réferent Ibn ‘Abbad. Le texte a
été également présenté par paragraphe, chaque lettre
étant numérotée avec mention de noms propres,
proverbes, termes techniques, etc.

BCAI 30 S8

BCAI 33 (2019) Ibn ‘Abbad de Ronda: Lettres de direction spirituelle : collection majeure «ar-Rasa’il al-kubra», recensé par Abdelghani Maghnia, Azzeddine Kharchafi
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Lecture nouvelle d'un ancien corpus :
la «collection majeure » des Rasa'il

Dans le projet d'édition critique de cette
ceuvre maitresse d’lbn "Abbad, le Pr. K. Honerkamp
propose surtout une lecture nouvelle d'un ancien
corpus constituant l'essentiel de la méthode de
direction spirituelle prénée par Ibn “Abbad : les
Rasd'il al-kubra, formant « la collection majeure » de
la correspondance d’lbn ‘Abbad avec son disciple
Yahya al-Sarrag. On peut essayer d'en donner ici un
bref apercu afin de mieux apprécier 'apport scienti-
fique de cette nouvelle édition critique élaborée par
M.K. Honerkamp (). Nous insisterons en particulier
sur I'intérét méthodologique de cette lecture critique.
Honerkamp est particuliérement attentif a rester au
plus pres du texte original. Ilindique a chaque fois les
variantes apportées par les autres textes étudiés. Ainsi,
apres une introduction précisant notamment l'objet
de cette étude a double volet — reliant étroitement
I'homme et son ceuvre —, il entreprend de dresser
un portrait «clair et cohérent de 'homme » avant
de proposer une présentation concise de ce recueil.
Il présente surtout cette originalité particuliere de
la méthode de direction spirituelle commandant
la relation maitre / disciple — originale comme une
méthode pédagogique, fondée sur le principe d'une
correspondance du maitre, Ibn ‘Abbad, avec son
disciple, Yahya al-Sarrag.

Deux chapitres vont ainsi constituer I'apport
fondamental de la lecture de M. K. Honerkamp
dans les Rasd'il al-kubrad. Le premier traite de la vie
d’'Ibn ‘Abbad et, élément essentiel, de son profil
moral et intellectuel, de sa formation tradition-
nelle ; le second tente une approche rigoureuse
des Rasd’il comme un modéle de méthodologie
pédagogique dans la mystique musulmane. Ainsi
le premier chapitre traite de la formation intellec-
tuelle et son impact sur sa vie exemplaire dans la
communauté et sur son ceuvre de « compagnon-
nage épistolaire ». Le second chapitre abordera de
maniere plus détaillée I'ceuvre des Rasd'’il comme
modele du genre, sans doute assez unique dans la

(1) Louvrage semble par ailleurs sur le plan éditorial d’'une excel-
lente facture; si le lecteur, supposé maitriser les deux langues,
est censé pouvoir lire le texte intégral bilingue de l'ouvrage, on

comprendrait mal certaines lacunes de forme / de fond comme

I'absence d’'une bibliographie arabe ou d’un index d'expression

arabe : on aurait souhaité peut-étre y retrouver avec une pagie
nation uniforme en chiffres arabes, concernant l'ensemble de

I'ouvrage, une traduction des Rasd'il en vis-a-vis du texte arabe

original, difficilement accessible au lecteur non arabisant et une

introduction en langue arabe pour le lecteur non francisant. Le

titre arabe de la 4°™ page de couverture I'annoncerait-il pour

une date prochaine ?

V. CODICOLOGIE, EDITION ET TRADUCTION DE TEXTES

mystique en Occident musulman @), Il en précise
ainsi la date et le destinataire, la relation maitre/
disciple entre Ibn ‘Abbad et Yahya al-Sarrag, le
début du cheminement de celui-ci, la pédagogie
suivie par Ibn ‘Abbad ainsi que d'autres éléments
fondamentaux de sa théorie : son épistémologie
et sa théologie notamment. Le texte aborde par la
suite quelques notions de cette méthode comme
les convenances spirituelles, la renonciation, la voie
de la gratitude et la pédagogie spirituelle du blame
notamment. Il pratiquait le tasawwuf reliant « la loi
a la réalité essentielle, al-sari‘a et al-hagiqa ».

De Tlemcen, Ibn “Abbad se rendit a Fes. Il devint
I'étudiant de Aba Muhammad al-Abili (m. 757/1356)
et de Abl "Abd Allah al-Maqarri (m. 759/1357-58)
avec lesquels il étudia I'ceuvre de théologie (al-kalam)
d’al-Guwayni, al-Iridd ainsi que le Muhtasar d’lbn
al-Hagib concernant les croyances fondamentales. Il
étudia une partie du Sahih Muslim avec son maitre de
Tlemcen al-Maqarri. Apres avoir été initié au Coran a
la grammaire et a la logique, il étudia les Usul al-figh,
«les Sources du droit », sous la responsabilité de
maitres éminents, et approfondit sa connaissance
dudroit (al-figh) a travers les références classiques de
I'école malékite telles que le Muwatta’ de I'lman Malik
(m. 179/796) et le Tahdib d’al-Baradi, le résumé d’al-
Mudawwana al-kubra de Sahn(in (m. 240/854) etc.
Cette érudition ne 'empéchera pas de se défendre
de toute prétention intellectuelle, disant, dans une
de ses Rasd'il (38:5), qu'il n'était ni juriste, ni savant :
«Je ne suis ni fagih ni Glim ». Ce qui montre le fort
penchant qui allait étre le sien pour le soufisme dont
certains ouvrages importants étaient étudiés dans la
capitale mérinide comme le Quit al-qulib d’Abt Talib
al-Makki, lhya’ ‘uliim al-din d’al-Gazali et les ‘Awarif
al-ma‘arif d'al-Suhrawardi.

Une de ses lettres a Yahya al-Sarrag illustre ainsi
la distance qu’lbn ‘Abbad di prendre vis-a-vis du
cercle des Fugahd’: «pour celui qui acquiert cette
connaissance (“ilm ad-zahir), le coeur ne devient que
de plus en plus sombre, son corps ne souffre que
fatigue et peine » @), Il va ainsi préférer la solitude
et la recherche du salut aupres du maitre soufi Ibn
‘Asir ), bien que celui-ci fat loin de se proclamer
comme tel. Il se contentait de dire que, loin détre un
modele a suivre, il nétait « qu’'un musulman parmi
les musulmans » (comme le note al-Hadrami dans

(2) On peut se demander en quel sens une telle hypothese ne
reste-t-elle pas opératoire surtout dans le champ du mysticisme
populaire, dominé par un certain analphabétisme : en milieux
intellectuels, la teneur épistolaire de I'écrit n'est-elle pas demeurée,
en Orient comme en Occident musulmans, une composante
essentielle de la relation entre maitres et / ou avec leurs disciples ?
(3) Cf.le texte original de la Risdla : R.K.17:1

(4) L'ami et le maitre d’Ibn ‘Abbad (mort a Salé en 765 /1364).I

BCAI 30

BCAIl en ligne

99

BCAI 33 (2019) Ibn ‘Abbad de Ronda: Lettres de direction spirituelle : collection majeure «ar-Rasa’il al-kubra», recensé par Abdelghani Maghnia, Azzeddine Kharchafi
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| V. CODICOLOGIE, EDITION ET TRADUCTION DE TEXTES |

al-Salsabil al-‘adb). 1bn ‘Asir lui-méme s'attachait
essentiellement aux principes de I'lhyd’ d’al-Gazali,
ce que souligne M. Honerkamp (p. 28) et dont Ibn
‘Abbad reléve I'importance essentielle, en tant que
disciple d’'lbn ‘Asir, rattachant la voie de ce maitre,
a travers sa conduite (intérieure et extérieure) tant
vis-a-vis de Dieu que de ses créatures.

On peut souligner le fait que c'est auprés de sa
tombe qu’lbn ‘Abbad allait revenir souvent pour se
recueillir, méditer et entreprendre d’écrire notam-
ment les Rasd'il al-kubrd. Les années 1362-63 et 1374-
75, marquées par la sécheresse et la famine, furent des
périodes difficiles a Fés; elles correspondent aussi
a des phases d'instabilité politique de la dynastie
mérinide. Mais, appelé par le nouveau sultan Abl
al-‘Abbas al-Marini, Ibn “Abbad devait, en définitive,
retourner a Fés pour y faire ceuvre de prédicateur a
la Qarawiyyin.

Ibn ‘Abbad, une vie « exemplaire »

A l'exemple de son maitre Ibn ‘ASir, sa vie est
surtout empreinte d’une rigoureuse solitude ; évitant
les réunions mondaines, signe de faiblesse spirituelle,
I'homme parait représenter alors de ce fait une figure
symbolique exemplaire dans la communauté. Ibn
‘Abbad se consacre a la prédication, a l'étude et a
la méditation, nassistant ainsi, au sein de la grande
mosquée-université al-Qarawiyyin qu'aux cours
de Abl ‘Imran Masa al-“Abdasi (m. 776/1375). Ses
biographes avaient déja évoqué certains traits de sa
personnalité, dominés par son caractere humble et
sa grande humilité : «il n'encourageait pas le Sultan a
lui rendre visite bien qu'il assistat a la célébration du
Mawlid en sa présence » ) « ... il trouvait du plaisir
dans le parfum et I'encens qu'il utilisait en grande
quantité il s'occupait de ses affaires personnelles, et
n‘eut ni femme ni esclave. Dans sa maison, il portait
la robe de laine des soufis qu'il recouvrait, lorsqu'il
sortait, d’'un vétement blanc ouvert » (©),

Le savoir, I'humilité et la compassion semblent
ainsi constituer les traits marquants de sa person-
nalité.

Le « Compagnonnage épistolaire »

Cest la un point essentiel sur lequel M. Honer-
kamp insiste particulierement, engageant ainsi son
lecteur a en entreprendre la découverte, en citant,
notamment, les lettres les plus importantes de ce
point de vue 7). La réforme de la société de I'époque
y parait constituer un point important dont la resna

ponsabilité incombe, selon lui, aux dirigeants, en clair,
au pouvoir mérinide, mais surtout aux hommes de
loi, les fuqaha’:

«La réforme, al-islah sur le plan temporel, dé-
pend de la réforme de la religion ; de celle-ci dépend
la réforme des meeurs des princes, laquelle dépend de
la réforme des docteurs de la Loi, or les docteurs de la
Loi ne s'amenderont que si Dieu efface de leur coeur
la paresse et I'aveuglement (...) Ils ouvriront alors les
yeux sur le monde ou ils vivent, sur ses désordres
et ses déficiences, ils sonderont les profondeurs du
mal et se mettront enfin a soccuper du principal, ce
qui peut rénover les meceurs des peuples et de ses
dirigeants » (&),

Dans cette lettre, on peut souligner I'intérét
d’une telle critique, au niveau intellectuel, par rapport
aux meeurs dominantes dans le milieu des docteurs
de la Loi, plus soucieux de tromper les gens que de
leur honnéteté intellectuelle. Mais loin de se concen-
trer sur le politique ou le juridique, Ibn ‘Abbad consi-
dére néanmoins la question de la réforme comme
reméde a un profond déficit moral et spirituel.

A ce sujet, M. Honerkamp précise lui-méme que
les écrits d’Ibn “Abbad «représentent une réponse
personnelle a ceux qui, comme lui, cherchaient a
négocier avec les courants de ce milieu intellectuel et
social sans se compromettre eux-mémes ni compro-
mettre leurs valeurs. Ainsi, de méme qu’lbn “Abbad
ne chercha pas a étre connu parmi ses pairs dans
I'enseignement du figh et dans le savoir exotérique,
de méme, nous constatons qu'il na pas cherché le
renom au moyen de sa plume ... Notre intention ici,
dans la citation des ceuvres d’lbn “Abbad ), est de
mettre l'accent sur le caractere, personnel de son
ceuvre en tant que compagnonnage épistolaire. On
voit dans chacun de ses ouvrages un conseil sincere et
personnel mélé a une compassion profonde vis-a-vis
des autres et de leurs épreuves » (p. 34).

Yahya al-Sarrag était « un savant de Fes qui
cherchait a approfondir sa vie spirituelle ». Aussi le
corpus des Rasd'il offre-t-il au lecteur « une image
intime et vivante de la portée des questions posées
et de la maniere de les traiter ». Nous avons la un
exemple original d’'une méthode spécifique en
matiere d'éducation spirituelle : « Au lieu d'exposer
simplement la doctrine (...), Ibn ‘Abbad partage sa
pensée avec son correspondant Yahya a(l)-Sarraj.
Cette correspondance est exceptionnelle parce
qu’elle montre la confrontation entre une vie quo-
tidienne religieuse, seche et mondaine et une vie

(5) Cf. Uns al-faqgir, p. 80

(6) Ibid

(7) On se reportera notamment aux textes précis des Rasd'il
Ial-kubrd :RK.6, 3,16, 16, 16,:18-19, 16, 23..

(8) Cf.Rasd'il al-kubra RK 1618
(9) Pour une description détaillée de I'ceuvre d’lbn
‘Abbad, voir P. Nwyia, Ibn "Abbdd, «les ceuvres d’'lbn

‘Abbad » p. 81-120.
|

BCAI 30

BCAIl en ligne

100

BCAI 33 (2019) Ibn ‘Abbad de Ronda: Lettres de direction spirituelle : collection majeure «ar-Rasa’il al-kubra», recensé par Abdelghani Maghnia, Azzeddine Kharchafi
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| V. CODICOLOGIE, EDITION ET TRADUCTION DE TEXTES |

illuminée par la connaissance du divin, et cela dans le
cadre de la vie quotidienne de Fes au viii® / xive siecle
mérinide » (p.22). Honerkamp prend aussi soin
de souligner la valeur considérable de cette ceuvre
historique, par ce double intérét, intellectuel et spi-
rituel, que revét a ses yeux la lecture de ce corpus:
« Aux spécialistes de I'lslam, ces lettres apportent un
éclairage exceptionnel sur le milieu des savants et des
hommes spirituels de Fés au vin® / xive siecle. Aux
chercheurs de spiritualité, elles offrent le modéle d’'un
échange profondément vécu entre un disciple et un
maitre, méme si Ibn ‘Abbad refuse énergiquement
ce titre » (p. 22).
Abdelghani Maghnia
Chercheur en philosophie et en Sciences de I'Education
Azzeddine Kharchafi
Université Mohammed ben Abdallah de Feés

BCAI 30 101

BCAI 33 (2019) Ibn ‘Abbad de Ronda: Lettres de direction spirituelle : collection majeure «ar-Rasa’il al-kubra», recensé par Abdelghani Maghnia, Azzeddine Kharchafi
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

