
	 BCAI 33	 94

V. Codicologie, édition et traduction de textes

Ibn el-‘Arabī�, 
L’Esprit de Sainteté dans le Conseil de l’Âme

Édition et traduction par Sakhr Benhassine 
Paris, Geuthner 
2018, 710 p. 
ISBN : 9782705339029

Il s’agit de l’édition critique, traduction et 
commentaire de l’ouvrage d’Ibn ‘Arabī connu sous 
le titre de Rūh al-qudus fī Muḥāsabat al-nafs. Une 
variante donne Rūh al-qudus fī Munāsaḥat al-nafs, 
variante que l’auteur a retenue, car avancée par 
Ibn ‘Arabī et Saḍr al-Ḍīn al-Qūnawī. « Muḥāsabat 
al-nafs » se traduit plutôt : « la demande des comptes 
à l’âme ». Le texte arabe a été établi sur la base de cinq 
manuscrits. La traduction française est complète ; 
il faut le signaler car les traducteurs précédents se 
sont limités à rendre compte seulement de la partie 
concernant la vie des saints qu’Ibn ‘Arabī a connus 
en Andalousie et au Maghreb. Ce double travail est 
précédé d’un long préliminaire.

La rédaction de cette épître, à La Mecque en 
600H/1203, a été motivée par les critiques qu’Ibn 
‘Arabī a entendues sur les soufis d’Occident musul-
man (Andalousie, Maghreb), lors de son séjour au 
Caire (première partie). Ibn ‘Arabī venait d’émigrer 
définitivement au Proche-Orient. Il égrène donc la 
vie des saints et des maîtres qui l’ont nourri durant 
sa jeunesse en Occident musulman (troisième par-
tie). À l’inverse, lui-même se montre fort critique à 
l’égard du soufisme officiel des khānqāh-s financées 
en Égypte par les Ayyoubides. Mais le projet de cette 
épître déborde largement l’hagiographie, puisque 
la deuxième partie traite, à partir du modèle de dix 
Compagnons, de l’« examen de l’âme », de la sincérité 
absolue qu’elle doit mettre en œuvre pour chemi-
ner vers la sainteté, et du « bon conseil » spirituel 
(munāsaha) que chacun doit adresser, à soi-même et 
aux autres. Elle contient aussi, toujours dans le sens de 
la purification de l’âme, un blâme très argumenté sur 
la pratique du concert spirituel (samā‘) de l’époque. 

La quatrième partie a une teneur très particu-
lière ; elle développe la stature métaphysique de l’être 
humain, en tant que « lieutenant » (khalīfa) de Dieu 
sur terre, et sa place paradoxale dans le cosmos ; on y 
trouve notamment cette belle évocation des maîtres 
minéraux et animaux du Shaykh al-Akbar. C’est ici 
que se révèle le début du titre, Rūḥ al-Qudus : le saint 
y est identifié au shaykh comme agent de l’Esprit 
de sainteté. À l’instar de l’archange Gabriel, maître 
spirituel du Prophète, le shaykh transmet ce que 
lui vient d’en haut à l’âme du disciple. Cette qualité 
d’inspiration permet aussi de comprendre pourquoi 
Ibn ‘Arabī a repris maintes fois le texte, et l’a enseigné 

pendant plus de trente ans. Autres éléments très 
particuliers de cette œuvre : la complexité des rap-
ports initiatiques qu’entretient Ibn ‘Arabī avec son 
dédicataire, ‘Abd al-‘Azīz al-Mahdawī, tantôt maître 
tantôt disciple, et le caractère apparemment para-
doxal des remontrances sévères que le « maître » Ibn 
‘Arabī adresse à son âme. On découvre, quoiqu’il en 
soit dans ce texte, une tendance prononcée pour le 
« détachement », ou « renoncement » (zuhd), moins 
présente dans les œuvres ultérieures du maître 
andalou.

Sakhr Benhassine a manifestement une bonne 
connaissance de l’œuvre d’Ibn ‘Arabī, et les Futūḥāt 
makkiyya sont souvent sollicitées comme appui à 
sa démonstration. L’édition critique du texte arabe – 
travail très ingrat – se voit accompagnée d’un 
apparat critique très ample où figurent notamment 
l’identification des nombreux hadīth-s cités par 
Ibn ‘Arabī. La traduction française est fidèle tout 
en étant originale, mais on peut regretter d’emblée 
qu’il n’y ait aucune correspondance chiffrée, aucun 
point de repère, entre les textes arabe et français. Le 
terme « Substitut » (p. 147), pour rendre la fonction 
métaphysique de l’homme en tant que khalīfa n’est 
pas adéquat, car ce terme traduit souvent en fran-
çais celui, arabe, de badal, ceci d’autant plus que la 
fonction, la khilāfa, est traduite « lieutenance » plus 
loin, p. 174 (1). On peut également ne pas agréer 
qu’Ibn ‘Arabī soit le gardien de l’« orthodoxie » et 
l’« orthopraxie » en islam (p. 108) : au vu du plura-
lisme inhérent à cette religion, ces termes sont de 
plus en plus rejetés par les penseurs musulmans et 
les islamologues. M. Benhassine refuse également 
l’équation walāya = sainteté, pourtant bien pratique 
et validée par de bons spécialistes du soufisme, mais 
c’est son droit. Plus gênant est le fait que les versets 
coraniques cités par Ibn ‘Arabī soient simplement mis 
entre parenthèses, donc mal distingués du reste du 
texte, et surtout qu’ils ne soient pas référencés. Par 
ailleurs, en maints endroits, on ne sait pas qui parle, 
car il y a peu de guillemets. On ne voit pas, encore, 
ce qui justifie la translittération du a en e, sinon une 
pratique courante en Algérie de l’est et en Tunisie 
(l’ancienne Ifriqiyya) ? Ajoutons que beaucoup de 
notes de bas de page sont très judicieuses, et que 
M. Benhassine s’exerce avec pertinence à l’étymologie 
de termes français, laquelle éclaire en parallèle celle 
de termes arabes.

(1)  Sakhr Benhassine nous a dit avoir justifié ce choix dans un 
autre livre, Fahm as-Salat ou Intelligence du Salut, Geuthner, 
Paris, 2011.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 33 (2019) Ibn el-‘Arabī: L’Esprit de Sainteté dans le Conseil de l’Âme, recensé par Éric Geoffroy
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 33	 95

V. Codicologie, édition et traduction de textes

Le « préliminaire » est une longue introduction 
de plus de 150 pages, intitulée De l’Ami à l’Âme, « des�-
tiné à ancrer cette œuvre ici et maintenant ». Il s’agit 
d’un texte très personnel – et c’est d’ailleurs le ton 
général de l’ouvrage, par exemple lorsque l’auteur 
cite, dans le texte arabe, tous les isnād le reliant à Ibn 
‘Arabī – : anecdotes liées à la vie de M. Benhassine et 
à ses visions, plaidoyer pour une philosophie éclairée, 
comparaison entre le psychologue Carl Gustav Jung 
et Ibn ‘Arabī, critiques non précisées de milieux aca-
démiques et d’édition… : toutes choses qui ne plairont 
pas à certains, mais c’est là affaire d’ijtihād. L’auteur 
omet de citer un long et dense article de Denis Gril : 
« Le saint et le maître ou la sainteté comme science de 
l’Homme », article entièrement dédié à cette épître (2). 

Enfin, que dire de l’assertion figurant en tête de 
la quatrième de couverture, suivant laquelle « S’il ne 
fallait étudier qu’une seule œuvre d’Ibn al-‘Arabī, ce 
devrait être celle-ci » ? Suite à un échange de mails 
avec l’auteur, celui-ci veut dire par là que cette épître 
est la porte par laquelle on devrait accéder à l’œuvre 
akbarienne. On ne saurait d’évidence reléguer les 
Futūḥāt makkiyya et les Fuṣūṣ al-ḥikam au second 
plan. 

Remercions l’auteur pour ce travail considérable 
(auquel il manque toutefois des index), et notons que 
les non francophones pourront tirer profit d’un texte 
arabe enfin entièrement révisé.

Éric GEOFFROY 
Université de Strasbourg

(2)  Dans Saint et sainteté dans le christianisme et l’islam - Le 
regard des sciences de l’homme, sous la direction de de N. Amri 
et D. Gril, Maisonneuve et Larose, Paris, 2007, p. 55-106.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 33 (2019) Ibn el-‘Arabī: L’Esprit de Sainteté dans le Conseil de l’Âme, recensé par Éric Geoffroy
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

