| V. CODICOLOGIE, EDITION ET TRADUCTION DE TEXTES |

IBN EL-ARABI,
LEsprit de Sainteté dans le Conseil de Ame

Edition et traduction par Sakhr Benhassine
Paris, Geuthner

2018, 710 p.

ISBN: 9782705339029

Il s’agit de I'édition critique, traduction et
commentaire de l'ouvrage d’Ibn ‘Arabi connu sous
le titre de Rih al-qudus fi Muhdsabat al-nafs. Une
variante donne Rih al-qudus fi Munasahat al-nafs,
variante que l'auteur a retenue, car avancée par
Ibn ‘Arabi et Sadr al-Din al-Qunawi. « Muhdasabat
al-nafs » se traduit plutot: « lademande des comptes
al'ame ». Le texte arabe a été établi sur la base de cing
manuscrits. La traduction francaise est complete;
il faut le signaler car les traducteurs précédents se
sont limités a rendre compte seulement de la partie
concernant la vie des saints qu’lbn ‘Arabi a connus
en Andalousie et au Maghreb. Ce double travail est
précédé d’un long préliminaire.

La rédaction de cette épitre, a La Mecque en
600H/1203, a été motivée par les critiques qu’lbn
‘Arabi a entendues sur les soufis d'Occident musul-
man (Andalousie, Maghreb), lors de son séjour au
Caire (premiére partie). Ibn ‘Arabi venait d'émigrer
définitivement au Proche-Orient. Il égréne donc la
vie des saints et des maitres qui I'ont nourri durant
sa jeunesse en Occident musulman (troisieme par-
tie). A l'inverse, lui-méme se montre fort critique a
I'égard du soufisme officiel des khdngdh-s financées
en Egypte par les Ayyoubides. Mais le projet de cette
épitre déborde largement I'hagiographie, puisque
la deuxiéme partie traite, a partir du modele de dix
Compagnons, de I'«examen de 'ame », de la sincérité
absolue qu'elle doit mettre en ceuvre pour chemi-
ner vers la sainteté, et du «bon conseil » spirituel
(mundasaha) que chacun doit adresser, a soi-méme et
auxautres. Elle contient aussi, toujours dans le sens de
la purification de I'ame, un blame trés argumenté sur
la pratique du concert spirituel (samd’) de Iépoque.

La quatrieme partie a une teneur trés particu-
liere; elle développe la stature métaphysique de I'étre
humain, en tant que « lieutenant » (khalifa) de Dieu
sur terre, et sa place paradoxale dans le cosmos; ony
trouve notamment cette belle évocation des maitres
minéraux et animaux du Shaykh al-Akbar. Cest ici
que se révele le début du titre, Riih al-Qudus: le saint
y est identifié au shaykh comme agent de I'Esprit
de sainteté. A l'instar de l'archange Gabriel, maitre
spirituel du Prophete, le shaykh transmet ce que
lui vient d’en haut a 'ame du disciple. Cette qualité
d’inspiration permet aussi de comprendre pourquoi

Ibn ‘Arabi a repris maintes fois le texte, et I'a enseigné
|

pendant plus de trente ans. Autres éléments tres
particuliers de cette ceuvre: la complexité des rap-
ports initiatiques qu'entretient Ibn ‘Arabi avec son
dédicataire, ‘Abd al-‘Aziz al-Mahdawi, tant6t maitre
tantot disciple, et le caractére apparemment para-
doxal des remontrances séveres que le « maitre » Ibn
‘Arabi adresse a son ame. On découvre, quoiqu'il en
soit dans ce texte, une tendance prononcée pour le
«détachement », ou « renoncement » (zuhd), moins
présente dans les ceuvres ultérieures du maitre
andalou.

Sakhr Benhassine a manifestement une bonne
connaissance de l'ceuvre d’Ibn ‘Arabi, et les Futiihat
makkiyya sont souvent sollicitées comme appui a
sa démonstration. Lédition critique du texte arabe —
travail tres ingrat — se voit accompagnée d’'un
apparat critique trés ample ol figurent notamment
I'identification des nombreux hadith-s cités par
Ibn ‘Arabi. La traduction francaise est fidele tout
en étant originale, mais on peut regretter demblée
qu’il n'y ait aucune correspondance chiffrée, aucun
point de repere, entre les textes arabe et frangais. Le
terme « Substitut » (p. 147), pour rendre la fonction
métaphysique de 'homme en tant que khalifa n'est
pas adéquat, car ce terme traduit souvent en fran-
cais celui, arabe, de badal, ceci d'autant plus que la
fonction, la khildfa, est traduite « lieutenance » plus
loin, p. 174(). On peut également ne pas agréer
qu’lbn ‘Arabi soit le gardien de I'« orthodoxie » et
I'« orthopraxie » en islam (p. 108): au vu du plura-
lisme inhérent a cette religion, ces termes sont de
plus en plus rejetés par les penseurs musulmans et
les islamologues. M. Benhassine refuse également
I'équation waldya = sainteté, pourtant bien pratique
et validée par de bons spécialistes du soufisme, mais
c'est son droit. Plus génant est le fait que les versets
coraniques cités par Ibn ‘Arabi soient simplement mis
entre parentheses, donc mal distingués du reste du
texte, et surtout qu'ils ne soient pas référencés. Par
ailleurs, en maints endroits, on ne sait pas qui parle,
car il y a peu de guillemets. On ne voit pas, encore,
ce qui justifie la translittération du a en e, sinon une
pratique courante en Algérie de l'est et en Tunisie
(I'ancienne Ifrigiyya) ? Ajoutons que beaucoup de
notes de bas de page sont trés judicieuses, et que
M. Benhassine s'exerce avec pertinence a I'étymologie
de termes frangais, laquelle éclaire en paralléle celle
de termes arabes.

(1) Sakhr Benhassine nous a dit avoir justifié ce choix dans un
autre livre, Fahm as-Salat ou Intelligence du Salut, Geuthner,
Paris, 2011.

|

BCAI 33 94
BCAI 33 (2019) Ibn el-‘Arabi: L’Esprit de Sainteté dans le Conseil de I’Ame, recensé par Eric Geoffroy
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| V. CODICOLOGIE, EDITION ET TRADUCTION DE TEXTES

Le « préliminaire » est une longue introduction
de plus de 150 pages, intitulée De Ami d IAme, « des-
tiné a ancrer cette ceuvre ici et maintenant ». Il s'agit
d’un texte tres personnel — et cest d’ailleurs le ton
général de l'ouvrage, par exemple lorsque l'auteur
cite, dans le texte arabe, tous les isnad le reliant a Ibn
‘Arabi —: anecdotes liées a la vie de M. Benhassine et
ases visions, plaidoyer pour une philosophie éclairée,
comparaison entre le psychologue Carl Gustav Jung
et Ibn ‘Arabi, critiques non précisées de milieux aca-
démiques et dédition... : toutes choses qui ne plairont
pas a certains, mais c'est la affaire d'ijtihad. Lauteur
omet de citer un long et dense article de Denis Gril :
«Le saint et le maitre ou la sainteté comme science de
I'Homme », article entiérement dédié a cette épitre ?).

Enfin, que dire de I'assertion figurant en téte de
la quatrieme de couverture, suivant laquelle « S'il ne
fallait étudier qu'une seule ceuvre d’'lbn al-‘Arabi, ce
devrait étre celle-ci » ? Suite a un échange de mails
avec l'auteur, celui-ci veut dire par la que cette épitre
est la porte par laquelle on devrait accéder a lI'ceuvre
akbarienne. On ne saurait dévidence reléguer les
Futihat makkiyya et les Fusis al-hikam au second
plan.

Remercions l'auteur pour ce travail considérable
(auquel il manque toutefois des index), et notons que
les non francophones pourront tirer profit d’'un texte
arabe enfin entiérement révisé.

Eric GEOFFROY
Université de Strasbourg

(2) Dans Saint et sainteté dans le christianisme et l'islam - Le
regard des sciences de 'homme, sous la direction de de N. Amri

et D. Gril, Maisonneuve et Larose, Paris, 2007, p. 55-106.
|

BCAI 33 95

BCAI 33 (2019) Ibn el-‘Arabi: L’Esprit de Sainteté dans le Conseil de I’Ame, recensé par Eric Geoffroy
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

