
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 33	 8

Vilozny �Roy  
Constructing a Worldview.  
Al-Barqī’s Role in the Making of Early Shī‘ī Faith

Turnhout, Brepols Publishers (Miroir de 
l’Orient musulman, 7) 
2017, 224 p. 
ISBN : 978-2503560908

Roy Vilozny nous présente la première mono-
graphie en langue occidentale consacrée au Kitāb 
al-Maḥāsin, un recueil de 2609 traditions chiites 
réunies à Qumm par Aḥmad b. Muḥammad al-Barqī 
(m. 274/888 ou 280/894). Issu d’une thèse de docto-
rat soutenu à l’université hébraïque de Jérusalem sous 
la direction de Meir Bar-Asher, le livre reprend, au gré 
de ses différents chapitres, des articles déjà publiés 
antérieurement. Il en résulte un certain nombre de 
répétitions, surtout dans les parties I (sur al-Barqī et 
son œuvre) et III (une analyse du genre littéraire dont 
relèvent certains livres formant le Kitāb al-Maḥāsin). 
La plupart de ces redondances auraient pu être 
évitées en donnant à l’ouvrage une structure plus 
logique : grouper les parties I et III et les faire suivre 
par le « plat de consistance » qu’est la partie II, une 
tentative de reconstituer le worldview chiite à la veille 
de la naissance du chiisme duodécimain.

L’auteur a eu le privilège d’étudier à Jérusalem 
et à Paris (EPHE) auprès de trois autorités majeures 
dans les études chiites actuelles : Etan Kohlberg, Meir 
Bar-Asher et Mohammad Ali Amir-Moezzi. Il doit à 
cette formation une connaissance approfondie et 
ponctuelle de l’islam chiite médiéval, qui transparaît 
dans la rigueur et l’exactitude de ses analyses litté-
raires et doctrinales. L’intérêt majeur du livre pour 
l’islamologue réside dans le fait qu’il est entièrement 
basé sur un des plus anciens textes chiites qui nous 
sont parvenus. Rédigé avant ou peu après l’Occul-
tation mineure du douzième Imam en 260/874, et 
donc bien avant son Occultation majeure en 329/941, 
le Kitāb al-Maḥāsin est un témoin précieux d’un 
chiisme imamite qui n’a pas encore développé sa 
théologie rationaliste marquée par le muʿtazilisme, 
ni canonisé ses recueils de fiqh et de hadith, un 
processus qui ne sera entamé qu’à l’époque buyide 
(334/945 - 447/1055).

Par conséquent, le Kitāb al-Maḥāsin n’a rien 
d’un traité de kalām : il s’agit d’une compilation de 
hadiths attribués au Prophète et aux Imams chiites 
imamites (aucune trace du douzième !), avec une 
nette prédilection pour le cinquième, Muḥammad 
al-Bāqir, et le sixième, Jaʿfar al-Ṣādiq. Ces traditions 
sont thématiquement classées en onze livres, sans 
que l’auteur de la compilation, al-Barqī, n’y ajoute 
le moindre commentaire. À partir de ce matériel 

« brut » et ingrat, Roy Vilozny a entrepris une recons-
truction de l’imago mundi imamite (d’où le titre 
du livre : Constructing a Worldview) à la veille ou 
juste après l’Occultation mineure. Elle se déploie 
sur trois « étages » : (1) la pré-éternité peuplée par 
les « ombres » (aẓilla) et les « silhouettes » (ashbāḥ), 
prototypes des hommes, des prophètes et des imams 
avant la création du monde ; (2) l’histoire humaine, 
initiée par Adam et se terminant avec l’avènement 
du Résurrecteur (Qā’im) ; (3) l’avenir eschatologique 
après la fin de l’histoire, abolie par le Jugement dernier 
et la destruction de notre monde. Chaque « étage » 
est structuré par trois thèmes qui se complètent 
mutuellement : l’élection, le déterminisme et le dua-
lisme. Pour résumer à l’extrême : dès la pré-éternité, 
les élus et les réprouvés, les bons et les méchants, les 
lumineux et les ténébreux, les chiites et les mécréants, 
s’affrontent en une lutte implacable ; le camp auquel 
chacun appartient est déterminé dès le départ par 
décret divin et il est difficile (sinon impossible) de 
changer le fusil d’épaule. Sans former un système 
rigide, les éléments de ce canevas se retrouvent 
dans la plupart des traditions du Kitāb al-Maḥāsin, 
ce qui n’empêche que certaines d’entre elles pré-
sentent une version plus atténuée du dualisme et 
du déterminisme.

Les grandes lignes de cette vision du monde 
caractéristique de l’islam chiite sont connues depuis 
longtemps. Toutefois, ce qui frappe le lecteur du 
Kitāb al-Maḥāsin (et du livre de Roy Vilozny) est 
l’absence quasi totale de thèmes « ésotériques » 
tout aussi caractéristiques du chiisme ancien : la 
divinisation des prophètes et des imams, en parti-
culier de Muḥammad et de ʿAlī ; la « délégation » 
(tafwīḍ) selon laquelle Dieu a délégué dans la pré-
éternité une partie de ses pouvoirs à Muḥammad et 
aux Imams, qui deviennent dès lors les créateurs et 
régisseurs du monde ; les pouvoirs extraordinaires, 
thaumaturgiques des Imams ; le sens caché (bāṭin) 
du Coran et des obligations religieuses, dont la 
connaissance est indispensable pour atteindre le salut 
de l’âme ; la falsification du Coran par les sunnites ; la 
malédiction des trois premiers califes... Bref, tout un 
ensemble de thèmes bien attestés par des sources 
chiites contemporaines du Kitāb al-Maḥāsin, dont 
les Baṣā’ir al-darajāt d’al-Ṣaffār al-Qummī. Selon une 
thèse très répandue (mais non généralement admise) 
ces doctrines feraient partie intégrante du chiisme 
ancien ; considérées comme « extrémistes », elles 
auraient été gommées lors de l’établissement d’une 
« orthodoxie » duodécimaine à l’époque buyide, mais 
de façon peu rigoureuse puisque des traditions de ce 
type apparaissent encore en des recueils postérieurs.

Cette problématique, qui n’est pas vraiment 
thématisée par Vilozny, soulève un sérieux problème. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 33 (2019) Vilozny Roy: Constructing a Worldview. Al-Barqī’s Role in the Making of Early Shī‘ī Faith, recensé par Daniel De Smet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 33	 9

Le but du livre est de reconstituer l’imago mundi du 
chiisme imamite à la veille de l’Occultation mineure, 
mais cette reconstitution risque d’être amputée de 
sa contrepartie « ésotérique ». En fait, il y a plusieurs 
possibilités. (1) Soit, le Kitāb al-Maḥāsin est un 
livre « exotérique » (ẓāhir), qui pour une raison ou 
une autre (taqiyya ?) ne reprend que des traditions 
« modérées », auquel cas on peut difficilement le 
considérer comme représentatif de la doctrine 
imamite à l’époque d’al-Barqī ; (2) soit, le livre a été 
censuré à une époque postérieure, amputé de toutes 
ses traditions « extrémistes » (comme Vilozny le 
remarque avec raison, seule une petite partie du Kitāb 
al-Maḥāsin nous est parvenue), auquel cas il s’agit 
d’une source problématique ; (3) soit, il faut admettre 
(avec H. Modarressi) l’existence simultanée au sein 
de l’imamisme d’un courant modéré dont al-Barqī 
serait le témoin, et d’un courant « extrémiste » auquel 
appartiendrait plutôt un Ṣaffār al-Qummī. Cette 
dernière question continue à alimenter la polémique, 
mais malheureusement nous n’en trouvons pas l’écho 
dans le livre de Vilozny. Tout au moins l’auteur aurait 
dû s’interroger davantage sur la valeur et le statut du 
texte qui est à la base de son étude.

Le livre est rédigé avec soin, écrit dans une langue 
claire et précise. Il y a un minimum de coquilles, sauf 
dans la conversion de l’ère hégirienne à l’ère chré-
tienne à la p. 23 — l’an 264 correspond à 877-78 et 
non à 873-74 — et p. 28 : 250 de l’hégire correspond à 
864-65 de notre ère, et non à 870. Les traductions ne 
sont pas toujours adéquates et conséquentes. Ainsi, 
par exemple, l’auteur traduit par « Imam » les mots 

ʿālim (p. 138) et ḥujja (p. 139), terme technique qui 
aurait mérité une note explicative ; à la p. 140, nous 
apprenons que ʿālim désigne aussi bien le Prophète 
que l’Imam. Rendre al-khalīfa qabla l-khalīqa par 
« an Imam prior to mankind » (p. 139 note 63) est 
pour le moins une traduction libre. Même remarque 
concernant le terme coranique et problématique de 

ʿilliyyūn (qui, lui aussi, aurait mérité un peu d’explica-
tion), traduit tantôt par « seventh Heaven » (p. 66), 
tantôt par « Paradise » (p. 80 n. 60).

Ces quelques imperfections ne diminuent en 
rien la qualité de ce livre, dont le riche contenu 
comblera les islamologues et historiens des reli-
gions. J’ai été particulièrement sensible au fait que 
l’auteur mette l’accent sur la dimension mythique 
de la pensée chiite, une dimension encore trop 
souvent négligée en islamologie (voir ses remarques 
pertinentes p. 60). Certaines notes de bas de page 
(p. 71 n. 38, 73 n. 45, 76 n. 51, 117 n. 10) suggèrent 
des parallèles avec le zoroastrisme, y compris avec 
des genres littéraires de l’Iran préislamique, comme 
l’andarz (p. 35-36, 170-172), ouvrant ainsi un champ 
de recherche prometteur, celui de la continuité 
religieuse en Iran.

Daniel De Smet 
CNRS - PSL - LEM (UMR 8584)

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 33 (2019) Vilozny Roy: Constructing a Worldview. Al-Barqī’s Role in the Making of Early Shī‘ī Faith, recensé par Daniel De Smet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

