
1. Langue et littérature

	 BCAI 33	 3

Eggen �Nora S., Issa Rana  
Philologists in the World.  
A Festschrift in Honour of Gunvor Mejdell

Oslo, The Institute for Comparative Research 
in Human Culture, Novus Press 
2017, 542 p. 
ISBN : 978-82-7099-904-0

Festschrift en l’hommage de Gunvor Mejdell de 
l’université d’Oslo, le présent ouvrage s’ouvre, après 
le sommaire, par une Tabula gratulatoria (p. 3-6), 
une préface (p. 7-12) et la bibliographie de la dédi-
cataire (p. 13-22) qui retrace ses quarante années 
de services rendus à nos disciplines. L’ouvrage se 
compose de 21 contributions dont l’essentiel est en 
anglais, seules deux étant en français. Ventilées en 
trois parties, ces contributions sont au nombre de 
huit pour la première intitulée « Language » (p. 23-
215), sept pour celle intitulée « Culture » (p. 217-396) 
et enfin six pour « Society » (p. 397-542). La table 
des matières est accessible sur le site de l’éditeur : 
http://novus.mamutweb.com/Shop/Product/
EggenIssa-(eds)-Philologists-in-the-World/100469.

Je m’intéresserai ici aux seules contributions 
relevant spécifiquement du domaine linguistique 
rangée sous la partie « Language » qui débute par 
les deux contributions francophones de l’ouvrage. 
Dans la première, « Une formulation ancienne de la 
diglossie en arabe ? Luġat al-qawm vs luġat al-yawm 
d’Ibn Fāris (ive/xe siècle) » (p. 25-40), Pierre Larcher 
aborde un thème qui ne lui est pas étranger (1). 
La question, qui occupe également la dernière 
contribution de cet ensemble (cf. infra), est celle 
de la reconnaissance ou non de la situation diglos-
sique par les grammairiens arabes eux-mêmes. L’A. 
indique que ce qui peut être repéré chez Zaǧǧāǧī 
(m. 337/949) comme deux variétés ne représente en 
fait que deux registres d’une même variété (haute), 
soutenu d’une part, relâché de l’autre. Il explore 
alors la piste d’Ibn Fāris (m. 395/1004) qui oppose 
luġat al-qawm à luġat al-yawm. Après avoir rappelé 
la polysémie du terme luġa (langue, variété de celle-
ci, simple variante ou encore lexique voire unité 

(1)   Cf. notamment Larcher, Pierre, « Diglossie arabisante et 
fuṣḥā vs ʿāmmiyya arabes : essai d’histoire parallèle », dans 
Sylvain Auroux et al., et (éds.), History of Linguistics 1999. Selected 
papers from the Eighth International Conference on the History of 
the Langauge Sciences (ICHoLS VIII), Fontenay-St. Cloud, France, 
14-19 September 1999, coll. “SIHoLS 99”, Benjamins, Amsterdam-
Philadelphie, 2003, p. 47-61. et Larcher, Pierre, « Que nous 
apprend vraiment Muqaddasī de la situation de l’arabe au ive/
xe siècle ? », Annales Islamologiques 40, 2006, p. 53-69, [En ligne : 
http://ifao.egnet.net/anisl/40/].

lexicale), l’auteur indique que l’étude du texte d’Ibn 
Fāris confirme que « luġat al-qawm et luġat al-yawm 
sont bien considérés comme deux états d’une même 
langue » (p. 35), la seconde, plus récente et dégradée 
comparée à la première. Pour autant, s’agit-il, dans 
une perspective diglossique, de deux variétés et non 
simplement de deux états ? L’A. reste alors prudent, 
luġat al-yawm pouvant tout aussi bien désigner une 
variété véhiculaire que vernaculaire. L’A. relève que 
chez Ibn Fāris luġat al-qawm représente en fait la 
variété référentielle (et ancienne) tandis que chez 
Muqaddasī (m. ca. 380/990), l’expression voisine 
lisān al-qawm est identifiée à la variété vernaculaire. 
L’A. insiste alors sur une différence fondamentale : 
Muqaddasī est Arabe, Ibn Fāris est Persan, et l’arabe 
est pour lui une langue étrangère. L’A. conclut alors 
que « Muqaddasī est peut-être l’auteur qui a le 
mieux souligné le double statut de l’arabe : d’une 
part l’arabe comme langue vernaculaire et pour ainsi 
dire « nationale », compte tenu de l’expression lisān 
al-qawm des arabophones natifs […] et d’autre part 
l’arabe comme langue véhiculaire, ce qu’il appelle 
al-ʿarabiyya, l’Arabe avec un grand A pourrait-on 
dire, d’autant mieux maîtrisé qu’il n’est pas en même 
temps la langue maternelle de ses utilisateurs. […] 
Muqaddasī ne décrit pas explicitement une situation 
de diglossie. Mais peut-être la décrit-il implicitement, 
en suggérant pour la partie arabe de l’empire une 
forme de continuité entre variétés basse et haute » 
(p. 37) ce qui préfigure une situation entrevue par 
Ferguson.

Jacques Grand Henry, dans « Moyen arabe 
commun et moyen arabe différencié dans une édition 
critique (première partie) » (p. 41-55) offre une sorte 
de guide pour l’établissement d’un texte critique 
en distinguant entre MAC, traits majoritairement 
présents dans les manuscrits à disposition et pour 
cela à conserver comme leçon dans l’édition critique, 
et MAD, traits minoritaires à relayer dans l’apparat 
critique. Ce “guide” porte sur la version arabe du 
discours 42 de Grégoire de Nazianze et ne concerne 
pour la présente contribution que l’orthographe, la 
phonétique et la morphologie, « les faits relevant 
de la syntaxe et du lexique seront analysés dans un 
article ultérieur » (p. 42).

Dans une contribution riche et très bien infor-
mée dont il est coutumier, intitulée « Religion as 
a Linguistic Variable in Christian Greek, Latin, and 
Arabic » (p. 57-87), Kees Versteegh part du constat 
d’une tendance récente en sociolinguistique à 
intégrer dans sa réflexion la variable religieuse aux 
côtés des traditionnelles variables d’âge, de classe, 
de genre et d’origine ethnique (qui abrite générale-
ment la variable religieuse) et se donne alors pour 
objet de réexaminer le concept d’arabe chrétien. Il 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 33 (2019) Eggen Nora S., Issa Rana: Philologists in the World. A Festschrift in Honour of Gunvor Mejdell, recensé par Manuel Sartori
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 33	 4

rappelle dans ce cadre les études de Haim Blanc et 
sa distinction pour la ville de Baghdad entre dialectes 
judéo-chrétiens qǝltu et dialectes musulmans gilit, de 
même qu’il rappelle avec Heikki Palva (2) que cette 
distinction n’est pas si définitive que cela notamment 
du fait des couches diachroniques à prendre en 
compte (ce que fait également Ørum, cf. infra). L’A. 
insiste, alors, sur le fait que le registre écrit demeure 
la seule preuve tangible de l’existence de variétés 
basées sur la religion mais que rien n’indique, pour 
autant, que l’écrit soit la fidèle transcription de l’oral 
et qu’il puisse donc servir, in fine, de base scientifique 
définitive pour statuer sur l’usage oral. Il ajoute qu’il le 
peut d’autant moins que l’arabe connaît une norme 
écrite unique, l’arabe classique/standard, vers laquelle 
tendent les scripteurs, avec plus ou moins de rigidité, 
Musulmans ou non. Après une considération du 
moyen arabe où Joshua Blau a pu voir des différences 
d’origine confessionnelle, il nuance le rapproche-
ment fait par G. Mejdell entre moyen arabe écrit et 
mixed spoken Arabic à partir d’un critère : à l’oral, la 
déviation est volontaire, ce qu’elle n’est pas à l’écrit. 
L’A. utilise alors, comme idéaux-types, le grec et le 
latin chrétiens auxquels il compare l’arabe chrétien 
duquel il dit qu’il diffère grandement des premiers, 
tant d’un point de vue religieux que social. L’A. finit 
par conclure que l’arabe chrétien représente bien un 
religiolect (3) oral, identifiable même en dehors d’un 
contexte religieux, et que son registre écrit, certes 
fortement lié à l’identité religieuse, représente un 
système linguistique distinct au sein de l’arabe. La 
variable religieuse n’étant donc pas à écarter, la ques-
tion de sa reconnaissance en tant que telle pose une 
dernière question pour les études contemporaines 
que l’A. omet : quid alors de la variable de l’athéisme/
agnosticisme ?

Olav G. Ørum, dans « Migrated Features from 
Ancient Yemen and North Africa, and Vestiges of 
a Pre-Modern Cairene Arabic Variety » (p. 89-118) 
propose une étude socio-historique et linguistique 
de quatre manuscrits judéo-arabes datant des xviiie/
xixe siècles, actuellement détenus par la commu-
nauté juive karaïte de Ramle (Israël), communauté 
originaire d’Égypte où elle était établie depuis le 
ixe siècle, au moins. Par le truchement de ces 
manuscrits rédigés en judéo-arabe et en caractères 

(2)   Cf. Palva, Heikki, « From qǝltu to gǝlǝt: Diachronic Notes on 
Linguistic Adaptation in Muslim Baghdad Arabic », dans Al-Wer, 
Enam et de Jong, Rudolf (éds.), Arabic Dialectology. In honour of 
Clive Holes on the Occasion of his Sixtieth Birthday, E. J. Brill, Leyde, 
53, Studies in Semitic Languages and Linguistics, 2009, p. 17-40.
(3)   Emprunté par l’A. à Hary, Benjamin, « Religiolect », dans 
Miller, Joshua L. et al. (éds.), Critical Terms in Jewish Language 
Studies, Frankel Institute Annual, Ann Arbor, Mich., 2011, p. 43-47.

hébreux, Olav G. Ørum s’intéresse aux différentes 
couches linguistiques repérables en Égypte et en 
identifie de manière argumentée au moins trois 
liées à des phénomènes migratoires : l’immigration 
yéménite durant les premiers siècles de l’expansion 
musulmane, l’immigration depuis l’Afrique du Nord 
et l’Espagne au Moyen Âge et, enfin, l’exode rural 
au début du xixe siècle. Ce dernier constituerait une 
variété d’arabe cairote, aujourd’hui disparue, ayant 
précédé l’égyptien moderne, le vernaculaire des Juifs 
karaïtes étant, comme l’A. l’indique, virtuellement 
identique à celui de la majorité musulmane d’Égypte. 
Après quelques considérations épistémologiques et 
méthodologiques (concernant notamment la trans-
cription de l’hébreu en caractères arabes ou latins, 
notamment lorsqu’il s’agit de vocalisation), l’A. pré-
sente quelques points grammaticaux reliés aux trois 
couches identifiées. Parmi eux, deux méritent d’être 
mentionnés ici. Le premier est l’existence d’un para-
digme verbal qui semble être celui de nekteb-nekteb 
(en lieu et place du classique ʾaktubu-naktubu et de 
l’occidental nekteb-nektebu) où nekteb servirait donc 
au singulier et au pluriel. L’autre est l’existence d’une 
marque graphique d’indéfinition unique se présen-
tant sous la forme ʾalif-nūn (= ʾan/ʾin) remplaçant 
le tanwīn et graphiquement séparé du terme auquel 
il est censé s’appliquer. L’A. manque là un lien à faire 
entre ce qu’il observe dans ses manuscrits et le suffixe 
relateur étudié par Ignacio Ferrando (4).

Dans « Arabic Phraseology and the Encyclopedic 
Dictionary of Idiomatic Expressions in Arabic » (p. 119-
140), Ludmila Torlakova effectue le compte-rendu 
d’un dictionnaire phraséologique récent dont elle 
met en exergue la valeur et analyse la structure et 
l’organisation en présentant les principes de classe-
ment des entrées, et de classement au sein de ces 
dernières. Coordonné par Muḥammad Ḍāwūd, cet 
ouvrage enregistre à partir de corpora les usages 
actuels et réels de la langue dans le domaine de la 
phraséologie (et non de la lexicographie) : il exhibe 
donc des expressions (collocation de deux mots ou 
plus comme par exemple fulān ṭawīlu al-lisān “qqn 
ayant un discours indécent”) dont le sens ne peut 
être ramené à la somme des significations de ses 
composants et en procure des contextes linguistiques 
d’utilisation. Faisant visiblement le choix d’ajouter 
aux expressions du registre classique (toiletté pour 

(4)   Ferrando, Ignacio, « Le morphème de liaison /an/ en arabe 
andalou : notes de dialectologie comparée », Oriente Moderno 
Anno 19 (80)/1, 2000, p. 25-46.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 33 (2019) Eggen Nora S., Issa Rana: Philologists in the World. A Festschrift in Honour of Gunvor Mejdell, recensé par Manuel Sartori
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 33	 5

termes ci-après reproduits : qāla, takallama, kalimaẗ, 
kalām, ʕibāraẗ, ʕabbara, lisān, luġaẗ, lahǧaẗ, lafẓ, nuṭq, 
laḥn, ʕarabī, ʕarraba, ʔaʕraba/ʔiʕrāb, faṣīḥ, faṣāḥaẗ, 
(al-luġaẗ al-)fuṣḥà, ʕāmmiyyaẗ, tarǧama, naqala. Ces 
explorations, comme le reconnaît l’A., pour certaines 
highly speculative (p. 151), se présentent comme des 
pistes de recherches à mener ; les liens étymologiques 
n’étant ici, le plus souvent, que proposés (only assu-
mable, p. 142), reposant sur des indices de proximités 
sémantiques, plutôt qu’assurés par une recherche 
sur des bases dérivationnelles encore à établir. L’A. 
propose donc, pour chacun des termes considérés, 
différentes hypothèses, qu’elles fussent siennes ou 
celles d’autres chercheurs, à infirmer ou confirmer, 
sans visiblement céder aux thèses de l’étymon de 
Bohas et Seguer comme en témoigne son interroga-
tion (p. 152, note 48).

Dans « “Decolonized” Onomastics? Translation 
of African proper names: The case of Soundjata, 
l’épopée mandingue by D.T. Niane » (p. 165-192), l’afri-
caniste Ingse Skattum s’intéresse aux stratégies de 
traduction des noms propres, plus particulièrement 
africains dont les formes graphiques (et phonétiques), 
et donc le signifiant, dépendent bien souvent des 
langues des colons (allemand, anglais, espagnol, 
français, néerlandais, portugais). Pour ce faire, elle 
part d’une version française d’un conte épique man-
dingue traduite en trois autres langues (allemand, 
anglais et norvégien, cette dernière version étant celle 
d’I. Skattum.), et donne à voir le chemin parcouru 
par un nom propre doublement traduit et transcrit, 
à la fois concernant son signifié et son signifiant. Que 
faut-il adopter comme règle de traduction et de 
transcription/translittération ? Faut-il choisir de tra-
duire dans la troisième langue à partir du substrat ori-
ginal, ou bien, du superstrat que constitue la première 
traduction ? Comme le rappelle l’A. avec d’autres, les 
transformations subies par les noms propres pour 
coller à une langue cible peuvent réduire considéra-
blement le contexte culturel justement porté par les 
noms propres originaux, ou faire oublier son signifié, 
ce qui n’est pas sans poser problème (7). Faut-il alors 

(7)   Ainsi Abdallah, le père du Prophète de l’Islam est donc bien 
ʿAbd Allāh, « le serviteur d’Allāh » dont le fils affirmera, plus tard, 
l’unicité en rupture avec le polythéisme ambiant à l’époque de 
son père. De même Mahomet, (dont le prénom connaît égale-
ment de multiples réalisations (Muḥammad, Mo/u/ouham(m)a/
ed, Mehmet, etc.) est bien « celui qui est loué [par Allāh] ». Sur les 
orthographes de Muḥammad, cf. Mejdell, Gunvor, « Muhammad, 
Mahamadou og Mamadou: muslimske navm i frankofone Africa 
sør for Sahara », dans Vold Lexander, Kristin et al. (éds.), Pluralité 
des langues, pluralité des cultures : regards sur l’Afrique et au-
delà. Mélanges offerts à Ingse Skattum à l’occasion de son 70ème 
anniversaire, The Institute for Comparative Research in Human 
Culture & Novus Forlag, Oslo, 2011, p. 323-30.

l’occasion (5)) celles issues des dialectes et des langues 
étrangères (notamment l’anglais), ce dictionnaire, 
semble-t-il, ni aveugle ni sourd, prend tout à fait 
heureusement le parti de la modernité linguistique 
en partant du principe lexicographique, rappelé par 
Ludmila Torlakova, et partagé par d’autres, que les 
dictionnaires d’arabe “moderne” à notre disposition 
n’enregistrent paradoxalement que trop peu l’état 
actuel et moderne de la langue. Il est ici intéressant 
de (faire) remarquer que ce constat d’inadéquation 
descriptive est assez facilement fait dans le domaine 
de la lexicographie, en pays arabe comme ailleurs, 
ce dont témoigne l’existence de nombreux autres 
dictionnaires d’arabe moderne semblables à celui 
qui occupe l’A. Ce constat est, par contre, beaucoup 
moins facilement fait, là-bas comme ailleurs, dès lors 
qu’il s’agit de grammaire de l’arabe contemporain. 
L’arabe dit moderne ou standard n’apparaît en effet 
bien souvent, en premier aux yeux de ses locuteurs 
mais également pour d’autres, comme n’étant que 
l’arabe classique lexicalement modernisé (6). Il serait 
donc bien que ce constat, objectif, traverse les fron-
tières, disciplinaires et/ou réelles. 

« The Etymology of Some Language- and 
Translation-Related Terms in Arabic » (p. 141-164) 
de Stephan Guth propose, à partir des différentes 
langues sémitiques, de petites explorations étymolo-
giques pour quelques termes arabes en relation avec 
les thèmes de recherche de G. Mejdell. Il s’agit des 

(5)   Ce toilettage fait que des expressions classiques qui ne sont 
plus employées aujourd’hui ont été délaissées. Mais ce toilettage 
pouvant également reposer sur des bases “idéologiques” (ici de 
pudibonderie) a aussi des effets négatifs à mon sens puisque l’A. 
précise que « Strange, insulting and blasphemous expressions 
were excluded » (p. 132), ce qui est dommage car la langue, 
qu’on le veuille ou non, c’est aussi tout cela, comme le rappelait 
al-Ǧāḥīẓ (m. 255/869) lui-même dans sa Risālat mufāḫarat al-
ǧawārī wa-l-ġilmān (cf. Ǧāḥiẓ, Rasāʾil = ʾAbū ʿUṯmān ʿAmr b. 
Baḥr b. Maḥbūb al-Kinānī al-Fuqīmī, Rasāʾil al-Ǧāḥiẓ, éd. Hārūn, 

ʿAbd al-Salām Muḥammad, Maktabat al-ḫānǧī, Le Caire, 4 tomes, 
1964., t. II, 91 et ssq).
(6)   Voir pour une critique de cette position Larcher, Pierre, 
« Moyen arabe et arabe moyen », Arabica 48/4, 2001, p. 578-609, 
[En ligne : http://www.jstor.org/stable/4057670], p. 605. Voir 
ainsi ce qu’en dit Hans Wehr, certes dans un article désormais 
daté (1960 pour la première édition), qui, s’il admet des phéno-
mènes lexicographiques de calques, précise que « la grammaire, 
au contraire, qui est codifiée et se plie davantage à un contrôle 
conscient, présente un visage tout différent. La langue écrite 
est demeurée à l’écart du phonétique, et la morphologie n’a 
pas varié depuis les temps les plus reculés jusqu’à nos jours. Il 
en est de même pour la syntaxe, tout au moins dans ses traits 
fondamentaux. L’attachement conservateur à la ʿarabiyya s’est 
montré là extraordinairement efficace » (Wehr, Hans, « ʿ Arabiyya 

- (4) Modern written Arabic », dans Gibb, H. A. R. et al. (éds.), 
The Encyclopaedia of Islam (EI2), 13 tomes, t. I, 1986, p. 571b-3b., 
p. 572b pour la version anglaise).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 33 (2019) Eggen Nora S., Issa Rana: Philologists in the World. A Festschrift in Honour of Gunvor Mejdell, recensé par Manuel Sartori
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 33	 6

l’un ni l’autre ne s’appliquent totalement à la réalité 
linguistique des deux magazines, le premier moins 
que le second. Pour finir, la question, sociétale, est 
aussi nationale et idéologique : la fuṣḥā continue de 
s’imposer comme ciment commun contre la division 
que les dialectes sont censés instiller (sous l’impul-
sion complotiste des puissances étrangères (11)). Elle 
est également linguistique et prospective : ces jour-
naux joueront-il pour l’arabe du futur le rôle que les 
premiers organes de presse ont joué au xixe siècle, 
notamment en Égypte, en permettant, à cette 
époque-là, de revivifier l’arabe en le simplifiant et en 
permettant, désormais, d’opérer une (saine) rupture 
offrant à chacun la possibilité de lire et d’écrire dans 
sa propre langue maternelle et naturelle ?

Les contributions présentées permettent toutes 
de mieux appréhender différentes facettes de la 
réalité linguistique arabe, passée comme présente. 
Une remarque toutefois : quid d’une transcription 
unifiée dans l’ouvrage ? Ainsi, al-luġa al-ʿarabiyya 
chez Larcher devient chez Torlakova al-lughah al-

ʿarabīya avec un digramme gh, le non redoublement 
du y et avec deux terminaisons différentes pour un 
seul et même phonème, respectivement -ah et -a 
(p. 120, note 3). Du fait que ces deux terminaisons 
se retrouvent de manière régulière ailleurs (e.g. fī 
l-ʿarabīyah al-muʿāṣira, p. 129) cela semble indiquer 
un emploi contrastif entre le -ah (non final) et le -a 
(final). Or, si une telle distinction devait se faire, ce 
serait l’inverse qu’il faudrait avoir, le -h final marquant 
justement la prononciation pausale du tāʾ marbūṭa. 
Quant à ce dernier, Guth choisit, fort justement, de 
le transcrire par ẗ (12) (de même qu’il transcrit le ʾalif 
maqṣūra en -à (13)). La transcription du tāʾ marbūṭa, 
justement pensée sous cette forme par la norme 
ISO 233-2:1993 (on pourrait tout aussi bien propo-
ser un ȶ qui, à l’instar de son homologue arabe, est 
marbūṭa, c’est-à-dire “fermé” ce qui didactiquement 
repose plus immédiatement que ẗ sur l’intuitivité), 
permet alors de faire le départ entre, par exemple, 
šarika (« être associé ») et šarikaȶ (« société ») sinon 
confondus sous une même forme graphique, et 
demande exactement le même effort phonologique 

(11)   Voir à ce propos ce que peut en dire un inspecteur de l’ensei-
gnement de l’arabe près les écoles de l’Unrwa au Liban : Maʿrūf, 
Nāyif, Ḫaṣāʾiṣ al-ʿarabiyya wa-ṭarāʾif tadrīsi-hā, 4e édition revue 
et augmentée, Dār al-nafāʾis, Beyrouth, 1991 , p. 55 et suivantes.
(12)  Caractère repris par la BNF dans son guide du ca-
talogueur concernant l ’arabe (cf.  http://guideduca-
talogueur.bnf. f r/ABN/GPC.nsf/C00F8804C7C3E372C
12576A8002BED96/$FILE/EXTTranslitteration%20arabe.
htm?OpenElement#_Toc248306787)
(13)  Reste alors la question de la transcription du ʾ alif orthogra-
phique (ʾalif al-tafrīq) où l’on pourrait imaginer -å.

traduire le nom au risque de dénaturer ou de trahir, 
ou bien plutôt le conserver le plus proche possible 
de sa forme d’origine et en fournir une traduction 
en note, avec là encore le risque de trahir en rendant 
opaque le signifiant ? Autant de pertinentes ques-
tions que pose cette contribution d’un grand intérêt 
non seulement pour les traducteurs, mais également 
pour les chercheurs, leurs articles et leurs éditeurs. 
Pour ce qui concerne l’arabe, la linguistique préfère 
la transcription, un peu aride mais visant à être la 
plus précise possible, là où l’archéologie, l’histoire, la 
sociologie et l’anthropologie et la littérature préfèrent 
une translittération moins rébarbative pour un public 
non spécialiste d’arabe mais plus lâche et, peut-être 
alors, plus opacifiante.

Enfin, Jacob Høigilt, dans « Everybody Can 
Write! Language Variety and Voice in Egyptian 
Youth Magazines » (p. 193-215), montre que la re-
cevabilité croissante d’une écriture dialectale et non 
plus uniquement en classique-fuṣḥā a permis à la 
jeune génération de se faire entendre, poursuivant 
par là le mot de G. Mejdell qu’il cite (en rempla-
çant par mégarde censorship par ownership) : « My 
impression is that these new media ‒ the control of 
state censorship, riqāba, also represent a freedom 
of expression beyond the control of the linguistic 
riqāba (8) ». L’A. part du constat que de plus en plus 
de personnes écrivent en arabe, grâce notamment 
au développement de l’Internet, et que cette écriture 
se fait de plus en plus en dialecte (égyptien dans le 
cas d’espèce), soulevant une nouvelle fois la question 
du rapport (conflictuel) entre fuṣḥā, langue de per-
sonne, et ses tenants et ʿāmmiyyāt, langues de tous, 
et leurs pratiquants. L’A. s’intéresse particulièrement 
à deux magazines égyptiens dont le choix délibéré 
est de publier en dialecte en rappelant ce qui est un 
truisme sous forme de schizophrénie arabe : « al-
fuṣḥā […] is not the natural idiom for any speaker 
of Arabic » (p. 194). L’écriture n’est toutefois pas 
uniquement en ʿāmmiyya, la fuṣḥā étant toujours 
présente, et l’A. détaille alors les variétés repérables : 
fuṣḥā pure, ʿ āmmiyya pure mais également, dans une 
moindre mesure, code-mixing et code-switching. L’A. 
recourt aux deux concepts idéaltypiques que sont 
fūṣḥāmiyya (9) et luġa wuṣṭā (10) auxquels il compare 
son matériau journalistique pour conclure que ni 

(8)   Mejdell, Gunvor, « What is Happening to Lughatunā l-gamī-
la ? Recent Media representations and Socials Practice in Egypt », 
Journal of Arabic and Islamic Studies 8, 2008, p. 108-24, p. 122.
(9)   Cf. Rosenbaum, Gabriel M., « “Fuṣḥāmmiyya”: Alternating 
Style in Egyptian Prose », Zeitschrift für Arabische Linguistik 38, 
2000, p. 68-87.
(10)   Cf. Mejdell, Gunvor, « Lugha wusṭā », Online Encyclopedia 
of Arabic Language and Linguistics, E. J. Brill, Leiden, 2010.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 33 (2019) Eggen Nora S., Issa Rana: Philologists in the World. A Festschrift in Honour of Gunvor Mejdell, recensé par Manuel Sartori
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 33	 7

qu’en arabe entre luġaȶ al-ʿarab (لغة العرب) lu [luġat 
al-ʿarab] et al-luġaȶ al-ʿarabiyyaȶ (العربية  lu (اللغة 
[al-luġa l-ʿarabiyya], sans imposer de lire [al-luġat 
al-ʿarabiyyat]. Guth fait par contre usage de ʕ ʔ 
alors qu’ailleurs dans l’ouvrage on trouve ʿ et de ʾ 
respectivement pour le ʿ ayn et la hamza. Concernant 
la hamza initiale justement, qui mériterait d’être 
transcrite lorsqu’elle est stable (hamzaȶ al-qaṭʿ), on 
la trouve parfois, notamment chez Ørum, mais pas 
systématiquement (e.g. al-ʾAḥbar et Ibrāhīm p. 94). 
Enfin, toujours chez Ørum, on trouve tafxīm où le 
x symbolise la vélaire fricative sourde plus généra-
lement notée ḫ dans les études arabes… Tout cela 
aurait mérité un effort d’harmonisation.

Cela étant dit, les contributions des deux autres 
parties « Culture » et « Society » sont également 
très intéressantes et forment, avec celles de la pre-
mière partie, un tout très utile à notre connaissance 
de l’Arabe avec un grand A, c’est-à-dire de l’arabe 
total, tous états et variétés confondus pour lequel 
G. Mejdell a tant produit.

Manuel Sartori 
Aix-Marseille Université, CNRS, IEP, IREMAM 

Aix-en-Provence, France

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 33 (2019) Eggen Nora S., Issa Rana: Philologists in the World. A Festschrift in Honour of Gunvor Mejdell, recensé par Manuel Sartori
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

