
 BCAI 33 45

Jablonka  Ivan, Jaspert Nikolas, 
Schreiber Jean-Philippe & Tolan John (eds.)
Religious Minorities, Integration and the State / 
État, minorités religieuses et intégration

Turnhout, Brepols
2016, 229 p.
ISBN : 97825035699

Comment les États européens ont-ils traité les 
minorités religieuses ? Quelles politiques et quelles 
attitudes ont été adoptées pour gérer ces groupes 
divergents ? Comment les minorités ont-elles réagi 
aux mesures prises à leur encontre ? La relation entre 
l’État et les minorités est rarement unidirectionnelle : 
elle n’est pas faite seulement de répression ou 
d’indifférence, mais véhicule aussi la structuration 
institutionnelle, l’intégration ou la tolérance. Le 
plus souvent, les politiques de confinement ou 
d’élimination des minorités ne manquent pas de 
susciter des résistances, des négociations (légale, 
culturelle, etc…), des compromis.

Issus d’un colloque tenu à l’université du Maine 
au Mans en novembre 2012, les treize articles, en fran-
çais et en anglais, réunis dans ce volume, interrogent 
ce rapport complexe entre pouvoir politique et fait 
minoritaire. À travers l’examen de cas spécifiques, il 
s’est agi d’évaluer les interactions entre les différents 
acteurs (i.e. État, institutions religieuses, élites, fidèles, 
etc…), mais aussi les modalités selon lesquelles de 
nouvelles normes et de nouveaux terrains d’entente 
ont été inventés au sein de sociétés où l’appartenance 
religieuse est un facteur identitaire parmi d’autres. 

Les études rassemblées dans ce volume couvrent 
une période de plus de quatorze siècles, du haut 
Moyen Âge (viie siècle, naissance de l’islam) à nos 
jours. L’espace géographique concerné est tout aussi 
vaste : il s’étend de la Russie à la France, en passant par 
l’Europe centrale (Hongrie), l’Italie et Chypre. Deux 
études portent sur le monde extra-européen, à savoir 
l’Arabie à l’époque de Mahomet et l’Empire ottoman. 

Bien qu’il soit composite, comme le sont géné-
ralement les actes de colloque, l’ouvrage dispose, 
malgré tout, d’une incontestable unité. La question 
centrale, c’est-à-dire les relations entre les États et les 
minorités religieuses, a été, dans l’ensemble, suivie. 
Elle a servi de socle pour l’étude d’un large éventail 
de sujets : concepts d’intégration et d’assimilation ; 
positionnement des minorités face au processus 
de construction nationale et d’homogénéisation 
culturelle ; politiques anciennes d’exclusion ou de 
marginalisation des minorités religieuses ; glissement 
de la minorité religieuse vers la minorité ethnique/
nationale ; modifications dans les formes de 
minoration, etc… 

Il convient aussi de souligner que les auteurs 
se sont beaucoup intéressés à la terminologie et 
n’ont pas manqué de la questionner. Qu’est-ce 
qu’un État ? Qu’est-ce qu’une minorité religieuse ? 
Le mot « minorité » est-il adéquat ? Une véritable 
réflexion sur les termes et les notions est proposée, 
en particulier dans la riche introduction d’Ivan 
Jablonka et la remarquable synthèse conclusive co-
signée par Nikolas Jaspert et John Tolan. Elle constitue, 
indéniablement, un des points forts de l’ouvrage. 

Les treize articles du volume ont été regroupés 
en trois parties. 

La première porte sur les juifs en Europe et 
apparaît comme la plus cohérente du point de vue 
thématique. Les cinq textes qui la composent traitent 
des changements du statut légal des juifs depuis le 
xiie siècle jusqu’à nos jours.

En tout premier lieu, l’étude de Sean Eisen 
Murphy se penche sur la réaction de l’Église romaine 
face aux juifs christianisés, soupçonnés de continuer 
de pratiquer le judaïsme. Elle met plus particulière-
ment l’accent sur les mesures adoptées au ive siècle 
lors du concile du Latran à l’encontre des juifs 
christianisés (« judaizers ») ainsi que sur l’effort de 
l’Eglise d’éviter les situations floues. 

Comparées aux cadres mis en place par les 
 textes du Latran, les situations décrites dans les autres 
 articles de cette première partie consacrée aux juifs 
sont nettement plus fluctuantes. 

Pierre Savy s’intéresse aux juifs ayant afflué, dès le 
xiiie siècle, vers l’Italie. Il examine leurs relations avec 
les nombreux États de la péninsule – notamment 
ceux du centre et du nord. Dans certains cas, l’objectif 
est l’intégration, c’est-à-dire la disparition complète 
des juifs à travers la conversion. Mais dans la pratique, 
on assiste plutôt à une intégration économique et 
sociale, sans effacement de l’altérité. L’auteur attire 
aussi l’attention sur l’« alliance verticale » qui peut 
rattacher les juifs aux seigneurs et qui prend la forme 
de contrats, connus sous le nom de « condotta ». 

Deux études , dans cette première partie , 
concernent la situation des juifs en Hongrie. Nora 
Berend et J. M. Bak soulignent le fort clivage entre 
l’État hongrois (fondé sur la nation chrétienne 
hongroise) et l’élément juif (considéré comme un 
corps exogène). À divers moments de l’histoire, ce 
clivage a généré des attitudes antisémites. C’est 
ainsi par exemple qu’une législation antisémite a 
été adoptée en Hongrie, dès 1919-1920. Toutefois, 
Berend et Bak ne manquent pas de signaler aussi qu’à 
d’autres moments les juifs de Hongrie ont constitué 
une minorité protégée. Ils notent que l’État leur a 
accordé des droits dès le Moyen Âge, allant jusqu’à 
la citoyenneté et l’égalité complète. Ils observent 
aussi que les limitations dont les juifs ont pu souffrir 

BCAI33_1906_III_15_045-047_rev.indd   45 27/05/2019   12:59
Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 33 (2019) Jablonka Ivan, Jaspert Nikolas, Schreiber Jean-Philippe & Tolan John (eds.): Religious Minorities, Integration and the State / État, minorités religieuses et
intégration, recensé par Méropi Anastassiadou-Dumont
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 33 46

dans la Hongrie médiévale étaient beaucoup moins 
nombreuses que celles infligées par la législation 
canonique ; pendant la révolution de 1848-1849, 
l’égalité entre juifs et chrétiens s’est même retrouvée 
au cœur d’un programme politique. 

Toujours dans cette première partie, Vincent 
Vilmain revisite le judaïsme français de la Belle 
Époque aux années 1920. Il passe en revue les vifs 
débats qui ont traversé les juifs de France notamment 
dans le contexte de l’affaire Dreyfus et sous l’effet 
de l’émergence du sionisme. Une des principales 
questions soulevées a été de savoir si la judéité devait 
s’articuler autour de la religion ou s’il fallait tenir 
compte d’éléments ethniques. 

Un deuxième groupe d’articles (deuxième 
partie) interroge la place des musulmans dans les 
sociétés européennes depuis l’époque médiévale 
jusqu’à nos jours. Singulièrement, aucune de ces 
contributions ne prend en compte les musulmans 
installés dans les Balkans à la faveur de l’avancée 
des Ottomans dans la région. De même, les grandes 
migrations contemporaines depuis la Turquie et les 
mondes arabe et africain ne sont que partiellement 
évoquées. 

L’étude de Mihail Dimitriev traite du statut des 
musulmans en pays russe (Moscovie) aux xve et 
xvie siècles et montre que les attitudes à leur égard 
ont varié dans le temps selon les lieux et les pouvoirs 
politiques. S’adossant à une documentation considé-
rable, l’auteur cherche à démontrer que les musul-
mans ont bénéficié d’une politique d’intégration qui 
ne visait pas à les assimiler à la chrétienté orthodoxe. 
À l’appui de la démonstration de Dimitriev, il est 
utile de rappeler que telle a été aussi la stratégie de 
l’Empire russe dans les siècles suivants, au fur et à 
mesure que celui-ci s’implantait dans des nouveaux 
territoires peuplés de musulmans. 

Les autres contributions regroupées dans cette 
seconde partie concernent des populations musul-
manes d’Europe aux xxe et xxie siècles. 

Nicolas Kazarian montre comment les dyna-
miques du colonialisme et de la décolonisation 
ont modifié le statut de l’identité collective des 
Turcs de Chypre. À la veille de la cession de l’île aux 
Britanniques (1878), les Turcs y formaient l’élément 
politiquement dominant. Par la suite, au sein d’une 
colonie britannique dotée d’une forte présence 
grecque orthodoxe, ils ont dû s’accommoder d’un 
statut de minorité ethnique et religieuse. Dans le sil-
lage d’événements qui ont conduit à la création d’un 
État chypriote indépendant, ils ont acquis un statut 
de communauté, théoriquement sur un pied d’égalité 
avec la communauté grecque démographiquement 
plus importante. Après la partition de facto de l’île 
en 1974, ils se sont trouvés plus d’une fois confrontés 

à des questionnements concernant leur citoyenneté, 
leur résidence, leur positionnement par rapport à 
l’élément grec. Au cours de cette période, même si 
rien n’a été clairement résolu, ils ont été néanmoins 
amenés à faire des choix concernant leur identité 
collective. 

Jérémy Guedj traite des Français musulmans 
d’Algérie et de leur attitude face à la politique d’assi-
milation en France métropolitaine. S’agit-il d’une 
minorité au sens propre du terme ? Examinant le 
poids de la religion dans l’identité collective de cette 
population, l’auteur montre que ces musulmans 
citoyens de la République française non seulement 
ont été traversés de vifs débats internes mais qu’ils se 
sont aussi heurtés aux attitudes fluctuantes de l’État 
français. Tantôt la dimension religieuse de leur iden-
tité a été repoussée au second plan, Paris estimant 
par exemple, par la bouche du président du conseil 
et ministre de l’Intérieur Henri Queuille (juillet 1950) 
que « les Français nés en Algérie, musulmans ou non, 
sont des citoyens français au même titre que les 
Français nés en métropole ». Tantôt l’appartenance 
musulmane de ces Français d’Algérie, même minorée, 
était considérée comme un ingrédient fondamental 
de l’identité collective. 

Quant à Rania Hanafi, elle présente les résul-
tats d’une recherche menée parmi des étudiantes 
de Bordeaux, Grenoble et Marseille. Elle s’intéresse 
aux pratiques religieuses de ces jeunes filles, issues 
de familles originaires du Maghreb (essentiellement 
Maroc et Algérie) et dont beaucoup se reconnaissent 
entre elles par le port du foulard. Ces femmes affir-
ment leur citoyenneté française tout en fréquentant 
assidument des lieux de culte et de pensée musul-
mans. En affichant leur appartenance à l’islam, elles 
se placent dans un entre-deux en tant que franco-
musulmanes. Une des étudiantes interrogées reven-
dique une identité hybride dans le cadre d’un islam 
à la française. L’étude se conclut sur la constatation 
d’une « diversité morale et religieuse », qui prend 
corps dans le contexte d’une société pluraliste. 

Dans la troisième (et dernière) partie, sont 
regroupées quatre contributions dont le princi-
pal point commun est de cerner les attitudes des 
pouvoirs politiques face à des minorités résolues à 
préserver leur identité.  

Avec Ahmed Oulddali nous nous transportons 
aux premiers temps de l’islam, lorsqu’il s’agissait pour 
le prophète Mahomet et ses successeurs de définir 
le positionnement de la nouvelle religion non seule-
ment par rapport aux autres religions monothéistes, 
mais aussi face aux populations demeurées fidèles 
aux polythéismes. L’auteur, qui puise dans un large 
éventail de sources théologiques musulmanes, sou-
ligne que les « gens du Livre » ont très tôt bénéficié 

BCAI33_1906_III_15_045-047_rev.indd   46 27/05/2019   12:59
Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 33 (2019) Jablonka Ivan, Jaspert Nikolas, Schreiber Jean-Philippe & Tolan John (eds.): Religious Minorities, Integration and the State / État, minorités religieuses et
intégration, recensé par Méropi Anastassiadou-Dumont
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 33 47

À la lecture de ce livre foisonnant, le non-spécia-
liste peut, sans doute, se sentir désorienté, en raison 
du caractère hétéroclite de l’ensemble, du point de 
vue tant spatial que temporel. Il n’en reste pas moins 
que l’ouvrage codirigé par Ivan Jablonka, Nikolas 
Jaspert, Jean-Philippe Schreiber et John Tolan consti-
tue un apport significatif au dossier – déjà épais – des  
relations entre minorités et pouvoirs politiques. 
Chacune des treize contributions procure beaucoup 
d’informations concrètes. Dans la plupart des cas, les 
articles réunis sont le résultat d’une recherche pleine-
ment au contact des sources. Parmi les autres points 
forts, outre la réflexion sur les concepts (déjà évoquée 
plus haut), la variation dans le temps mérite d’être 
mentionnée. La quasi-totalité des auteurs insistent 
sur les fluctuations du fait minoritaire dans le temps. 
La longue durée prise en compte dans ce volume fait 
mieux ressortir ce phénomène. 

Méropi Anastassiadou-Dumont
Professeure d’histoire contemporaine

CERMOM - INALCO

d’un régime de tolérance (sous le statut de dhimmī), 
alors que les polythéistes étaient théoriquement 
promis à une peine de mort. Il constate que, dans la 
pratique, les écoles juridiques musulmanes ont ob-
servé, même à l’égard des polythéistes, une politique 
assez permissive, et que ceux-ci ont pu, eux aussi, 
jouir, à des degrés variables, d’un statut de protection. 
Oulddali évoque encore le cas des polythéistes arabes, 
qui, eux, n’ont pas bénéficié de la même tolérance, 
parce que leur mécréance était considérée comme 
plus grave que celle des non Arabes, et qui ont été, 
en règle générale, exclus de la dhimmā. 

Ferenc Toth aborde la question des minorités 
religieuses dans l’Empire ottoman à travers l’analyse 
des Mémoires du baron de Tott sur les Turcs et les 
Tartares, publiées à Amsterdam en 1784. Dans cet 
ouvrage, fruit de plusieurs missions en Orient de 
ce diplomate et militaire français, la question des 
divers millet est fréquemment évoquée. Les formes 
d’auto-administration et l’autonomie juridique des 
minorités sont au cœur des intérêts du baron de 
Tott. Au passage, celui-ci tente d’expliquer la relative 
liberté de certains de ces groupes, notamment les 
Macédoniens, les Druzes et les Kurdes, en privilégiant, 
à la manière de Montesquieu, les facteurs géogra-
phiques, en l’occurrence le fait que ces populations 
vivaient dans des zones montagneuses.

Les deux derniers articles, ceux de Didier Boisson 
et Jean-Pierre Chantin, portent sur les dissidences 
religieuses en France entre le xviiie et le xxe siècles. 
Didier Boisson étudie les débats relatifs au statut 
des protestants tel que celui-ci a évolué entre la 
révocation de l’édit de Nantes en 1685 et la mise en 
place de l’édit de tolérance (connu aussi sous le nom 
de l’édit de Breteuil) accordé par Louis XVI en 1787. 
Par cet édit, les protestants se sont vus, notamment, 
attribués le droit de disposer d’un état civil, ce qui 
jusqu’alors leur était refusé, l’enregistrement des 
naissances, mariages et décès étant assuré par l’Église 
catholique. Jean-Pierre Chantin focalise, quant à 
lui son propos sur le régime concordataire français 
(1802-1905) appliqué aux relations entre l’État d’une 
part, l’Église catholique, l’Église réformée et la confes-
sion d’ Augsbourg (luthérienne) de l’autre. Il souligne 
qu’en réalité, en dehors de ces trois groupes, de 
nombreux autres cultes dissidents se refusaient à tout 
contrôle et ne manquaient donc pas de faire l’objet 
de poursuites. Le concordat de 1802 niait l’existence 
de ces cultes. Au cours du xixe siècle, leur situation 
s’est progressivement améliorée, notamment parce 
que ces voix divergentes ont bénéficié de la liberté 
d’opinion, de la progressive laïcisation de l’État, de 
l’adoption du principe de la liberté de culte, réaffir-
mée par les textes constitutionnels de 1814 et 1848 
et de la liberté d’association. 

BCAI33_1906_III_15_045-047_rev.indd   47 27/05/2019   12:59
Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 33 (2019) Jablonka Ivan, Jaspert Nikolas, Schreiber Jean-Philippe & Tolan John (eds.): Religious Minorities, Integration and the State / État, minorités religieuses et
intégration, recensé par Méropi Anastassiadou-Dumont
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

