
	 BCAI 33	 43

III. Histoire

Peinado Santaella �Rafael G. 
Guerra santa, cruzada y ŷihad en Andalucía y el 
reino de Granada (siglos xiii-xv)

Grenade, Editorial Universidad de Granada  
2017, 240 p. 
ISBN : 978-84-338-5956-3

Écrit par un spécialiste de l’histoire du royaume 
de Grenade, ce livre porte sur les guerres en 
al-Andalus entre les chrétiens de la Reconquista et les 
musulmans. L’auteur exploite pour ce faire les sources 
latines et castillanes : les documents administratifs 
(Gesta Hispaniensia ex annalibus suorumdierum col-
lecta ; Actas capitulares de Morón de la Frontera…), les 
chroniques médiévales, (Crónica latina de los Reyes 
de Castilla, Crónica de Enrique III…), la littérature de 
cette époque (Jardin de nobles doncellas, Poesía lírica 
y cancionero musical…), indispensables pour entrer 
dans le monde des représentations.

Dans cette étude, les sources arabes, infiniment 
moins nombreuses que les castillanes, sont lues en tra-
duction, mais l’auteur a tout de même le mérite de ne 
pas les avoir ignorées : les chroniqueurs al-Himyari (1), 
Ibn al-Jatib (al-Khatīb), Ibn Hudayl, Ibn Marzûq, ainsi 
que, comme pour le côté espagnol, des éléments de 
littérature (Poemas árabes en los muros y fuentes de la 
Alhambra), et des inscriptions lapidaires (les pierres 
tombales des émirs nasrides). Les travaux des cher-
cheurs spécialistes d’al-Andalus comme J. Alberàn 
Pérez, A. Bazzana, P. Buresi, M. de Elpaza, M. Fierro, 
Ana Labarta, E. Lafuente Alcántara, M. García Arenal, 
T. Garulo, P. Guichard, Ph. Sénac, J. Soulami, F. Tahtah, 
H. Terrasse, J. Tolan, J. Vázquez Ruiz, F. Vidal Castro, 
M. Viguera Molins, D. Urvoy sont également pris 
en compte. L’iconographie n’est pas oubliée, non 
plus qu’un point de vue extérieur comme le récit de 
voyage de Jeronimo Münzer en 1494-95.

Plutôt que de reprendre le récit événementiel, 
bien connu par ailleurs, le propos de l’auteur est 
l’étude des idéologies et des représentations qui 
ont animé chacune des parties, et il commence par 
explorer la notion de frontière. C’est un concept 
mouvant. Le mot lui-même, frontera, apparut pour la 
première fois en 1059 dans le testament de Ramiro Ier 
d’Aragon et fut repris par Ibn Khaldoun : al-furuntayra 
ou al-farantira.

« Frontière chaude, guerre froide », écrit joliment 
l’auteur. En effet, la violence en temps de paix était 
importante, avec de nombreux raids effectués par 
ceux appelés almogávares (de l’arabe al-muǧāwir : au 

(1)  Je donne ici les noms des auteurs de la manière dont Rafael 
G. Peinado Santaella les orthographie.

sens littéral, « avoisinant », et, par extension, « qui fait 
une incursion ») dont le but est de faire des captifs. 
De fait, comme dans le contexte des croisades en 
Terre Sainte, il y a une alternance de suspension tem-
poraire des hostilités, simples trêves, et de combats 
sporadiques.

Dans l’univers mental de la noblesse andalouse, 
la frontière était présentée comme un univers épique. 
Dès le xive siècle, l’esprit de croisade est devenu un 
stimulant pour l’idéal chevaleresque. De son côté, la 
religion se retrouve dans ces représentations et la 
notion de martyre se développe. De plus, l’influence 
du pape, qui promet des indulgences à tous ceux 
qui iront combattre contre les Maures, est patente. 
La conquête d’al-Andalus, écrit l’auteur, s’effectua 
donc dans une « euphorie de croisade ».

Cette étude rend donc compte de deux ima-
ginaires concurrents : d’un côté celui des chrétiens, 
porté par une idéologie de croisade, celle de la 
reconquista, triomphante et chevaleresque, et de 
l’autre celui des musulmans, qui s’exprime, à la suite 
de la perte du royaume nasride ; c’est un imaginaire de 
la déroute, « una mentalidad obsidional » (Terrasse).

Par ailleurs, la représentation que les chrétiens se 
font des musulmans est évidemment négative, non 
seulement car ils conquirent les terres des chrétiens 
(wisigoths), mais aussi à cause de la lecture de la Bible, 
où Cham – l’ancêtre des Arabes –, contrairement à 
Sem et Japhet, est le fils maudit de Noé.

La « mentalité d’hostilité » était ressentie de part 
et d’autre. Les musulmans, pour leur part, espérant 
récupérer leurs terres après la cuisante défaite de 
Las Navas de Tolosa en 1212, avaient plus de raisons 
encore de combattre avec énergie et al-Andalus fut 
donc considérée, après la chute de Séville, à la fin du 
xiiie siècle, comme un ribāṭ (al-Himyari), et l’on pro-
duisit même des hadiths dans lesquels Mohammad 
aurait prophétisé qu’al-Andalus était une des portes 
du Paradis car y mourir dans une bataille assurait un 
statut de martyr, ce qui développa une « mystique du 
combat ». Ainsi, les épitaphes des émirs nasrides pré-
sentent ces souverains comme « épée de la vérité », 
« lion des batailles », « subjuguant des rois chrétiens », 
« exterminateur des idolâtres », etc.

Dans un second temps, les musulmans, de perte 
en perte, doivent se résigner à ce que ce soit la fin, et 
à émigrer ; le corpus littéraire offre alors des chansons 
éplorées, canciones lastimosas.

De son côté, la royauté forgea son interprétation 
des événements historiques où l’aide providentielle 
de Dieu aurait été décisive. Ainsi, Alfonse VIII de 
Castille, dans une célèbre lettre qu’il écrivit au pape 
Innocent III, rendit compte du déroulement de la 
bataille de Las Navas de Tolosa remportée contre 
les Almohades, numériquement supérieurs. Dans 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 33 (2019) Peinado Santaella Rafael G.: Guerra santa, cruzada y ŷihad en Andalucía y el reino de Granada (siglos xiii-xv), recensé par Sylvie Denoix
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 33	 44

III. Histoire

cette lettre, l’aide de Dieu se manifeste par un pay-
san (cuiusdam rustici) qui indique à l’armée royale, 
encerclée par les Maures, un passage salvateur. Cette 
« rhétorique providentialiste », fabriquée par la chan-
cellerie royale et amplifiée par le haut clergé, s’est 
développée dans les textes postérieurs, et la figure 
du paysan « venu, guidé par la volonté du ciel » s’est 
même précisée : d’anonyme, il devint connu, anobli 
par le roi, son héraldique décrite, son nom d’anobli 
historié (Cabeça de Baca, « Tête de Vache », à cause 
de la tête de vache à moitié mangée par les loups, 
qu’il présenta au roi pour lui monter les dangers 
des bois). Ceci, dans le Livre des lignages importants 
d’Espagne, des xve-xvie siècles, récit qui alimenta les 
écrits postérieurs, comme, celui, « hilarant », d’un 
« intégriste furibond », lequel transforma le paysan 
en mozarabe au mobile spécieux : le calife almohade 
lui aurait volé 5 lapins ! L’écho des croisades se fait ici 
entendre, le caractère miraculeux du berger étant une 
réplique à la formule de Pedro Bartolomé, pauperem 
quendam rusticum. 

Ce sont les imaginaires musulman et chrétien de 
l’époque de la Reconquista qui sont étudiés dans ce 
petit livre, le premier étant celui de la déroute, de la 
perte, le second, un univers épique qui se développe 
au sein d’une symbiose entre les propagandes poli-
tique et religieuse, portées par les rois catholiques 
et la papauté. 

Sylvie Denoix 
Umr 8167

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 33 (2019) Peinado Santaella Rafael G.: Guerra santa, cruzada y ŷihad en Andalucía y el reino de Granada (siglos xiii-xv), recensé par Sylvie Denoix
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

