| Il. HisTOIRE |

AMRI Nelly
Sidi Abii Sa'id al-Baji (1156-1231)

Sousse, Contraste-Editions
2015, 287 p.
ISBN: 978-9973-878-46-5.

Sidi Aba Sa‘id al-Baji (m. 628/1231) est une
figure emblématique du soufisme tunisien. Il repose,
depuis prés de huit siécles, dans la banlieue nord
de Tunis. Son mausolée actuel, autour duquel s'est
constitué un véritable complexe architectural, est
devenu, depuis des décennies, un lieu de pélerinage.
Lintérét des chercheurs pour le saint homme et son
sanctuaire n'est pas nouveau comme le souligne
Nelly Amri. En effet, depuis les années trente du siecle
dernier, plusieurs études lui ont été consacrées. Mais
que savons-nous de 'homme, du maitre, du saint?
Historienne reconnue de la littérature hagiogra-
phique au Maghreb (), Nelly Amri tente de restituer
les différentes facettes du saint homme. Elle soumet
a son double regard d’historienne et de spécialiste
de la sainteté les « Titres de gloire » (managqib) d’Aba
Sa‘ld al-Baji.

En matiere de sources primaires sur le cheikh,
nous ne disposons que d'un texte hagiographique
(Managqib al-Shaykh Abui Sa‘id al-Baji), rédigé par son
disciple Abu I-Hasan ‘Al al-Hawwari (m. 664/1265-
1266) a partir de 633/1236, soit seulement cinq ans
apres la mort du maitre. Nelly Amri attire I'attention
sur le fait qu'il est impossible de confronter ce texte
a d’autres sources afin d'en modérer le point de vue:
«non pour mettre en cause sa figure de sainteté [...],
mais pour voir comment I'homme est-il devenu
un saint, et comment cette figure de sainteté s'est
construite » (p. 10). Partant de ce constat, Nelly Amri
dit que I'historien doit «accepter humblement de
s'immerger dans un récit de vie de saint, avec tous ses
silences et discontinuités [...], et, derriere I'éclat du
prodige, retrouver les hésitations [...], les tribulations
d’un homme en train de devenir un saint » (p. 11).
Contrairement aux Mandgqib de Shadhili ou encore de
‘Alisha al-Manabiyya (m. 665/1267) qui appartiennent
ala tradition hagiographique tunisienne, les Managib
al-Shaykh Abi Sa'id al-Baji ne présentent pas de

(1) Elle est l'auteur de plusieurs ouvrages dans ce domaine,
en particulier La sainte de Tunis. Présentation et traduction de
I'hagiographie de ‘Aisha al-Maniibiyya, Arles, Actes-Sud, 2008;
Les saints en Islam, les messagers de l'espérance. Sainteté et escha-
tologie au Maghreb aux xi1v¢ et xv¢ siécles, Paris, Editions du Cerf,
2008; Un « manuel » ifrigiyen dadab soufi. Paroles de sagesse de
"Abd al-Wahhab al-Mziighi (m. 675/1276), compagnon de Shadhili.
Etude, notes et traduction partielle suivies du texte arabe, Sousse,
Contraste-Editions, 2013.

subdivisions en chapitres. On remarque aussi la quasi
absence de prodiges post-mortem, hormis le récit de
deux visions sur lesquelles se referme le recueil. Ces
visions comportent 'annonce d’une espérance escha-
tologique et jettent les bases d’'un «culte naissant »
(p- 18-19). En complément des managib du saint
homme de Tunis, Nelly Amri glane quelques infor-
mations sur Aba Sa‘ld al-Baji dans un texte rédigé par
un juriste, un certain Abl I-Hasan ‘Ali b. Faraj. Le pére
de ce dernier l'aurait porté enfant chez le cheikh al-
Baji alors qu'il était atteint d’'une maladie incurable.
Abu Sa‘id al-Baji le guérit de maniere spectaculaire.
Ab |-Hasan ‘Alia réuni dans un recueil les « titres de
gloire » de ses maitres, dont ceux d’al-Baji.

Quelles sont les grandes étapes qui ont jalonné
la vie d’Abu Sa‘id al-Baji et son itinéraire de sainteté?
Pour répondre a ces questions, Nelly Amri a divisé son
ouvrage en trois grandes parties. Elle examine dans la
premiere la vie d’Abii Sa‘'d al-Baji au double regard de
I'histoire et de I'hagiographie, puis dans la deuxieme
partie elle s'intéresse a la voie spirituelle du cheikh,
enfin dans la troisieme elle éclaire la « carriére » pos-
thume du saint ainsi que la construction de son culte.

Dans sa description des grandes étapes qui
jalonnent la vie du saint homme (« La vie d/Ab{ Sa‘id.
Entre histoire et hagiographie », p. 25-96), Nelly Amri
fait remarquer qu'en l'absence de repeéres chronolo-
giques fiables, elle se borne ici a tenter de mettre un
peu d'ordre dans les matériaux biographiques rappor-
tés dans ses mandgqib. La premiére étape, relativement
longue, cinquante-deux ans, est comprise entre
la date de sa naissance en 551/1156 et son départ
pour les lieux saints en 603/1206. Suit une nouvelle
période qui voit son installation a Tunis a son retour
du pelerinage en 606/1209. Abl Sa'ld al-Baji vit
quasiment dans 'anonymat, seules trois personnes
le connaissent. Uhagiographie est parcimonieuse en
informations sur cette étape de la vie du cheikh. Se
posent par conséquent plusieurs questions. La dis-
crétion observée par le cheikh a-t-elle un lien avec la
position des Almohades vis-a-vis de la popularité de
certains maitres accusés de prétentions mahdistes?
Ou alors cet anonymat résulte-t-il d’'un choix déli-
béré d’Abu Sa‘id dans la droite ligne de la pratique
religieuse et sociale des gens de la Maldma, occultant
leur véritable état et refusant toute extériorisation
de leur vécu intérieur? Nelly Amri propose comme
limite chronologique a cette deuxieme phase de la
vie du cheikh, la date de 614/1217, date présumée
de sa rencontre avec le jeune Abu I-Hasan Shadhili
venu a Tunis rencontrer les maitres de la ville. Cette
date marque sa sortie de I'anonymat alors qu'il était
déja agé de soixante-deux ans. Enfin, la troisieme et
derniére partie de la vie du cheikh (« Entre Tunis et

Manérat Qartdjanna », p. 53-73), qui est estimée avoir
|

BCAI 33

BCAIl en ligne

38

BCAI 33 (2019) Amri Nelly: Sidi Ab( Sa‘id al-Baji (1156-1231), recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

duré une quinzaine d’années, constitue |'étape de la
formation des disciples et de sa sainteté manifestée.
Nelly Amri, montre de maniéere convaincante que
I'instant fondateur dans ce troisieme moment de
la vie du cheikh Abu Sa‘id est sa mort, survenue le
lundi 6 du mois de sha’ban 628 (9 juin 1231), a I'age
de soixante-dix-sept ans, des suites d’'une maladie.
De nombreuses occurrences disséminées dans tout
le recueil hagiographique évoquent ce moment
fondateur. Il s'agit d’'abord de I'événement par lequel
le saint opere sa sortie de ce monde pour rejoindre
I'autre, méme sila mort initiatique visée par le hadith
«Mourez avant de mourir » est ce qui structure la
vie de tout spirituel musulman. L'hagiographe d’Abt
Sa'ld al-Baji décline avec précision les circonstances
dans lesquelles eut lieu la sainte mort du cheikh. Le
lundi, jour de sa mort, n'est pas anodin comme le
souligne Nelly Amri, puisque le Prophete, selon cer-
taines traditions, serait né et mort un lundi. Parmi les
themes récurrents de I'hagiographie accompagnant
la mort du saint figure sa visitation par des hotes
invisibles (anges, prophetes, saints défunts, etc.)
que le mourant voit défiler devant lui. Ainsi, pen-
dant sa maladie, le cheikh recevait souvent la visite
d’anges, son siege au paradis lui fut montré. Abii Sa'ld
demanda a étre inhumé dans Manarat Qartajanna,
«la Montagne du phare » (Jabal al-Manar), 1a ot il
avait élu domicile et tenait son majlis.

Dans la deuxiéme partie («La voie spirituelle
d’Ab(i Sa‘id », p. 99-175), Nelly Amri étudie la pen-
sée spirituelle du cheikh Aba Sa'id al-Baji. Il aurait
été initié par Aba Madyan Shu‘ayb (m. 594/1197),
le maitre andalou installé a la fin de sa vie a Bijaya,
mais il n’y aaucune mention explicite d'une initiation
directe. On sait en revanche que le cheikh évoluait
dans les milieux madyani de Tunis. Le maillon de la
chaine reliant Abti Sa‘id al-Bajia Abl Madyan est Abl
Marwan al-Biini, maitre et contemporain direct du
cheikh. Abu Sa'ld al-Baji n’a laissé aucun écrit sur sa
pensée spirituelle, mais il délivrait son enseignement
au cours de son majlis. Les exhortations, les sentences
et les paroles de sagesse qui émaillent son hagiogra-
phie, propos limités en nombre, sont néanmoins révé-
lateurs de sa doctrine soufie. Nelly Amri en donne
une traduction commentée (p. 124-134) et explique
que cette spiritualité prend aussi son sens au miroir
de la sira du Prophéte, le modele supréme de sain-
teté. Ainsi, il passait de longues heures a des prieres
surérogatoires. Selon son hagiographe, il se tenait
«debout, immobile, tel une colonne » (p. 135), réfé-
rence directe aux pratiques du Prophete Muhammad.
Il versait d'abondantes larmes quand il lisait le Coran,
notamment lors de la priére de I'aube (subh), comme
le calife Abti Bakr (p. 136). Lemprise sur le saint de son

état spirituel, comme le souligne Nelly Amri (p. 137),
|

entraine une mort au corps et a ses besoins, elle aussi
un signe de réalisation. Les nisba-s de ses disciples et
de ses compagnons témoignent de la diversité de leur
origine géographique, certains venaient du Maroc,
et plus rarement d’'Orient. On constate également
la diversité des milieux sociaux représentés: métiers
artisanaux, professions liées aux activités de la mer,
mais aussi les milieux savants.

Dans la troisiéme partie (« La carriére posthume
du saint », p. 179-215), Nelly Amri montre son talent
a analyser les sources hagiographiques. Quelques
jours apres la mort d/Abu Sa‘id, dit 'hagiographe, un
de ses compagnons le vit en songe et a la question
qu'il lui posa: « Quel sort Dieu ta-t-il réservé? », le
cheikh répondit: « Il ma pardonné et m'a accordé son
agrément et a pardonné a quiconque a dit sur moi
la priere des morts, a suivi mon cortege funébre et
a assisté a mon majlis » (p. 183-184). Ce récit inscrit
le saint dans une sorte de patronage collectif de la
ville de Tunis. Telle est la portée de la vision oni-
riqgue d’Abu Sa‘ld par un autre de ses compagnons.
Il voit le cheikh monter au ciel en compagnie de
trois hommes, lesquels ne sont autres que Muhriz
b. Khalaf (m. 413/1022), al-‘Abid Yanus (m 500/1106)
et Abl Zayd ‘Abd al-Rahman al-Manatiqi (ascete du
X1¢ siecle). On retrouve ici, comme le souligne Nelly
Amri, l'idée que les saints sont directement admis
dans la présence divine, mais ces trois personnages
sont loin d’étre anodins. Muhriz b. Khalaf est le
saint le plus emblématique de Tunis, dont le culte
au tombeau est attesté depuis le x11€ siécle. Al-Abid
Yinus est aussi un représentant de la sainteté de la
ville de Tunis, ol il est également enterré. Quant a
‘Abd al-Rahman al-Manatiqi, sa tombe est considérée
comme «une thériaque éprouvée (diryag mujar-
rab) sur laquelle les voeux sont exaucés » (p. 185-
186). Dans un autre récit, un quatriéme personnage
est mentionné dans la vision. Il s’agit d’Abt I-Abbas
Ahmad b. Nafis (m. 479/1086) dont la sépulture se
trouve aussi intra-muros. Le cheikh Abl Sa‘ld al-Baji
est ainsi associé aux quatre figures emblématiques
de la sainteté tunisoise et a quatre de ses hauts-lieux.
Dans ces récits, la figure d’Abti Sa‘id est agrégée a une
sorte de saint patronage de la ville de Tunis.

La mort du saint est le prélude a I'entrée de ce
dernier dans la « longue durée » qui a deux supports.
Le premier réside dans la fixité de I'écrit: un recueil
hagiographique écrit post-mortem qui sera la piece
maitresse de sa réputation de sainteté. Le second a
la solidité de la pierre, celle du magdm qui est le lieu
par excellence de sa carriére posthume, cest le lieu sur
lequel sont projetés malheurs du temps et angoisses
des hommes, lieu des prodiges post-mortem, lieu des
visions, etc. Le récit de la vision ou le cheikh monte

au ciel avec les quatre saints de Tunis vise a instaurer
|

BCAI 33 39
BCAI 33 (2019) Amri Nelly: Sidi Ab( Sa‘id al-Baji (1156-1231), recensé par Denise Aigle

© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

ce qui apparait comme un culte de substitution.
«Tous les jeudis », dit le cheikh dans ce récit, « nous
nous réunissons chez le cheikh ‘Abd al-Rahman al-
Manatiqi; quiconque veut effectuer la ziyara [a ma
tombe] n'a pas a se déplacer jusqua la Manara; il
me trouvera la nuit du vendredi chez le cheikh ‘Abd
al-Rahman al-Manatiqi [i.e. dans son mausolée] »
(p. 200). Le saint patronage de la ville de Tunis est
ainsi matérialisé par une présence hebdomadaire en
une sorte de diwan al-salihin (« Conseils des saints »).
Il s’agit d'offrir aux fideles, résidant intra-muros, un
déplacement jusqu’au Jabal al-Manar.

Nelly Amri détaille les étapes de la I'élaboration
du culte au sanctuaire du saint homme de Tunis.
Elle constate que la désignation du lieu de sépulture
d’Abl Sa‘ld n'est pas toujours précise: a lI'intérieur
de la Manara ou dans le cimetiére portant son nom,
a proximité de la Manara. Mais un fait est certain,
c’est dans le voisinage de la Manara qu’'une nécro-
pole lui est attribuée et accueille de nombreuses
sépultures. La sacralité attachée au Jabal al-Manar
est confirmée par les sources débordant le cadre de
la production hagiographique, et méme le milieu des
soufis, pour celui des ulémas et des juristes de rite
malikite (p. 200). Finalement, le culte a la sépulture
d’Abl Sa‘id al-Baji ainsi que la montagne sacralisée
par sa présence connut plusieurs étapes au cours
desquelles le Jabal al-Manar fera désormais partie
de la toponymie sacrée de Tunis et sera intégré a un
parcours pérégrin au xvii® siecle (p. 214-215).

En conclusion (p. 217-222), Nelly Amri explique
qu’au niveau doctrinal, Aba Sa‘ld al-Baji fut I'un
des principaux relais de la voie spirituelle d’Abu
Madyan en Ifrigiya. Par ailleurs, dans sa relation
avec le politique, le cheikh semble avoir incarné le
modele du saint scrupuleux, se tenant a l'écart et
pratiquant occasionnellement la censure du prince.
La prédilection du cheikh pour le sama” et la réaction
hostile des juristes constituent I'un des témoignages
les plus anciens sur cette pratique en Ifrigiya. Lidéal
de sainteté qui était incarné par le cheikh est tout a
fait représentatif de I'idéal des xn® et xin® siecles. Abt
Sa'id joignait savoir exotérique et savoir ésotérique;
il pratiquait volontiers la retraite et l'ascese, mais il
incarnait aussi, dans une certaine mesure, le modele
du saint vivant au sein de la société. Au-dela du
portrait stylisé brossé par son hagiographe, il n'en
demeure pas moins que le cheikh a une épaisseur
toute «historique ». Les fines analyses auxquelles
se livre Nelly Amri dans son livre sont complétées
par plusieurs annexes trés utiles: présentation des
manuscrits (p. 225-233), tableau chronologique
(p- 235-237), glossaire (p. 239-251), bibliographie
(p. 253-260), index des noms propres (noms et lieux)

et enfin, index des termes arabes et techniques
|

(p. 271-274). Cet ouvrage s'inscrit dans la droite ligne
des autres publications de Nelly Amri sur la sainteté
au Maghreb que vient utilement compléter son livre
paru aux Editions du Cerf (Croire au Maghreb médié-
val. La sainteté en question (xiv¢ et xv* siecles) dans
lequel elle méne une réflexion, a partir de la littéra-
ture hagiographique, sur la réception par Iélite des
ulémas et la vox populi au Maghreb, de la sainteté du
«ravi en Dieu » qui envahit a cette époque les cités
du monde musulman médiéval.

Denise Aigle
UMR 8167 CNRS

| BCAI 33 40

BCAI 33 (2019) Amri Nelly: Sidi Ab( Sa‘id al-Baji (1156-1231), recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

