
	 BCAI 33	 38

III. Histoire

Amri �Nelly 
Sîdî Abû Sa‘îd al-Bâjî (1156-1231)

Sousse, Contraste-Éditions  
2015, 287 p. 
ISBN : 978-9973-878-46-5.

Sīdī Abū Sa‘īd al-Bājī (m. 628/1231) est une 
figure emblématique du soufisme tunisien. Il repose, 
depuis près de huit siècles, dans la banlieue nord 
de Tunis. Son mausolée actuel, autour duquel s’est 
constitué un véritable complexe architectural, est 
devenu, depuis des décennies, un lieu de pèlerinage. 
L’intérêt des chercheurs pour le saint homme et son 
sanctuaire n’est pas nouveau comme le souligne 
Nelly Amri. En effet, depuis les années trente du siècle 
dernier, plusieurs études lui ont été consacrées. Mais 
que savons-nous de l’homme, du maître, du saint ? 
Historienne reconnue de la littérature hagiogra-
phique au Maghreb (1), Nelly Amri tente de restituer 
les différentes facettes du saint homme. Elle soumet 
à son double regard d’historienne et de spécialiste 
de la sainteté les « Titres de gloire » (manāqib) d’Abū 
Sa‘īd al-Bājī.

En matière de sources primaires sur le cheikh, 
nous ne disposons que d’un texte hagiographique 
(Manāqib al-Shaykh Abū Sa‘īd al-Bājī), rédigé par son 
disciple Abū l-Ḥasan ‘Alī al-Hawwarī (m. 664/1265-
1266) à partir de 633/1236, soit seulement cinq ans 
après la mort du maître. Nelly Amri attire l’attention 
sur le fait qu’il est impossible de confronter ce texte 
à d’autres sources afin d’en modérer le point de vue : 
« non pour mettre en cause sa figure de sainteté […], 
mais pour voir comment l’homme est-il devenu 
un saint, et comment cette figure de sainteté s’est 
construite » (p. 10). Partant de ce constat, Nelly Amri 
dit que l’historien doit « accepter humblement de 
s’immerger dans un récit de vie de saint, avec tous ses 
silences et discontinuités […], et, derrière l’éclat du 
prodige, retrouver les hésitations […], les tribulations 
d’un homme en train de devenir un saint » (p. 11). 
Contrairement aux Manāqib de Shādhilī ou encore de 
‘Ā’isha al-Manūbiyya (m. 665/1267) qui appartiennent 
à la tradition hagiographique tunisienne, les Manāqib 
al-Shaykh Abū Sa‘īd al-Bājī ne présentent pas de 

(1)  Elle est l’auteur de plusieurs ouvrages dans ce domaine, 
en particulier La sainte de Tunis. Présentation et traduction de 
l’hagiographie de ‘Âisha al-Manūbiyya, Arles, Actes-Sud, 2008 ; 
Les saints en Islam, les messagers de l’espérance. Sainteté et escha-
tologie au Maghreb aux xive et xve siècles, Paris, Éditions du Cerf, 
2008 ; Un « manuel » ifrîqiyen d’adab soufi. Paroles de sagesse de 

ʿAbd al-Waḥḥāb al-Mzûghî (m. 675/1276), compagnon de Shâdhilî. 
Étude, notes et traduction partielle suivies du texte arabe, Sousse, 
Contraste-Éditions, 2013.

subdivisions en chapitres. On remarque aussi la quasi 
absence de prodiges post-mortem, hormis le récit de 
deux visions sur lesquelles se referme le recueil. Ces 
visions comportent l’annonce d’une espérance escha-
tologique et jettent les bases d’un « culte naissant » 
(p. 18-19). En complément des manāqib du saint 
homme de Tunis, Nelly Amri glane quelques infor-
mations sur Abū Sa‘īd al-Bājī dans un texte rédigé par 
un juriste, un certain Abū l-Ḥasan ‘Alī b. Faraj. Le père 
de ce dernier l’aurait porté enfant chez le cheikh al-
Bājī alors qu’il était atteint d’une maladie incurable. 
Abū Sa‘īd al-Bājī le guérit de manière spectaculaire. 
Abū l-Ḥasan ‘Alī a réuni dans un recueil les « titres de 
gloire » de ses maitres, dont ceux d’al-Bājī. 

Quelles sont les grandes étapes qui ont jalonné 
la vie d’Abū Sa‘īd al-Bājī et son itinéraire de sainteté ? 
Pour répondre à ces questions, Nelly Amri a divisé son 
ouvrage en trois grandes parties. Elle examine dans la 
première la vie d’Abū Sa‘īd al-Bājī au double regard de 
l’histoire et de l’hagiographie, puis dans la deuxième 
partie elle s’intéresse à la voie spirituelle du cheikh, 
enfin dans la troisième elle éclaire la « carrière » pos-
thume du saint ainsi que la construction de son culte.

Dans sa description des grandes étapes qui 
jalonnent la vie du saint homme (« La vie d’Abû Sa‘îd. 
Entre histoire et hagiographie », p. 25-96), Nelly Amri 
fait remarquer qu’en l’absence de repères chronolo-
giques fiables, elle se borne ici à tenter de mettre un 
peu d’ordre dans les matériaux biographiques rappor-
tés dans ses manāqib. La première étape, relativement 
longue, cinquante-deux ans, est comprise entre 
la date de sa naissance en 551/1156 et son départ 
pour les lieux saints en 603/1206. Suit une nouvelle 
période qui voit son installation à Tunis à son retour 
du pèlerinage en 606/1209. Abū Sa‘īd al-Bājī vit 
quasiment dans l’anonymat, seules trois personnes 
le connaissent. L’hagiographie est parcimonieuse en 
informations sur cette étape de la vie du cheikh. Se 
posent par conséquent plusieurs questions. La dis-
crétion observée par le cheikh a-t-elle un lien avec la 
position des Almohades vis-à-vis de la popularité de 
certains maîtres accusés de prétentions mahdistes ? 
Ou alors cet anonymat résulte-t-il d’un choix déli-
béré d’Abū Sa‘īd dans la droite ligne de la pratique 
religieuse et sociale des gens de la Malāma, occultant 
leur véritable état et refusant toute extériorisation 
de leur vécu intérieur ? Nelly Amri propose comme 
limite chronologique à cette deuxième phase de la 
vie du cheikh, la date de 614/1217, date présumée 
de sa rencontre avec le jeune Abū l-Ḥasan Shādhilī 
venu à Tunis rencontrer les maîtres de la ville. Cette 
date marque sa sortie de l’anonymat alors qu’il était 
déjà âgé de soixante-deux ans. Enfin, la troisième et 
dernière partie de la vie du cheikh (« Entre Tunis et 
Manârat Qartâjanna », p. 53-73), qui est estimée avoir 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 33 (2019) Amri Nelly: Sîdî Abû Sa‘îd al-Bâjî (1156-1231), recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 33	 39

III. Histoire

duré une quinzaine d’années, constitue l’étape de la 
formation des disciples et de sa sainteté manifestée. 
Nelly Amri, montre de manière convaincante que 
l’instant fondateur dans ce troisième moment de 
la vie du cheikh Abū Sa‘īd est sa mort, survenue le 
lundi 6 du mois de sha‘bān 628 (9 juin 1231), à l’âge 
de soixante-dix-sept ans, des suites d’une maladie. 
De nombreuses occurrences disséminées dans tout 
le recueil hagiographique évoquent ce moment 
fondateur. Il s’agit d’abord de l’événement par lequel 
le saint opère sa sortie de ce monde pour rejoindre 
l’autre, même si la mort initiatique visée par le hadith 
« Mourez avant de mourir » est ce qui structure la 
vie de tout spirituel musulman. L’hagiographe d’Abū 
Sa‘īd al-Bājī décline avec précision les circonstances 
dans lesquelles eut lieu la sainte mort du cheikh. Le 
lundi, jour de sa mort, n’est pas anodin comme le 
souligne Nelly Amri, puisque le Prophète, selon cer-
taines traditions, serait né et mort un lundi. Parmi les 
thèmes récurrents de l’hagiographie accompagnant 
la mort du saint figure sa visitation par des hôtes 
invisibles (anges, prophètes, saints défunts, etc.) 
que le mourant voit défiler devant lui. Ainsi, pen-
dant sa maladie, le cheikh recevait souvent la visite 
d’anges, son siège au paradis lui fut montré. Abū Sa‘īd 
demanda à être inhumé dans Manārat Qarṭājanna, 
« la Montagne du phare » (Jabal al-Manār), là où il 
avait élu domicile et tenait son majlis. 

Dans la deuxième partie (« La voie spirituelle 
d’Abû Sa‘îd », p. 99-175), Nelly Amri étudie la pen-
sée spirituelle du cheikh Abū Sa‘īd al-Bājī. Il aurait 
été initié par Abū Madyan Shu‘ayb (m. 594/1197), 
le maître andalou installé à la fin de sa vie à Bijāya, 
mais il n’y a aucune mention explicite d’une initiation 
directe. On sait en revanche que le cheikh évoluait 
dans les milieux madyanī de Tunis. Le maillon de la 
chaîne reliant Abū Sa‘īd al-Bājī à Abū Madyan est Abū 
Marwān al-Būnī, maître et contemporain direct du 
cheikh. Abū Sa‘īd al-Bājī n’a laissé aucun écrit sur sa 
pensée spirituelle, mais il délivrait son enseignement 
au cours de son majlis. Les exhortations, les sentences 
et les paroles de sagesse qui émaillent son hagiogra-
phie, propos limités en nombre, sont néanmoins révé-
lateurs de sa doctrine soufie. Nelly Amri en donne 
une traduction commentée (p. 124-134) et explique 
que cette spiritualité prend aussi son sens au miroir 
de la sīra du Prophète, le modèle suprême de sain-
teté. Ainsi, il passait de longues heures à des prières 
surérogatoires. Selon son hagiographe, il se tenait 
« debout, immobile, tel une colonne » (p. 135), réfé-
rence directe aux pratiques du Prophète Muḥammad. 
Il versait d’abondantes larmes quand il lisait le Coran, 
notamment lors de la prière de l’aube (ṣubḥ), comme 
le calife Abū Bakr (p. 136). L’emprise sur le saint de son 
état spirituel, comme le souligne Nelly Amri (p. 137), 

entraîne une mort au corps et à ses besoins, elle aussi 
un signe de réalisation. Les nisba-s de ses disciples et 
de ses compagnons témoignent de la diversité de leur 
origine géographique, certains venaient du Maroc, 
et plus rarement d’Orient. On constate également 
la diversité des milieux sociaux représentés : métiers 
artisanaux, professions liées aux activités de la mer, 
mais aussi les milieux savants.

Dans la troisième partie (« La carrière posthume 
du saint », p. 179-215), Nelly Amri montre son talent 
à analyser les sources hagiographiques. Quelques 
jours après la mort d’Abū Sa‘īd, dit l’hagiographe, un 
de ses compagnons le vit en songe et à la question 
qu’il lui posa : « Quel sort Dieu t’a-t-il réservé ? », le 
cheikh répondit : « Il m’a pardonné et m’a accordé son 
agrément et a pardonné à quiconque a dit sur moi 
la prière des morts, a suivi mon cortège funèbre et 
a assisté à mon majlis » (p. 183-184). Ce récit inscrit 
le saint dans une sorte de patronage collectif de la 
ville de Tunis. Telle est la portée de la vision oni-
rique d’Abū Sa‘īd par un autre de ses compagnons. 
Il voit le cheikh monter au ciel en compagnie de 
trois hommes, lesquels ne sont autres que Muḥriz 
b. Khalaf (m. 413/1022), al-‘Ābid Yūnus (m 500/1106) 
et Abū Zayd ‘Abd al-Raḥmān al-Manāṭiqī (ascète du 
xie siècle). On retrouve ici, comme le souligne Nelly 
Amri, l’idée que les saints sont directement admis 
dans la présence divine, mais ces trois personnages 
sont loin d’être anodins. Muḥriz b. Khalaf est le 
saint le plus emblématique de Tunis, dont le culte 
au tombeau est attesté depuis le xiie siècle. Al-‘Ābid 
Yūnus est aussi un représentant de la sainteté de la 
ville de Tunis, où il est également enterré. Quant à 
‘Abd al-Raḥmān al-Manāṭiqī, sa tombe est considérée 
comme « une thériaque éprouvée (diryāq mujar-
rab) sur laquelle les vœux sont exaucés » (p. 185-
186). Dans un autre récit, un quatrième personnage 
est mentionné dans la vision. Il s’agit d’Abū l-‘Abbās 
Aḥmad b. Nafīs (m. 479/1086) dont la sépulture se 
trouve aussi intra-muros. Le cheikh Abū Sa‘īd al-Bājī 
est ainsi associé aux quatre figures emblématiques 
de la sainteté tunisoise et à quatre de ses hauts-lieux. 
Dans ces récits, la figure d’Abū Sa‘īd est agrégée à une 
sorte de saint patronage de la ville de Tunis. 

La mort du saint est le prélude à l’entrée de ce 
dernier dans la « longue durée » qui a deux supports. 
Le premier réside dans la fixité de l’écrit : un recueil 
hagiographique écrit post-mortem qui sera la pièce 
maîtresse de sa réputation de sainteté. Le second a 
la solidité de la pierre, celle du maqām qui est le lieu 
par excellence de sa carrière posthume, c’est le lieu sur 
lequel sont projetés malheurs du temps et angoisses 
des hommes, lieu des prodiges post-mortem, lieu des 
visions, etc. Le récit de la vision où le cheikh monte 
au ciel avec les quatre saints de Tunis vise à instaurer 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 33 (2019) Amri Nelly: Sîdî Abû Sa‘îd al-Bâjî (1156-1231), recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 33	 40

III. Histoire

(p. 271-274). Cet ouvrage s’inscrit dans la droite ligne 
des autres publications de Nelly Amri sur la sainteté 
au Maghreb que vient utilement compléter son livre 
paru aux Éditions du Cerf (Croire au Maghreb médié-
val. La sainteté en question (xive et xve siècles) dans 
lequel elle mène une réflexion, à partir de la littéra-
ture hagiographique, sur la réception par l’élite des 
ulémas et la vox populi au Maghreb, de la sainteté du 
« ravi en Dieu » qui envahit à cette époque les cités 
du monde musulman médiéval.

Denise Aigle 
Umr 8167 Cnrs

ce qui apparaît comme un culte de substitution. 
« Tous les jeudis », dit le cheikh dans ce récit, « nous 
nous réunissons chez le cheikh ‘Abd al-Raḥmān al-
Manāṭiqī ; quiconque veut effectuer la ziyāra [à ma 
tombe] n’a pas à se déplacer jusqu’à la Manāra ; il 
me trouvera la nuit du vendredi chez le cheikh ‘Abd 
al-Raḥmān al-Manāṭiqī [i.e. dans son mausolée] » 
(p. 200). Le saint patronage de la ville de Tunis est 
ainsi matérialisé par une présence hebdomadaire en 
une sorte de dīwān al-ṣāliḥīn (« Conseils des saints »). 
Il s’agit d’offrir aux fidèles, résidant intra-muros, un 
déplacement jusqu’au Jabal al-Manār. 

Nelly Amri détaille les étapes de la l’élaboration 
du culte au sanctuaire du saint homme de Tunis. 
Elle constate que la désignation du lieu de sépulture 
d’Abū Sa‘īd n’est pas toujours précise : à l’intérieur 
de la Manāra ou dans le cimetière portant son nom, 
à proximité de la Manāra. Mais un fait est certain, 
c’est dans le voisinage de la Manāra qu’une nécro-
pole lui est attribuée et accueille de nombreuses 
sépultures. La sacralité attachée au Jabal al-Manār 
est confirmée par les sources débordant le cadre de 
la production hagiographique, et même le milieu des 
soufis, pour celui des ulémas et des juristes de rite 
malikite (p. 200). Finalement, le culte à la sépulture 
d’Abū Sa‘īd al-Bājī ainsi que la montagne sacralisée 
par sa présence connut plusieurs étapes au cours 
desquelles le Jabal al-Manār fera désormais partie 
de la toponymie sacrée de Tunis et sera intégré à un 
parcours pérégrin au xviiie siècle (p. 214-215).

En conclusion (p. 217-222), Nelly Amri explique 
qu’au niveau doctrinal, Abū Sa‘īd al-Bājī fut l’un 
des principaux relais de la voie spirituelle d’Abū 
Madyan en Ifriqiya. Par ailleurs, dans sa relation 
avec le politique, le cheikh semble avoir incarné le 
modèle du saint scrupuleux, se tenant à l’écart et 
pratiquant occasionnellement la censure du prince. 
La prédilection du cheikh pour le samā‘ et la réaction 
hostile des juristes constituent l’un des témoignages 
les plus anciens sur cette pratique en Ifriqiya. L’idéal 
de sainteté qui était incarné par le cheikh est tout à 
fait représentatif de l’idéal des xiie et xiiie siècles. Abū 
Sa‘īd joignait savoir exotérique et savoir ésotérique ; 
il pratiquait volontiers la retraite et l’ascèse, mais il 
incarnait aussi, dans une certaine mesure, le modèle 
du saint vivant au sein de la société. Au-delà du 
portrait stylisé brossé par son hagiographe, il n’en 
demeure pas moins que le cheikh a une épaisseur 
toute « historique ». Les fines analyses auxquelles 
se livre Nelly Amri dans son livre sont complétées 
par plusieurs annexes très utiles : présentation des 
manuscrits (p. 225-233), tableau chronologique 
(p. 235-237), glossaire (p. 239-251), bibliographie 
(p. 253-260), index des noms propres (noms et lieux) 
et enfin, index des termes arabes et techniques 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 33 (2019) Amri Nelly: Sîdî Abû Sa‘îd al-Bâjî (1156-1231), recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

