
	 BCAI 32	 36

III. Histoire

Mikhail �Maged S.A.  
From Byzantine to Islamic Egypt: Religion, 
Identity and Politics after the Arab Conquest

Londres et New-York : I.B. Tauris 
2014, 429 p. 
ISBN : 978 1 78453 481 3

Étant donnés les importants renouvellements 
qu’a connus l’historiographie de l’Égypte aux 
premiers siècles de l’Islam et la relative dispersion 
de la bibliographie sur le sujet, toute tentative de 
produire une synthèse développée sur le sujet ne 
peut être que bienvenue. Celle que propose l'auteur 
présente en outre l'intérêt d'adopter un point de vue 
différent des études régionales que l’on peut trouver 
dans les ouvrages qui traitent des premiers siècles de 
l’Islam au sein des grandes collections de synthèse. 
Écrite par un spécialiste de la communauté copte 
plutôt spécialisé dans l’étude des sources littéraires, 
elle aborde peu le déroulement de la conquête arabe, 
la succession des différents gouvernements et les 
conflits à la tête de l’État. Il s’agit avant tout d’une 
histoire de la société égyptienne et de son évolution 
du viie au xe siècle, avec quelques incursions dans des 
périodes plus récentes. Plus précisément, l’auteur 
s’intéresse aux communautés, définies sur une base 
religieuse, qui composent cette société : coptes, 
melkites et musulmans. Son but principal, qu’il 
explicite dans le dernier chapitre, est de comprendre 
comment la société de l’Égypte byzantine et le 
groupe des conquérants arabo-musulmans, au 
départ faiblement en contact si ce n’est au niveau des 
plus hautes institutions de l’État, ont pu constituer 
progressivement une société intégrée, de plus en 
plus arabisée et islamisée, et comment les élites des 
différentes communautés ont réagi pour maintenir 
leur distinction. Loin de le conduire à essentialiser 
ces communautés, cette approche permet à l’auteur 
d’interroger l’importance de l’élément religieux dans 
la structuration de la société et dans les pratiques 
des acteurs. À ce titre, l’auteur montre que la société 
du viie siècle n’est pas divisée en communautés 
confessionnelles définies par des marqueurs 
linguistiques, cultuels et mémoriels clairs. Cette 
situation, qui est celle du ixe siècle, est le produit 
plus tardif d’une volonté de distinction accrue sur 
le plan culturel de la part d’élites religieuses qui se 
sentent menacées par l’homogénéisation croissante 
de la société égyptienne.

Pour mener cette démonstration, l’auteur adopte 
un plan thématique au sein duquel il commence par 
définir les orientations générales de la période. Après 
une mise au point méthodologique (1), il envisage 
successivement les événements de la conquête et 

leur mémoire (2), l’attitude des élites chrétiennes 
face aux nouveaux maîtres musulmans (3), et 
l’évolution du rapport des acteurs aux différents 
éléments qui en viennent progressivement à former 
l’identité des communautés, notamment la religion 
et la langue (4 et 5). Une fois ces bases posées, l’auteur 
s’intéresse plus particulièrement au tournant que 
représente le viiie siècle pour la constitution d’un 
modèle de gouvernement se réclamant de l’islam et 
pour l’homogénéisation de la société égyptienne. Le 
facteur principal mis en avant est l’accroissement des 
relations entre les Égyptiens chrétiens et les Arabes 
venus de la Péninsule à la faveur de l’installation de 
tribus arabes ailleurs que dans les villes de garnison (6). 
L’ensemble de ces processus, que l’auteur regroupe 
sous les termes d’ « islamisation de la société », va 
de pair avec la généralisation de la nomination de 
fonctionnaires arabophones à tous les échelons de 
l’administration pour contrôler ou remplacer les 
responsables chrétiens et avec une intervention 
accrue dans les affaires internes de l’Église copte, 
notamment dans l’élection du patriarche (7) : cela 
va dans le sens d’un accroissement du contrôle sur 
le territoire, les ressources fiscales et les populations, 
et explique la multiplication des révoltes énumérées 
dans le chapitre précédent.

L’auteur s’intéresse ensuite plus spécifique-
ment aux communautés copte et musulmane. La 
tendance à l’homogénéisation de la société est 
étudiée plus précisément du point de vue des 
tribus arabo-musulmanes, dont l’auteur montre 
comment elles se sont intégrées progressivement 
à la société égyptienne à partir du viiie siècle, et 
dans quelles conditions politiques (8). Les deux 
chapitres suivants traitent de l’évolution du rapport 
du haut clergé copte au pouvoir séculier (9) et 
des conséquences que cela a sur l’évolution des 
équilibres politiques internes de leur Église (10). 
Enfin, plutôt que de définir les communautés sur 
des critères juridiques, en suivant le discours du 
pouvoir islamique, l’auteur essaie de comprendre 
à partir de leur propre production comment 
leurs membres se définissent eux-mêmes en se 
distinguant des autres. Il défend alors la thèse selon 
laquelle les différences entre coptes et melkites 
concernant le choix de la langue, les périodes de 
jeûne, la liturgie et la revendication de filiations 
spirituelles ne se sont véritablement cristallisées 
que vers les ixe et xe siècles (11). Dans le dernier 
chapitre, l’auteur conclut son ouvrage en replaçant 
dans son contexte historique la manière dont les 
élites définissent leurs propres communautés aux  
ixe et xe siècles et souligne la différence avec la 
situation du viie et du début du viiie siècle.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 32 (2018) Mikhail Maged S.A.: From Byzantine to Islamic Egypt: Religion, Identity and Politics after the Arab Conquest, recensé par Bastien Dumont
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 32	 37

III. Histoire

De ce parcours thématique émerge une pério-
disation générale dans laquelle les différentes évo-
lutions mentionnées font système. Dans l’ensemble, 
au viie siècle, la séparation est assez nette entre les 
populations chrétiennes et les conquérants arabo-

-musulmans. Elle repose sur des oppositions socio-
-économiques suffisamment fortes pour que les élites 
chrétiennes ne ressentent guère le besoin d’insister 
sur ce point. Les tribus venues de la péninsule 
Arabique sont en effet concentrées dans les villes de 
garnison et dans les marges désertiques ; en outre, le 
fait que les exemptions d’impôts leur soient réservées 
et ne puissent pas s’étendre à leurs mawālī n’incite 
pas à la conversion. De ce fait, ceux qui intègrent la 
clientèle de chefs musulmans semblent être prin-
cipalement des individus marginalisés et, à l’autre 
bout du spectre social, de très hauts responsables de 
l’administration impériale. En outre, les gouvernants 
arabo-musulmans interviennent assez peu dans 
les affaires des communautés coptes et melkites 
et délèguent largement l’administration locale aux 
élites chrétiennes. Dans ce contexte, les élites tra-
ditionnelles ne semblent pas se sentir menacées ; 
par conséquent, elles n’inventent pas de marqueurs 
identitaires nouveaux pour renforcer la cohésion 
de leurs communautés respectives. Le clergé copte 
en particulier cherche assez peu à adopter des pra-
tiques culturelles spécifiques pour se distinguer des 
melkites : le grec en particulier reste utilisé comme 
la langue principale du pouvoir, de la doctrine et 
du culte. Quelques divergences théologiques et 
liturgiques suffisent à entretenir le conflit politico-
religieux avec les melkites dans un contexte où l’Église 
copte gagne en dynamisme et intègre d’anciens 
concurrents.

À partir de la fin du viie siècle, la situation change. 
Les politiques d’arabisation et d’islamisation de 
l’administration initiées par le décret califal de 705, 
liées au besoin qu’ont les gouvernants marwanides 
de renforcer leur contrôle sur l’État pour augmenter 
les revenus fiscaux et pour renforcer leur légitimité 
aux yeux des chefs de tribus arabes après la guerre 
civile des années 680, favorisent l’arabisation et la 
conversion des élites chrétiennes. À partir de la se-
conde moitié du viiie siècle, les politiques abbassides 
visant à instaurer une égalité de statut entre tous 
les musulmans, qu’ils soient issus de la Péninsule ou 
convertis, encouragent ce mouvement. Au-delà des 
élites, l’homogénéisation de la société passe également 
par l’installation de tribus arabes désarmées dans les 
campagnes, processus qui s’accélère à partir de 728 : 
cela favorise les contacts avec les communautés 
rurales chrétiennes et l’établissement de solidarités 
régionales, particulièrement manifestes dans les 
épisodes de révoltes fiscales qui se multiplient à 

cette époque. Parallèlement à cela, l’intervention 
du pouvoir musulman dans les affaires des Églises 
s’accroît, ce que l'on peut voir à travers quelques 
épisodes ponctuels de persécution et, de manière 
moins spectaculaire mais plus profonde, dans la 
remise en cause progressive d’Alexandrie comme 
centre exclusif du pouvoir patriarcal copte au profit 
de Fusṭāṭ et de sa périphérie. Les Églises, aussi bien 
copte que melkite, entrent alors dans une relation 
ambiguë avec le pouvoir, celui-ci s’appuyant sur elles, 
y compris pour exercer une influence en Éthiopie et 
en Nubie, tout en les persécutant à l’occasion pour 
réprimer leur supposée collusion avec l’ennemi ou 
réaffirmer la supériorité de l’islam sur le christianisme. 
C’est à ce moment-là que semble apparaître une 
mémoire copte de la conquête arabe mettant en 
avant la persécution des Byzantins et une prétendue 
collaboration des anti-chalcédoniens avec les armées 
califales ; ce phénomène est probablement lié aux 
débats contemporains sur la détermination du statut 
fiscal des territoires selon qu’ils ont été conquis paci-
fiquement ou par la force. Ces dynamiques portent 
leurs fruits dans une période qui s’étend grossière-
ment entre le ixe et le xiie siècle, lorsque les élites 
du clergé copte, ayant identifié l’homogénéisation 
socio-économique de la société égyptienne comme 
une menace pour la stabilité démographique de leurs 
communautés et pour leur propre pouvoir, cherchent 
à investir davantage sur le plan identitaire différents 
marqueurs culturels, particulièrement les pratiques 
linguistiques, liturgiques et dévotionnelles.

Ce rapide résumé chronologique ne rend pas 
tout à fait justice à cet ouvrage très riche. Une consul-
tation de la table des matières ne permet pas non 
plus au lecteur d’en tirer tout le parti possible et de 
retrouver facilement tel ou tel développement. Afin 
de pallier quelque peu cette lacune, heureusement 
en partie compensée par l’index, nous indiquerons 
ici quelques passages qui nous ont paru intéressants 
et originaux. Dans le chap. 2, l’auteur développe, à 
partir de l’étude des sources narratives, une critique 
convaincante du récit encore assez répandu d’une 
conquête favorisée par le ressentiment des coptes, 
qu’il applique en particulier à la construction de la 
figure du patriarche Benjamin et aux réactions des 
élites locales (p. 16-35). On trouve dans le chap. 6 
deux passages fort intéressants, mais dont la loca-
lisation à cet endroit du livre n’est pas évidente. Le 
premier est une étude des révoltes et émeutes des 
viiie et ixe siècles (p. 118-127). Le second concerne 
l’évolution du comptage du temps : l’auteur y 
montre l’investissement idéologique dont celui-ci 
fait l’objet à partir du viiie et surtout du ixe siècle, 
manifesté en particulier par le fait que l’ère de 
Dioclétien, utilisée couramment par les coptes, est 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 32 (2018) Mikhail Maged S.A.: From Byzantine to Islamic Egypt: Religion, Identity and Politics after the Arab Conquest, recensé par Bastien Dumont
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 32	 38

III. Histoire

progressivement rebaptisée « ère des Martyrs », ce 
qui va de pair avec l’inscription de la résistance à 
la persécution dans l’identité de la communauté. 
A contrario, le maintien au viie siècle des habitudes 
héritées de la période byzantine ne semble pas être 
investi d’une signification particulière (p. 127-134). 
L’organisation de l’administration centrale est traitée 
essentiellement au chap. 7, p. 137-143 ; toutefois, cet 
exposé est à considérer avec prudence. Un dévelop-
pement sur les Arabes nomades et leurs relations 
avec les sédentaires se trouve p. 172-176. Les relations 
entre l’Église copte et les Églises syro-occidentale, 
éthiopienne et nubienne sont traitées p. 191-203. 

Dans l’ensemble, From Byzantine to Islamic Egypt 
apparaît donc comme une synthèse remarquable, 
reposant sur une argumentation solide et présen-
tant quelques analyses originales. L’auteur parvient 
à y développer des démonstrations qui reposent 
sur une étude critique des sources et explicite de 
manière concise les cadres théoriques adoptés tout 
en conservant un texte accessible pour des lecteurs 
peu familiers du domaine. Malgré l’importance de 
la bibliographie mobilisée, on déplorera cependant 
deux points. On peut regretter tout d’abord qu’il n’y 
ait qu’une bibliographie sélective en fin d’ouvrage : 
cela empêche parfois de retrouver telle ou telle 
référence présentée de manière abrégée dans les 
notes. Surtout, l’auteur pèche parfois par excès en 
insistant sur la nouveauté de sa démarche, notam-
ment en ce qui concerne la remise en cause de la 
désignation de l’Église copte comme dépositaire 

du sentiment national de l’Égypte éternelle. Cela 
le conduit à ne pas mentionner ou à rejeter dans 
les notes les analyses d’autres historiens qui ont 
conduit le même type d’analyses que lui, que ce 
soit sur l’Égypte ou sur la Syrie, ou dont les points 
de vue, légèrement différents du sien, mériteraient 
d’être discutés dans le corps du texte. Ainsi, l’article 
d’Arietta Papaconstantinou (2006), « Historiography, 
Hagiography, and the Making of the Coptic “Church 
of the Martyrs” in Early Islamic Egypt », Dumbarton 
Oaks Papers 60 p. 65-86, n’est cité qu’en note sur 
la question de la représentation de l’Église copte 
comme Église martyre (n. 5 p. 382 et n. 179 p. 329), 
et l’auteur se contente de mentionner son désaccord 
avec elle sur la chronologie de ce processus. Un 
développement rapide dans le corps du texte lui 
aurait permis de préciser son propre point de vue : 
son but est de repérer le moment où les nouvelles 
pratiques deviennent la norme, tandis qu’Arietta 
Papaconstantinou s’intéresse plutôt à l’attitude du 
haut clergé du Delta dont nous avons conservé une 
partie de la production littéraire et aux premières 
attestations des phénomènes décrits. Ces quelques 
défauts n’enlèvent guère, cependant, à la valeur d’un 
ouvrage précieux pour quiconque s’intéresse à la 
société égyptienne des premiers siècles de l’Islam et 
à l’histoire de l’Église copte.

Bastien Dumont, 
Doctorant, université Paris 1 Panthéon 

Sorbonne - UMR 8167

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 32 (2018) Mikhail Maged S.A.: From Byzantine to Islamic Egypt: Religion, Identity and Politics after the Arab Conquest, recensé par Bastien Dumont
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

