| Il. HisTOIRE |

MIKHAIL Maged S.A.
From Byzantine to Islamic Egypt: Religion,
Identity and Politics after the Arab Conquest

Londres et New-York: |.B. Tauris
2014, 429 p.
ISBN:978 1 78453 481 3

Etant donnés les importants renouvellements
qu’a connus I'historiographie de I'Egypte aux
premiers siecles de I'lslam et la relative dispersion
de la bibliographie sur le sujet, toute tentative de
produire une synthese développée sur le sujet ne
peut étre que bienvenue. Celle que propose |'auteur
présente en outre l'intérét d'adopter un point de vue
différent des études régionales que l'on peut trouver
dans les ouvrages qui traitent des premiers siecles de
I'lslam au sein des grandes collections de synthése.
Ecrite par un spécialiste de la communauté copte
plutét spécialisé dans Iétude des sources littéraires,
elle aborde peu le déroulement de la conquéte arabe,
la succession des différents gouvernements et les
conflits a la téte de I'Etat. Il s'agit avant tout d’une
histoire de la société égyptienne et de son évolution
du vii® au x¢ siecle, avec quelques incursions dans des
périodes plus récentes. Plus précisément, I'auteur
s'intéresse aux communautés, définies sur une base
religieuse, qui composent cette société: coptes,
melkites et musulmans. Son but principal, qu'il
explicite dans le dernier chapitre, est de comprendre
comment la société de I'Egypte byzantine et le
groupe des conquérants arabo-musulmans, au
départ faiblement en contact si ce n'est au niveau des
plus hautes institutions de I'Etat, ont pu constituer
progressivement une société intégrée, de plus en
plus arabisée et islamisée, et comment les élites des
différentes communautés ont réagi pour maintenir
leur distinction. Loin de le conduire a essentialiser
ces communautés, cette approche permet a l'auteur
d’interroger I'importance de I'élément religieux dans
la structuration de la société et dans les pratiques
des acteurs. A ce titre, l'auteur montre que la société
du vii¢siecle n'est pas divisée en communautés
confessionnelles définies par des marqueurs
linguistiques, cultuels et mémoriels clairs. Cette
situation, qui est celle du 1x¢ siecle, est le produit
plus tardif d'une volonté de distinction accrue sur
le plan culturel de la part délites religieuses qui se
sentent menacées par I'homogénéisation croissante
de la société égyptienne.

Pour mener cette démonstration, l'auteur adopte
un plan thématique au sein duquel il commence par
définir les orientations générales de la période. Apres
une mise au point méthodologique (1), il envisage

successivement les événements de la conquéte et
|

leur mémoire (2), l'attitude des élites chrétiennes
face aux nouveaux maitres musulmans (3), et
I'évolution du rapport des acteurs aux différents
éléments qui en viennent progressivement a former
I'identité des communautés, notamment la religion
etlalangue (4 et 5). Une fois ces bases posées, l'auteur
s'intéresse plus particulierement au tournant que
représente le vii€ siecle pour la constitution d’'un
modele de gouvernement se réclamant de l'islam et
pour ’homogénéisation de la société égyptienne. Le
facteur principal mis en avant est I'accroissement des
relations entre les Egyptiens chrétiens et les Arabes
venus de la Péninsule a la faveur de l'installation de
tribus arabes ailleurs que dans les villes de garnison (6).
L'ensemble de ces processus, que l'auteur regroupe
sous les termes d’ «islamisation de la société », va
de pair avec la généralisation de la nomination de
fonctionnaires arabophones a tous les échelons de
I'administration pour contréler ou remplacer les
responsables chrétiens et avec une intervention
accrue dans les affaires internes de I'Eglise copte,
notamment dans |'élection du patriarche (7): cela
va dans le sens d’'un accroissement du contrdle sur
le territoire, les ressources fiscales et les populations,
et explique la multiplication des révoltes énumérées
dans le chapitre précédent.

L'auteur s’intéresse ensuite plus spécifique-
ment aux communautés copte et musulmane. La
tendance a 'homogénéisation de la société est
étudiée plus précisément du point de vue des
tribus arabo-musulmanes, dont l'auteur montre
comment elles se sont intégrées progressivement
a la société égyptienne a partir du vin®siecle, et
dans quelles conditions politiques (8). Les deux
chapitres suivants traitent de I'évolution du rapport
du haut clergé copte au pouvoir séculier (9) et
des conséquences que cela a sur I'évolution des
équilibres politiques internes de leur Eglise (10).
Enfin, plutot que de définir les communautés sur
des criteres juridiques, en suivant le discours du
pouvoir islamique, l'auteur essaie de comprendre
a partir de leur propre production comment
leurs membres se définissent eux-mémes en se
distinguant des autres. Il défend alors la thése selon
laquelle les différences entre coptes et melkites
concernant le choix de la langue, les périodes de
jeline, la liturgie et la revendication de filiations
spirituelles ne se sont véritablement cristallisées
que vers les Ix¢ et x®siécles (11). Dans le dernier
chapitre, l'auteur conclut son ouvrage en replagant
dans son contexte historique la maniére dont les
élites définissent leurs propres communautés aux
Ix® et x¢siecles et souligne la différence avec la
situation du vii® et du début du vi© siecle.

BCAI 32 36
BCAI 32 (2018) Mikhail Maged S.A.: From Byzantine to Islamic Egypt: Religion, Identity and Politics after the Arab Conquest, recensé par Bastien Dumont
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

De ce parcours thématique émerge une pério-
disation générale dans laquelle les différentes évo-
lutions mentionnées font systeme. Dans lI'ensemble,
au Vvii¢ siecle, la séparation est assez nette entre les
populations chrétiennes et les conquérants arabo-
-musulmans. Elle repose sur des oppositions socio-
-économiques suffisamment fortes pour que les élites
chrétiennes ne ressentent guére le besoin d'insister
sur ce point. Les tribus venues de la péninsule
Arabique sont en effet concentrées dans les villes de
garnison et dans les marges désertiques; en outre, le
fait que les exemptions d'impdts leur soient réservées
et ne puissent pas sétendre a leurs mawali n’incite
pas a la conversion. De ce fait, ceux qui integrent la
clientele de chefs musulmans semblent étre prin-
cipalement des individus marginalisés et, a l'autre
bout du spectre social, de tres hauts responsables de
I'administration impériale. En outre, les gouvernants
arabo-musulmans interviennent assez peu dans
les affaires des communautés coptes et melkites
et déleguent largement l'administration locale aux
élites chrétiennes. Dans ce contexte, les élites tra-
ditionnelles ne semblent pas se sentir menacées;
par conséquent, elles n’'inventent pas de marqueurs
identitaires nouveaux pour renforcer la cohésion
de leurs communautés respectives. Le clergé copte
en particulier cherche assez peu a adopter des pra-
tiques culturelles spécifiques pour se distinguer des
melkites: le grec en particulier reste utilisé comme
la langue principale du pouvoir, de la doctrine et
du culte. Quelques divergences théologiques et
liturgiques suffisent a entretenir le conflit politico-
religieux avec les melkites dans un contexte ot I'Eglise
copte gagne en dynamisme et intégre d’anciens
concurrents.

A partir de la fin du vii® siécle, la situation change.
Les politiques d’arabisation et d’islamisation de
I'administration initiées par le décret califal de 705,
liées au besoin quont les gouvernants marwanides
de renforcer leur contréle sur I'Etat pour augmenter
les revenus fiscaux et pour renforcer leur légitimité
aux yeux des chefs de tribus arabes apres la guerre
civile des années 680, favorisent l'arabisation et la
conversion des élites chrétiennes. A partir de la se-
conde moitié du vine siecle, les politiques abbassides
visant a instaurer une égalité de statut entre tous
les musulmans, qu'ils soient issus de la Péninsule ou
convertis, encouragent ce mouvement. Au-dela des
élites, ’lhomogénéisation de la société passe également
par l'installation de tribus arabes désarmées dans les
campagnes, processus qui s'accélére a partir de 728:
cela favorise les contacts avec les communautés
rurales chrétiennes et I'établissement de solidarités
régionales, particulierement manifestes dans les

épisodes de révoltes fiscales qui se multiplient a
|

cette époque. Parallelement a cela, 'intervention
du pouvoir musulman dans les affaires des Eglises
s'accroit, ce que I'on peut voir a travers quelques
épisodes ponctuels de persécution et, de maniére
moins spectaculaire mais plus profonde, dans la
remise en cause progressive d’Alexandrie comme
centre exclusif du pouvoir patriarcal copte au profit
de Fustat et de sa périphérie. Les Eglises, aussi bien
copte que melkite, entrent alors dans une relation
ambigué avec le pouvoir, celui-ci s'appuyant sur elles,
y compris pour exercer une influence en Ethiopie et
en Nubie, tout en les persécutant a l'occasion pour
réprimer leur supposée collusion avec l'ennemi ou
réaffirmer la supériorité de I'islam sur le christianisme.
Clest a ce moment-la que semble apparaitre une
mémoire copte de la conquéte arabe mettant en
avant la persécution des Byzantins et une prétendue
collaboration des anti-chalcédoniens avec les armées
califales; ce phénomeéne est probablement lié aux
débats contemporains sur la détermination du statut
fiscal des territoires selon qu'ils ont été conquis paci-
fiqguement ou par la force. Ces dynamiques portent
leurs fruits dans une période qui s'étend grossiére-
ment entre le 1x¢ et le x11€ siecle, lorsque les élites
du clergé copte, ayant identifié 'hnomogénéisation
socio-économique de la société égyptienne comme
une menace pour la stabilité démographique de leurs
communautés et pour leur propre pouvoir, cherchent
a investir davantage sur le plan identitaire différents
marqueurs culturels, particulierement les pratiques
linguistiques, liturgiques et dévotionnelles.

Ce rapide résumé chronologique ne rend pas
tout a fait justice a cet ouvrage tres riche. Une consul-
tation de la table des matiéres ne permet pas non
plus au lecteur d’en tirer tout le parti possible et de
retrouver facilement tel ou tel développement. Afin
de pallier quelque peu cette lacune, heureusement
en partie compensée par l'index, nous indiquerons
ici quelques passages qui nous ont paru intéressants
et originaux. Dans le chap. 2, I'auteur développe, a
partir de I'¢tude des sources narratives, une critique
convaincante du récit encore assez répandu d'une
conquéte favorisée par le ressentiment des coptes,
qu'il applique en particulier a la construction de la
figure du patriarche Benjamin et aux réactions des
élites locales (p. 16-35). On trouve dans le chap. 6
deux passages fort intéressants, mais dont la loca-
lisation a cet endroit du livre n'est pas évidente. Le
premier est une étude des révoltes et émeutes des
vII® et 1x¢siecles (p. 118-127). Le second concerne
I’évolution du comptage du temps: l'auteur y
montre |'investissement idéologique dont celui-ci
fait l'objet a partir du vii® et surtout du 1x®siecle,
manifesté en particulier par le fait que I'ére de

Dioclétien, utilisée couramment par les coptes, est
|

BCAI 32

BCAIl en ligne

37

BCAI 32 (2018) Mikhail Maged S.A.: From Byzantine to Islamic Egypt: Religion, Identity and Politics after the Arab Conquest, recensé par Bastien Dumont
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

progressivement rebaptisée « ére des Martyrs », ce
qui va de pair avec l'inscription de la résistance a
la persécution dans l'identité de la communauté.
A contrario, le maintien au vii® siecle des habitudes
héritées de la période byzantine ne semble pas étre
investi d’'une signification particuliére (p. 127-134).
Lorganisation de 'administration centrale est traitée
essentiellement au chap. 7, p. 137-143; toutefois, cet
exposé est a considérer avec prudence. Un dévelop-
pement sur les Arabes nomades et leurs relations
avec les sédentaires se trouve p. 172-176. Les relations
entre I'Eglise copte et les Eglises syro-occidentale,
éthiopienne et nubienne sont traitées p. 191-203.
Dans l'ensemble, From Byzantine to Islamic Egypt
apparait donc comme une synthese remarquable,
reposant sur une argumentation solide et présen-
tant quelques analyses originales. Lauteur parvient
a y développer des démonstrations qui reposent
sur une étude critique des sources et explicite de
maniére concise les cadres théoriques adoptés tout
en conservant un texte accessible pour des lecteurs
peu familiers du domaine. Malgré I'importance de
la bibliographie mobilisée, on déplorera cependant
deux points. On peut regretter tout d'abord qu'il n'y
ait qu’'une bibliographie sélective en fin d'ouvrage:
cela empéche parfois de retrouver telle ou telle
référence présentée de maniere abrégée dans les
notes. Surtout, l'auteur peche parfois par exces en
insistant sur la nouveauté de sa démarche, notam-
ment en ce qui concerne la remise en cause de la
désignation de I'Eglise copte comme dépositaire

du sentiment national de I'Egypte éternelle. Cela
le conduit a ne pas mentionner ou a rejeter dans
les notes les analyses d'autres historiens qui ont
conduit le méme type d’'analyses que lui, que ce
soit sur I'Egypte ou sur la Syrie, ou dont les points
de vue, légérement différents du sien, mériteraient
d'étre discutés dans le corps du texte. Ainsi, I'article
d’Arietta Papaconstantinou (2006), « Historiography,
Hagiography, and the Making of the Coptic “Church
of the Martyrs” in Early Islamic Egypt », Dumbarton
Oaks Papers 60 p. 65-86, n'est cité qu'en note sur
la question de la représentation de I'Eglise copte
comme Eglise martyre (n. 5 p. 382 et n. 179 p. 329),
et I'auteur se contente de mentionner son désaccord
avec elle sur la chronologie de ce processus. Un
développement rapide dans le corps du texte lui
aurait permis de préciser son propre point de vue:
son but est de repérer le moment ou les nouvelles
pratiques deviennent la norme, tandis qu'Arietta
Papaconstantinou s'intéresse plutot a l'attitude du
haut clergé du Delta dont nous avons conservé une
partie de la production littéraire et aux premiéres
attestations des phénomenes décrits. Ces quelques
défauts n'enlévent guere, cependant, a la valeur d'un
ouvrage précieux pour quiconque s'intéresse a la
société égyptienne des premiers siecles de I'lslam et
a 'histoire de I'Eglise copte.

Bastien Dumont,
Doctorant, université Paris 1 Panthéon
Sorbonne - UMR 8167

BCAI 32

BCAIl en ligne

38

BCAI 32 (2018) Mikhail Maged S.A.: From Byzantine to Islamic Egypt: Religion, Identity and Politics after the Arab Conquest, recensé par Bastien Dumont
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

