| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

CHIABOTTI Francesco, FEUILLEBOIS-PIERUNEK
Eve, MAYEUR-JAOUEN Catherine

& PATRIZI Luca (éds)

Ethics and Spirituality in Islam: Sufi adab

Leiden, Brill, 2016
ISBN: 9789004335097

Cet ouvrage volumineux, résultat d'un colloque
international tenu a Paris du 29 novembre au 30 dé-
cembre 2012, porte I'éclairage sur une dimension
assez peu étudiée, mais pourtant fondamentale de
la spiritualité islamique: celle de 'adab. Née au carre-
four entre les cultures arabe et persane, enrichie par
I'éthique grecque, cette notion plastique et a facettes
multiples a suscité autant d’hypotheses quant a sa na-
ture et a son origine que celle du terme de tasawwuf
lui-méme, auquel elle deviendra intimement liée. Elle
connait avec le temps un enrichissement séman-
tique tel qu'elle finira par exprimer des réalités fort
diverses, du bon comportement a l‘érudition, aux
belles-lettres et a la littérature, en passant par le
respect et la politesse. Dans le lexique technique du
soufisme, le terme d’adab (pl. adab) désigne plus
spécifiquement la connaissance des régles ou codes
de conduite auxquels le disciple doit se conformer
dans son cheminement spirituel. Théorisées dans
le cadre des grands manuels du soufisme classique,
ces regles sappliquent au cheminant a tout instant
et dans chaque situation, comme l'expriment les
propos pour le moins évocateurs d’Aba Hafs al-
Haddad (m. vers 270/883), cités a maintes reprises
dans cet ouvrage et calligraphiés sur sa couverture:
«Le soufisme est tout entier adab (al-tasawwuf
kullu-hu adab). » La connaissance de ces regles de
conduite se conjugue nécessairement a leur mise en
pratique par le cheminant, qui inculque les regles de
I'adab a son ame (ta’dib al-nafs) pour la discipliner,
tout en la purifiant. Si la racine ’-d-b dans le langage
du soufisme renvoie donc a la fois a la connaissance
des régles de bonne conduite spirituelle et a leur
appropriation, on comprend des lors la corrélation
entre le comportement extérieur et intérieur de
I'homme dans le soufisme envisagé a la lumiere de
I'adab qui conduit, comme le démontre I'ensemble
des contributions a cet ouvrage, a la régulation de la
tension entre l'aspect intérieur et l'aspect extérieur
de 'homme dans son itinéraire spirituel.

Fruit de la collaboration de spécialistes d'aires
géographiques, linguistiques et temporelles diverses,
ces actes de colloque se composent de vingt-cing
articles regroupés en quatre grandes parties:

1. Formation et formulations de I'adab soufi;

2. Ladab en tant qu'éthique: norme et trans-

gression dans les trois monothéismes;
|

3. Genres de I'adab soufi: manuels, hagiogra-
phies et adab en tant que littérature;

4. Ladab soufi et la modernité.

Si la structure de l'ouvrage a manifestement
été organisée de facon thématique, elle permet
également d'envisager l'objet détude dans une pers-
pective diachronique et de restituer les principales
étapes de son évolution au cours de I'histoire. Ainsi,
la premiére partie de l'ouvrage nous permet de
cerner la portée de la notion d'adab dans la période
déclosion de la mystique islamique jusqua lI'appa-
rition des grands manuels du soufisme classique
au x¢ siecle. Rappelons tout d'abord que la richesse
des significations déja revétues par 'adab dans le
soufisme de cette période formative n'est pas sans
rapport avec I'importance que revét la notion dans
la tradition prophétique, liée au terme coranique
de hulug, comme le démontre Denis Gril dans le
premier article de cette partie introductive, consacré
au rapport dans le soufisme entre la notion d’adab
et celle déthique, exprimée quant a elle en arabe par
le terme d’ahlaq (les « nobles vertus », pl. de hulug).
Dans cet article, Denis Gril met en lumiére la parenté
entre les termes de huluqg et d’adab, tous deux utilisés
par les soufis pour définir la nature méme de leur
enseignement, par une analyse de l'usage des deux
termes dans les sources scripturaires de I'islam et
dans les écrits des premiers maitres du soufisme, ou
le terme d’adab en particulier prendra des formes
diverses, classifiées dans les grands manuels clas-
siques. Les données présentées dans cet article sont
complétées par les études d’Annabel Keeler et de
Jean-Jacques Thibon, qui suivent immédiatement
dans la trame de l'ouvrage. La premiére aborde la
question de ladab chez Sahl al-Tustari (m. 283/896)
et retrace auparavant |'évolution du terme et de ses
dérivés (adab, ta’dib) dans le soufisme ancien (celui,
pour citer quelques références, d'al-Muhasibi, al-
Tirmidi, al-Sulami, al-Sarr3j...), ou la notion renvoie
a différentes significations selon les auteurs, toujours
en lien cependant avec le respect de la Loi divine et
de la tradition prophétique. Certains auteurs, comme
Abi ‘Abd al-Rahman al-Sulami (m. 412/1021), insis-
teront bien sur la double dimension intérieure et
extérieure de I'adab, et sur son extériorisation dans
les disciplines ascétiques. Une analyse plus approfon-
die de l'interprétation d’al-Sulami nous est fournie
dans I'étude de Jean-Jacques Thibon, qui se concentre
sur I'adab chez les maitres khorasaniens des Ix¢ et
x¢ siecles et dans les principaux manuels de soufisme
des x¢ et xI€ siecles. Avec l'ceuvre cruciale d’al-Sulami,
qui consacre un nombre remarquable de traités tout
entiers a I'adab, la notion s’ancre fermement dans le
soufisme et dans sa terminologie technique, au point

BCAI 32 28

BCAI 32 (2018) Chiabotti Francesco, Feuillebois-Pierunek Eve, Mayeur-Jaouen Catherine & Patrizi Luca (éds): Ethics and Spirituality in Islam : Sufi adab, recensé par
Sophie Tyser
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

que, conclut Jean-Jacques Thibon, «le tasawwuf ne
peut plus se définir sans la mention de I'adab qui de-
vient 'un des éléments majeurs de son expression. »
(p. 126) Larticle suivant dAhmet Karamustafa, centré
sur les Asrar al-tawhid fi magamat al-Sayh Abi Sa‘id
de Muhammad Ibn Munawwar, met en paralléle
deux différentes méthodes déducation spirituelle
(tarbiyya) qui font montre de deux conceptions dif-
férentes de 'adab soufi, pronées par deux éminents
maitres soufis du Khorasan médiéval: Aba Sa‘id b.
Abi al-Hayr (m.967/1049) et Abii al-Qasim al-Qusayri
(m. 465/1072-1073). Souvent considéré comme un
précurseur d’Aba Hamid al-Gazali (m. 505/1111),
al-Qusayri s'est rendu célebre par sa formulation
tempérée des doctrines du soufisme et leur harmo-
nisation avec la théologie as‘arite. C'est a son ceuvre,
qui constitue une étape majeure dans I'histoire du
soufisme, que sont dédiés les deux articles suivants
de Florian Sobieroj et de Francesco Chiabotti. Le
premier analyse la nature d’'un certain nombre de
termes techniques liés a I'adab (futuwwa, muruwwa,
husn al-hulug, mujahada...) tels qu'ils sont définis
dans un traité moins célebre de l'auteur, les “Uyiin
al-ajwiba; quant au second, il s’attache a déterminer,
a la lumiere du Tahbir fi ‘ilm al-tadkir d’al-Qusayri,
la correspondance entre la connaissance des regles
de I'adab et leur assimilation, et la connaissance des
noms divins et leur appropriation, exprimée par la
notion clef de tahallug. Enfin, la premiére partie de
ces actes de colloque se clot avec larticle de Luca
Patrizi, relatif aux analogies qui s'établissent a partir
du 1x¢ siecle entre le lexique technique du soufisme
et le vocabulaire régalien de la cour, ainsi qu’au
contexte qui a permis le phénomene d’assimilation
progressive de ce vocabulaire de cour dans la sphére
du soufisme. Cette étude, fondée sur I'idée que
I'intégration de la terminologie technique de I'adab
dans le soufisme prend son origine précisément dans
I'intégration du vocabulaire du pouvoir, ouvre une
fenétre de réflexion a la fois sur l'origine sémantique
de l'adab soufi et sur le rapport entre le soufisme et la
hiérarchie du pouvoir politique, l'autorité spirituelle
et l'autorité temporelle en islam.

La deuxieme partie de ces actes de colloque,
qui gravite autour de la thématique de la norme et
de sa transgression, permet denvisager Iévolution
de I'adab soufi a I'époque de la cristallisation et de
I'institutionnalisation du soufisme, marquée par
I'émergence des confréries aux xi1¢ et X111€ siecles. Les
deux premiers articles de Samuela Pagani et de Maria
Chiara Giorda éclairent les points de convergence
entre I'adab soufi, en tant qu'ensemble de regles de
conduite, et les regles du monachisme chrétien, et
jettent un regard nouveau sur I'histoire des relations

islamo-chrétiennes sous l'angle de I'adab. Dans le
|

premier, Samuela Pagani fournit une analyse appro-
fondie de la riche exégese suscitée par la notion
de rahbdniyya, hapax coranique du verset 27 de
la sourate al-Hadid. Cette notion, que l'on traduit
habituellement par « monachisme », fait montre
d’«affinités morphologiques » avec I'adab soufi
dans son sens pratique d'exercices ascétiques visant
al'éducation de I'ame. D'al-Muhasibi (m. 243/857) a
des auteurs tardifs tels que “Abd al-Gani al-Nabulusi
(m. 1143/1731), elle a engendré des interprétations
diverses et soulevé un véritable débat parmi les
exégetes sur la figure du moine chrétien et ses pra-
tiques ascétiques. La comparaison entre les regles
monastiques et I'adab soufi est approfondie dans
l'article de Maria Chiara Giorda, centré quant a lui
spécifiquement sur la vie monastique égyptienne
du ve au vii€ siecle, telle quelle apparait a travers
les regles observées dans les monasteres de Pacome.
Dans la suite immédiate de l'ouvrage, Paul Heck pose
la question de la hayra (la « perplexité » ou « stupé-
faction »), telle qu'elle apparait dans un chapitre de
I'ceuvre maitresse d’al-Gazali (m. 505/1111), I'lhya’
uliim al-din, qui traite des « regles de conduite dans
la familiarité, la fraternité, le compagnonnage et I'inti-
mité » (Kitab adab al-ulfa wa al-uhuwwa wa al-suhba
wa al-mu‘asara). Notion traduite sous la plume
de Paul Heck par «scepticisme », la hayra prend la
forme chez al-Gazili d’'un dépassement du raison-
nement logique de la philosophie, comparable a la
notion chrétienne de docte ignorance. La démarche
d’al-Gazali nest pas sans conséquence sur le plan de
I'éthique dans la mesure ot 'homme n'est a méme
de connaitre Dieu qu’a travers l'appropriation de ses
attributs, rendue possible par la discipline de I'ame
et la maitrise par 'homme de ses facultés inférieures.
Nous revenons ici a la doctrine du tahallug bi-ahlaq
Allgh, étudiée par Francesco Chiabotti au regard de
l'ceuvre d’al-Qusayri. Les deux prochains articles de
Nathan Hofer et d’Elisha Russ-Fishbane explorent la
périphérie du soufisme médiéval tardif par I'étude
d’un courant du piétisme juif mystique que les spé-
cialistes qualifient parfois de « soufisme juif », et qui
a été le moteur, a partir du xin® siecle, de I'intégration
de certains concepts et de la terminologie soufis
par les auteurs juifs d'expression arabe. Larticle de
Nathan Hofer, qui s'intéresse plus particulierement
au Kifayat al-‘abidin du fils de Moise Maimonide
(m. 1204), Abraham Maimonide (m. 1237), illustre
le recours, par cette derniére figure pionniére du
mouvement piétiste juif, a la notion d’adab soufi dans
son élaboration de la doctrine de la conformation a
la praxis idéale des prophetes de I'Ancien Testament
(al-ta’addub bi-adab al-anbiya’). Dans son étude,
Elisha Russ-Fishbane porte quant a lui un regard de

synthése sur I'ensemble de cette tradition piétiste
|

.

BCAI 32 29

BCAI 32 (2018) Chiabotti Francesco, Feuillebois-Pierunek Eve, Mayeur-Jaouen Catherine & Patrizi Luca (éds): Ethics and Spirituality in Islam : Sufi adab, recensé par
Sophie Tyser
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

juive, pour examiner I'influence du mouvement
d'organisation du soufisme en confréries régulées par
les codes de I'adab sur la structure sociale et la praxis
du piétisme juif égyptien de I'époque. Létude de la
périphérie du soufisme médiéval se poursuit dans
la suite de lI'ouvrage avec l'article de Lloyd Ridgeon,
relatif au développement aux x1€ et xii¢ siecles dans
le monde persan du phénomene des «derviches
déviants », définis par un comportement provo-
cateur et antinomique. En paralléle, d'une part, a
la consolidation d'un soufisme sobre et normatif,
fermement encadré dans les limites de la saria, et
d’autre part a la popularisation du soufisme lié au
développement de la structure de la hangah dans
le monde iranien, on observe durant cette période
l'essor du courant des Qalandars, caractérisés dans les
ouvrages anciens d’histoire du soufisme par leur rejet
de la formalisation des codes de I'adab. Une lecture
croisée de cet article avec le suivant, consacré a la
figure du saint fou comme modeéle déthique dans le
soufisme classique, permet un approfondissement de
la thématique de la transgression des codes de I'adab.
Dans ce dernier article, qui clot la deuxieme section,
Pierre Lory propose en effet une véritable synthese
de la question de I'adab normatif et de sa violation,
et plus généralement, du parallele entre |'élaboration
de la littérature soufie d’adab et la construction du
sunnisme, qui vient a partir de la deuxiéme moitié du
x¢ siecle effacer progressivement la figure du « ravi en
Dieu », jusqu’a la rationalisation du theme de la folie
mystique dans le soufisme plus tardif d'lbn ‘Arabi
(m. 638/1240).

Linstitutionnalisation du soufisme et le déploie-
ment des confréries aux X111%, XIv¢ et xv¢ siecles
contribuent a la multiplication de traités et manuels
entiérement consacrés aux codes de conduite de
I'adab, et a l'apparition d’'un véritable genre litté-
raire d'adab soufi, illustré par la troisieme section
de ces actes de colloque. Le premier article d’Erik
Ohlander met en relief 'importance de la pratique
de l'adab dans le quotidien d’'une confrérie spécifique,
celle la Suhrawardiyya, telle qu'elle apparait dans
le Kitab zad al-musafir wa-adab al-hadir, manuel
d’adab soufi dont la paternité revient a ‘Imad
al-Din Muhammad al-Suhrawardi (m. 655/1257),
fils du fondateur de la confrérie Ab Hafs ‘Umar
al-Suhrawardi (m. 632/1234), et ou I'adab apparait
comme critére d’'appartenance a la voie soufie (tarig
al-sifiyya). Larticle suivant d'Eve Feuillebois-Pierunek
propose une lecture croisée des manuels d’adab de
‘Izz al-Din Kashani et d’Aba al-Mafahir Yahya Baharzi
(tous deux morts en 735/1334-1335 et membres
respectivement de la confrérie de la Suhrawardiyya
et de celle de la Kubrawiyya), sous I'angle de deux

notions: le compagnonnage (suhba) et la retraite
|

spirituelle (halwa). Dans I'article qui suit, Nelly Amri

explore un recueil hagiographique (managib) réunis-
sant les sentences, exhortations et admonestations

d’'un maitre méconnu de I'Afrique du Nord médié-
vale, ‘Abd al-Wahhab al-Mzagi (m. 675/1276), qui

fut 'un des disciples directs d’Abti al-Hasan al-Sadil,
fondateur de la Sadiliyya. Cet ouvrage, qui constitue

d’apres Nelly Amri une premiére tentative de codifi-
cation des régles d’adab dans I'lfrigiyya, et qui fait par
ailleurs preuve d’une parenté entre I'enseignement
de la Sadiliyya et celui de la Malamatiyya, illustre le

quotidien des milieux soufis sadili-s de I'lfrigiyya du

Moyen Age tardif, qui précéde de peu la codification

du soufisme par Ahmad Zarraq (m. 899/1494) au

xVvesiecle. La réalité de I'adab en tant que pratique

quotidienne observée dans les milieux soufis sadili-s

d’Afrique du Nord transparait également dans 'article

suivant de Stefan Reichmuth, qui traite de I'ceuvre de

I'érudit marocain du xvi€ siecle al-Hasan b. Mas‘ud

al-Yasi (m. 1102/1691), et plus particulierement de

sa Daliyya, poéme d’éloge composé en I'honneur de

son maitre Muhammad b. Nasir, ainsi que de son

commentaire intitulé Nayl al-amani, qui reflétent
tous deux la fusion des techniques de la poésie

arabe classique et du genre de I'adab soufi. Le dernier
article de cette section, rédigé par Rachida Chich,
propose une lecture croisée de trois manuels d'adab

du Proche-Orient ottoman des xvI€ et xviii© siécles:

le Sayr wa al-suliik ila malik al-muliik de Qasim al-
Hant (m. 1108/1697), le Tuhfat al-salikin wa-dala’il

al-sa’irin li-manhaj al-mugarrabin de Muhammad

al-Samanudi (m. 1189/1785) et le Tuhfat al-ihwan

fi adab al-tarig dAhmad Dardir (m. 1203/1789), qui

incarnent le succés du soufisme dans I'Empire otto-
man a une période d'apogée de l'expansion géogra-
phique des confréries soufies, et la multiplication des

manuels d’adab a la veille du réformisme musulman

qui émergera au siécle suivant.

La prolifération des ouvrages techniques d'adab
soufi va de pair avec l'enrichissement sémantique
de la notion d’adab a Iépoque moderne, qui finira
finalement par désigner la littérature dans son sens
le plus large. Dans le premier article de cette derniére
section de l'ouvrage, consacrée aux articulations
entre l'adab soufi et la modernité, Alberto Ambrosio
dresse un panorama des ouvrages d’adab soufi qui
ont vu le jour dans I'’Anatolie du xvii® siecle, et des
différentes conceptions de I'adab qui y sont pré-
sentes: de I'adab soufi en tant que regles pratiques
qui régissent la vie au sein de la confrérie, jusqu’a
I'adab dans son sens littéraire de bonne éducation
en société. La convergence a 'époque moderne entre
adab soufi et adab littéraire est illustrée également
dans l'article suivant de Ralf Elger, dédié a l'autobio-

graphie de Taha al-Kurdi (m. 1214/1800), intellectuel
|

BCAI 32 30

BCAI 32 (2018) Chiabotti Francesco, Feuillebois-Pierunek Eve, Mayeur-Jaouen Catherine & Patrizi Luca (éds): Ethics and Spirituality in Islam : Sufi adab, recensé par
Sophie Tyser
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

syrien lié a la confrérie de la Qadiriyya, a la fois versé

dans la littérature d’'adab soufi technique et dans

I'adab littéraire, a une période qui précede de peu

I'avénement du réformisme musulman au xix¢ siecle.
Cette convergence n'est cependant pas sans antécé-
dent historique, comme lillustre I'article de Mikko

Viitamaki, qui traite de 'adab de l'audition spirituelle

(sama“) dans I'enseignement du maitre chishtiindien

Hwaja Nizam al-Din Awliya’ (m. 725/1324-1325), tel

qu'il a été regu et préservé par ses disciples aux xive

et Xve siecles en Inde, parmi lesquels comptaient des

poétes de cour comme Amir Husraw (m. 725/1324-
1325) ou Amir Hasan Sijzi (m. 736/1335-1336). La

littérature d’'adab soufi dans son sens purement
technique perdure néanmoins, comme le montrent
I'article de Michele Petrone, relatif aux regles d’adab

trés singulieres énoncées dans les textes fondateurs

de la confrérie de la Tijaniyya en 'absence de son fon-
dateur, Ahmad al-Tijani (m. 1229/1814); et l'article

de Renaud Soler, qui analyse la pratique de l'adab

aux Xi1x¢ et xx¢ siecles dans une branche égyptienne

de la Halwatiyya fondée au xix¢ siecle, la Hafiziyya,
au regard du contexte socio-historique de I'époque

dans laquelle elle a évolué et auquel elle s'est adaptée.
Enfin, l'article de Catherine Mayeur-Jaouen s'intéresse

au contenu d’'une anthologie d’adab soufi publiée

en Egypte en 1949 et intitulée Sumuww al-riihi fi
al-adab al-sifi. Son auteur, Ahmad ‘Abd al-Salam

al-Halawanli, intellectuel égyptien d’inspiration

réformiste, s'attache a y inscrire I'adab soufi dans

I'histoire littéraire, dans un texte ou se confondent

adab soufi classique, histoire et littérature dans son

sens le plus général.

Si son agencement pourrait en définitive parfois
étre remis en question, cet ouvrage d’'une grande
richesse constitue sans nul doute un apport précieux
a la compréhension de I'histoire du soufisme, et per-
met d'envisager les grandes étapes de cette histoire
sous l'angle de ladab jusqu’a Iépoque la plus récente.
Comme le reflete 'ensemble de l'ceuvre, la littéra-
ture soufie est a tel point traversée par cette notion
d’'adab que les auteurs de l'introduction, Catherine
Mayeur-Jaouen et Luca Patrizi, concluent que « tenter
I'histoire de I'adab soufi revient a écrire I'histoire du
soufisme lui-méme. » (p. 1) La vaste introduction
de ces actes de colloque, qui fait la synthese des
vingt-cing articles réunis dans l'ouvrage et qui nous
fournit une réflexion trés approfondie sur I'évolution
de I'adab au sein du soufisme dans ses différentes
modalités, montre d’ailleurs bien toute 'ampleur de
l'objet détude, qui dépasse tres largement le cadre
de la mystique islamique. Il s’agit en ce sens, non
seulement d’une contribution importante a I'histo-
riographie du soufisme, mais également a I'histoire

de la civilisation islamique, toute entiere imprégnée
|

de I'adab. Rappelons a ce propos que |'événement
qui a donné lieu a la publication de cet ouvrage
s'inscrit dans une série de trois colloques centrés
sur 'adab: le premier s'est intéressé a I'adab soufi,
le second a I'adab et la modernité, et le troisieme
(Paris, décembre 2016) a porté sur le théme suivant:
«Ladab, toujours recommencé: “Origines”, transmis-
sion et métamorphoses ». La publication des actes de
colloque sur I'adab soufi devrait donc prochainement
étre suivie par la publication de deux autres ouvrages
sur cette notion phare de la civilisation islamique.

Sophie Tyser
EPHE — Paris

BCAI 32 31

BCAI 32 (2018) Chiabotti Francesco, Feuillebois-Pierunek Eve, Mayeur-Jaouen Catherine & Patrizi Luca (éds): Ethics and Spirituality in Islam : Sufi adab, recensé par
Sophie Tyser
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

