
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 32	 28

Chiabotti �Francesco, Feuillebois-Pierunek 
Ève, Mayeur-Jaouen Catherine  
& Patrizi Luca (éds) 
Ethics and Spirituality in Islam : Sufi adab 

Leiden, Brill, 2016  
ISBN : 9789004335097

Cet ouvrage volumineux, résultat d’un colloque 
international tenu à Paris du 29 novembre au 30 dé-
cembre 2012, porte l’éclairage sur une dimension 
assez peu étudiée, mais pourtant fondamentale de 
la spiritualité islamique : celle de l’adab. Née au carre-
four entre les cultures arabe et persane, enrichie par 
l’éthique grecque, cette notion plastique et à facettes 
multiples a suscité autant d’hypothèses quant à sa na-
ture et à son origine que celle du terme de taṣawwuf 
lui-même, auquel elle deviendra intimement liée. Elle 
connaît avec le temps un enrichissement séman-
tique tel qu’elle finira par exprimer des réalités fort 
diverses, du bon comportement à l’érudition, aux 
belles-lettres et à la littérature, en passant par le 
respect et la politesse. Dans le lexique technique du 
soufisme, le terme d’adab (pl. ādāb) désigne plus 
spécifiquement la connaissance des règles ou codes 
de conduite auxquels le disciple doit se conformer 
dans son cheminement spirituel. Théorisées dans 
le cadre des grands manuels du soufisme classique, 
ces règles s’appliquent au cheminant à tout instant 
et dans chaque situation, comme l’expriment les 
propos pour le moins évocateurs d’Abū Ḥafṣ al-
Ḥaddād (m. vers 270/883), cités à maintes reprises 
dans cet ouvrage et calligraphiés sur sa couverture : 
« Le soufisme est tout entier ādāb (al-taṣawwuf 
kullu-hu ādāb). » La connaissance de ces règles de 
conduite se conjugue nécessairement à leur mise en 
pratique par le cheminant, qui inculque les règles de 
l’adab à son âme (taʾdīb al-nafs) pour la discipliner, 
tout en la purifiant. Si la racine ʾ-d-b dans le langage 
du soufisme renvoie donc à la fois à la connaissance 
des règles de bonne conduite spirituelle et à leur 
appropriation, on comprend dès lors la corrélation 
entre le comportement extérieur et intérieur de 
l’homme dans le soufisme envisagé à la lumière de 
l’adab qui conduit, comme le démontre l’ensemble 
des contributions à cet ouvrage, à la régulation de la 
tension entre l’aspect intérieur et l’aspect extérieur 
de l’homme dans son itinéraire spirituel. 

Fruit de la collaboration de spécialistes d’aires 
géographiques, linguistiques et temporelles diverses, 
ces actes de colloque se composent de vingt-cinq 
articles regroupés en quatre grandes parties : 

1.  Formation et formulations de l’adab soufi ; 
2.  L’adab en tant qu’éthique : norme et trans-

gression dans les trois monothéismes ; 

3.  Genres de l’adab soufi : manuels, hagiogra-
phies et adab en tant que littérature ; 

4.  L’adab soufi et la modernité. 
Si la structure de l’ouvrage a manifestement 

été organisée de façon thématique, elle permet 
également d’envisager l’objet d’étude dans une pers-
pective diachronique et de restituer les principales 
étapes de son évolution au cours de l’histoire. Ainsi, 
la première partie de l’ouvrage nous permet de 
cerner la portée de la notion d’adab dans la période 
d’éclosion de la mystique islamique jusqu’à l’appa-
rition des grands manuels du soufisme classique 
au xe siècle. Rappelons tout d’abord que la richesse 
des significations déjà revêtues par l’adab dans le 
soufisme de cette période formative n’est pas sans 
rapport avec l’importance que revêt la notion dans 
la tradition prophétique, liée au terme coranique 
de ḫuluq, comme le démontre Denis Gril dans le 
premier article de cette partie introductive, consacré 
au rapport dans le soufisme entre la notion d’adab 
et celle d’éthique, exprimée quant à elle en arabe par 
le terme d’aḫlāq (les « nobles vertus », pl. de ḫuluq). 
Dans cet article, Denis Gril met en lumière la parenté 
entre les termes de ḫuluq et d’adab, tous deux utilisés 
par les soufis pour définir la nature même de leur 
enseignement, par une analyse de l’usage des deux 
termes dans les sources scripturaires de l’islam et 
dans les écrits des premiers maîtres du soufisme, où 
le terme d’adab en particulier prendra des formes 
diverses, classifiées dans les grands manuels clas-
siques. Les données présentées dans cet article sont 
complétées par les études d’Annabel Keeler et de 
Jean-Jacques Thibon, qui suivent immédiatement 
dans la trame de l’ouvrage. La première aborde la 
question de l’adab chez Sahl al-Tustarī (m. 283/896) 
et retrace auparavant l’évolution du terme et de ses 
dérivés (ādāb, taʾdīb) dans le soufisme ancien (celui, 
pour citer quelques références, d’al-Muḥāsibī, al-
Tirmiḏī, al-Sulamī, al-Sarrāj…), où la notion renvoie 
à différentes significations selon les auteurs, toujours 
en lien cependant avec le respect de la Loi divine et 
de la tradition prophétique. Certains auteurs, comme 
Abū ʿAbd al-Raḥmān al-Sulamī (m. 412/1021), insis-
teront bien sur la double dimension intérieure et 
extérieure de l’adab, et sur son extériorisation dans 
les disciplines ascétiques. Une analyse plus approfon-
die de l’interprétation d’al-Sulamī nous est fournie 
dans l’étude de Jean-Jacques Thibon, qui se concentre 
sur l’adab chez les maîtres khorasaniens des ixe et 
xe siècles et dans les principaux manuels de soufisme 
des xe et xie siècles. Avec l’œuvre cruciale d’al-Sulamī, 
qui consacre un nombre remarquable de traités tout 
entiers à l’adab, la notion s’ancre fermement dans le 
soufisme et dans sa terminologie technique, au point 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 32 (2018) Chiabotti Francesco, Feuillebois-Pierunek Ève, Mayeur-Jaouen Catherine & Patrizi Luca (éds): Ethics and Spirituality in Islam : Sufi adab, recensé par
Sophie Tyser
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 32	 29

que, conclut Jean-Jacques Thibon, « le taṣawwuf ne 
peut plus se définir sans la mention de l’adab qui de-
vient l’un des éléments majeurs de son expression. » 
(p. 126) L’article suivant d’Ahmet Karamustafa, centré 
sur les Asrār al-tawḥīd fī maqāmāt al-šayḫ Abī Saʿīd 
de Muḥammad Ibn Munawwar, met en parallèle 
deux différentes méthodes d’éducation spirituelle 
(tarbiyya) qui font montre de deux conceptions dif-
férentes de l’adab soufi, prônées par deux éminents 
maîtres soufis du Khorasan médiéval : Abū Saʿīd b. 
Abī al-Ḫayr (m. 967/1049) et Abū al-Qāsim al-Qušayrī 
(m. 465/1072–1073). Souvent considéré comme un 
précurseur d’Abū Ḥamīd al-Ġazālī (m. 505/1111), 
al-Qušayrī s’est rendu célèbre par sa formulation 
tempérée des doctrines du soufisme et leur harmo-
nisation avec la théologie ašʿarite. C’est à son œuvre, 
qui constitue une étape majeure dans l’histoire du 
soufisme, que sont dédiés les deux articles suivants 
de Florian Sobieroj et de Francesco Chiabotti. Le 
premier analyse la nature d’un certain nombre de 
termes techniques liés à l’adab (futuwwa, muruwwa, 
ḥusn al-ḫuluq, mujāhada…) tels qu’ils sont définis 
dans un traité moins célèbre de l’auteur, les ʿUyūn 
al-ajwiba ; quant au second, il s’attache à déterminer, 
à la lumière du Taḥbīr fī ʿilm al-taḏkīr d’al-Qušayrī, 
la correspondance entre la connaissance des règles 
de l’adab et leur assimilation, et la connaissance des 
noms divins et leur appropriation, exprimée par la 
notion clef de taḫalluq. Enfin, la première partie de 
ces actes de colloque se clôt avec l’article de Luca 
Patrizi, relatif aux analogies qui s’établissent à partir 
du ixe siècle entre le lexique technique du soufisme 
et le vocabulaire régalien de la cour, ainsi qu’au 
contexte qui a permis le phénomène d’assimilation 
progressive de ce vocabulaire de cour dans la sphère 
du soufisme. Cette étude, fondée sur l’idée que 
l’intégration de la terminologie technique de l’adab 
dans le soufisme prend son origine précisément dans 
l’intégration du vocabulaire du pouvoir, ouvre une 
fenêtre de réflexion à la fois sur l’origine sémantique 
de l’adab soufi et sur le rapport entre le soufisme et la 
hiérarchie du pouvoir politique, l’autorité spirituelle 
et l’autorité temporelle en islam.

La deuxième partie de ces actes de colloque, 
qui gravite autour de la thématique de la norme et 
de sa transgression, permet d’envisager l’évolution 
de l’adab soufi à l’époque de la cristallisation et de 
l’institutionnalisation du soufisme, marquée par 
l’émergence des confréries aux xiie et xiiie siècles. Les 
deux premiers articles de Samuela Pagani et de Maria 
Chiara Giorda éclairent les points de convergence 
entre l’adab soufi, en tant qu’ensemble de règles de 
conduite, et les règles du monachisme chrétien, et 
jettent un regard nouveau sur l’histoire des relations 
islamo-chrétiennes sous l’angle de l’adab. Dans le 

premier, Samuela Pagani fournit une analyse appro-
fondie de la riche exégèse suscitée par la notion 
de rahbāniyya, hapax coranique du verset 27 de 
la sourate al-Ḥadīd. Cette notion, que l’on traduit 
habituellement par « monachisme », fait montre 
d’« affinités morphologiques » avec l’adab soufi 
dans son sens pratique d’exercices ascétiques visant 
à l’éducation de l’âme. D’al-Muḥāsibī (m. 243/857) à 
des auteurs tardifs tels que ʿ Abd al-Ġanī al-Nābulusī 
(m. 1143/1731), elle a engendré des interprétations 
diverses et soulevé un véritable débat parmi les 
exégètes sur la figure du moine chrétien et ses pra-
tiques ascétiques. La comparaison entre les règles 
monastiques et l’adab soufi est approfondie dans 
l’article de Maria Chiara Giorda, centré quant à lui 
spécifiquement sur la vie monastique égyptienne 
du ve au viie siècle, telle qu’elle apparaît à travers 
les règles observées dans les monastères de Pacôme. 
Dans la suite immédiate de l’ouvrage, Paul Heck pose 
la question de la ḥayra (la « perplexité » ou « stupé-
faction »), telle qu’elle apparaît dans un chapitre de 
l’œuvre maîtresse d’al-Ġazālī (m. 505/1111), l’Iḥyāʾ 

ʿulūm al-dīn, qui traite des « règles de conduite dans 
la familiarité, la fraternité, le compagnonnage et l’inti-
mité » (Kitāb ādāb al-ulfa wa al-uḫuwwa wa al-ṣuḥba 
wa al-muʿāšara). Notion traduite sous la plume 
de Paul Heck par « scepticisme », la ḥayra prend la 
forme chez al-Ġazālī d’un dépassement du raison-
nement logique de la philosophie, comparable à la 
notion chrétienne de docte ignorance. La démarche 
d’al-Ġazālī n’est pas sans conséquence sur le plan de 
l’éthique dans la mesure où l’homme n’est à même 
de connaître Dieu qu’à travers l’appropriation de ses 
attributs, rendue possible par la discipline de l’âme 
et la maîtrise par l’homme de ses facultés inférieures. 
Nous revenons ici à la doctrine du taḫalluq bi-aḫlāq 
Allāh, étudiée par Francesco Chiabotti au regard de 
l’œuvre d’al-Qušayrī. Les deux prochains articles de 
Nathan Hofer et d’Elisha Russ-Fishbane explorent la 
périphérie du soufisme médiéval tardif par l’étude 
d’un courant du piétisme juif mystique que les spé-
cialistes qualifient parfois de « soufisme juif », et qui 
a été le moteur, à partir du xiiie siècle, de l’intégration 
de certains concepts et de la terminologie soufis 
par les auteurs juifs d’expression arabe. L’article de 
Nathan Hofer, qui s’intéresse plus particulièrement 
au Kifāyat al-ʿābidīn du fils de Moïse Maïmonide 
(m. 1204), Abraham Maïmonide (m. 1237), illustre 
le recours, par cette dernière figure pionnière du 
mouvement piétiste juif, à la notion d’adab soufi dans 
son élaboration de la doctrine de la conformation à 
la praxis idéale des prophètes de l’Ancien Testament 
(al-taʾaddub bi-ādāb al-anbiyāʾ). Dans son étude, 
Elisha Russ-Fishbane porte quant à lui un regard de 
synthèse sur l’ensemble de cette tradition piétiste 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 32 (2018) Chiabotti Francesco, Feuillebois-Pierunek Ève, Mayeur-Jaouen Catherine & Patrizi Luca (éds): Ethics and Spirituality in Islam : Sufi adab, recensé par
Sophie Tyser
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 32	 30

juive, pour examiner l’influence du mouvement 
d’organisation du soufisme en confréries régulées par 
les codes de l’adab sur la structure sociale et la praxis 
du piétisme juif égyptien de l’époque. L’étude de la 
périphérie du soufisme médiéval se poursuit dans 
la suite de l’ouvrage avec l’article de Lloyd Ridgeon, 
relatif au développement aux xiie et xiiie siècles dans 
le monde persan du phénomène des « derviches 
déviants », définis par un comportement provo-
cateur et antinomique. En parallèle, d’une part, à 
la consolidation d’un soufisme sobre et normatif, 
fermement encadré dans les limites de la šarīʿa, et 
d’autre part à la popularisation du soufisme lié au 
développement de la structure de la ḫānqāh dans 
le monde iranien, on observe durant cette période 
l’essor du courant des Qalandars, caractérisés dans les 
ouvrages anciens d’histoire du soufisme par leur rejet 
de la formalisation des codes de l’adab. Une lecture 
croisée de cet article avec le suivant, consacré à la 
figure du saint fou comme modèle d’éthique dans le 
soufisme classique, permet un approfondissement de 
la thématique de la transgression des codes de l’adab. 
Dans ce dernier article, qui clôt la deuxième section, 
Pierre Lory propose en effet une véritable synthèse 
de la question de l’adab normatif et de sa violation, 
et plus généralement, du parallèle entre l’élaboration 
de la littérature soufie d’adab et la construction du 
sunnisme, qui vient à partir de la deuxième moitié du 
xe siècle effacer progressivement la figure du « ravi en 
Dieu », jusqu’à la rationalisation du thème de la folie 
mystique dans le soufisme plus tardif d’Ibn ʿArabī 
(m. 638/1240).

L’institutionnalisation du soufisme et le déploie-
ment des confréries aux xiiie, xive et xve siècles 
contribuent à la multiplication de traités et manuels 
entièrement consacrés aux codes de conduite de 
l’adab, et à l’apparition d’un véritable genre litté-
raire d’adab soufi, illustré par la troisième section 
de ces actes de colloque. Le premier article d’Erik 
Ohlander met en relief l’importance de la pratique 
de l’adab dans le quotidien d’une confrérie spécifique, 
celle la Suhrawardiyya, telle qu’elle apparaît dans 
le Kitāb zād al-musāfir wa-adab al-ḥāḍir, manuel 
d’adab soufi dont la paternité revient à ʿImād 
al-Dīn Muḥammad al-Suhrawardī (m. 655/1257), 
fils du fondateur de la confrérie Abū Ḥafṣ ʿUmar 
al-Suhrawardī (m. 632/1234), et où l’adab apparaît 
comme critère d’appartenance à la voie soufie (ṭarīq 
al-ṣūfiyya). L’article suivant d’Ève Feuillebois-Pierunek 
propose une lecture croisée des manuels d’adab de 

ʿIzz al-Dīn Kāshānī et d’Abū al-Mafāḫir Yaḥyā Bāḫarzī 
(tous deux morts en 735/1334-1335 et membres 
respectivement de la confrérie de la Suhrawardiyya 
et de celle de la Kubrāwiyya), sous l’angle de deux 
notions : le compagnonnage (ṣuḥba) et la retraite 

spirituelle (ḫalwa). Dans l’article qui suit, Nelly Amri 
explore un recueil hagiographique (manāqib) réunis-
sant les sentences, exhortations et admonestations 
d’un maître méconnu de l’Afrique du Nord médié-
vale, ʿAbd al-Wahhāb al-Mzūġī (m. 675/1276), qui 
fut l’un des disciples directs d’Abū al-Ḥasan al-Šāḏilī, 
fondateur de la Šāḏiliyya. Cet ouvrage, qui constitue 
d’après Nelly Amri une première tentative de codifi-
cation des règles d’adab dans l’Ifrīqiyya, et qui fait par 
ailleurs preuve d’une parenté entre l’enseignement 
de la Šāḏiliyya et celui de la Malāmatiyya, illustre le 
quotidien des milieux soufis šāḏilī-s de l’Ifrīqiyya du 
Moyen Âge tardif, qui précède de peu la codification 
du soufisme par Aḥmad Zarrūq (m. 899/1494) au 
xve siècle. La réalité de l’adab en tant que pratique 
quotidienne observée dans les milieux soufis šāḏilī-s 
d’Afrique du Nord transparaît également dans l’article 
suivant de Stefan Reichmuth, qui traite de l’œuvre de 
l’érudit marocain du xviie siècle al-Ḥasan b. Masʿūd 
al-Yūsī (m. 1102/1691), et plus particulièrement de 
sa Dāliyya, poème d’éloge composé en l’honneur de 
son maître Muḥammad b. Nāṣir, ainsi que de son 
commentaire intitulé Nayl al-amānī, qui reflètent 
tous deux la fusion des techniques de la poésie 
arabe classique et du genre de l’adab soufi. Le dernier 
article de cette section, rédigé par Rachida Chich, 
propose une lecture croisée de trois manuels d’adab 
du Proche-Orient ottoman des xvie et xviiie siècles : 
le Sayr wa al-sulūk ilā malik al-mulūk de Qāsim al-
Ḫānī (m. 1108/1697), le Tuḥfat al-sālikīn wa-dalāʾil 
al-sāʾirīn li-manhaj al-muqarrabīn de Muḥammad 
al-Samanūdī (m. 1189/1785) et le Tuḥfat al-iḫwān 
fī ādāb al-ṭarīq d’Aḥmad Dardīr (m. 1203/1789), qui 
incarnent le succès du soufisme dans l’Empire otto-
man à une période d’apogée de l’expansion géogra-
phique des confréries soufies, et la multiplication des 
manuels d’adab à la veille du réformisme musulman 
qui émergera au siècle suivant. 

La prolifération des ouvrages techniques d’adab 
soufi va de pair avec l’enrichissement sémantique 
de la notion d’adab à l’époque moderne, qui finira 
finalement par désigner la littérature dans son sens 
le plus large. Dans le premier article de cette dernière 
section de l’ouvrage, consacrée aux articulations 
entre l’adab soufi et la modernité, Alberto Ambrosio 
dresse un panorama des ouvrages d’adab soufi qui 
ont vu le jour dans l’Anatolie du xviie siècle, et des 
différentes conceptions de l’adab qui y sont pré-
sentes : de l’adab soufi en tant que règles pratiques 
qui régissent la vie au sein de la confrérie, jusqu’à 
l’adab dans son sens littéraire de bonne éducation 
en société. La convergence à l’époque moderne entre 
adab soufi et adab littéraire est illustrée également 
dans l’article suivant de Ralf Elger, dédié à l’autobio-
graphie de Ṭāha al-Kurdī (m. 1214/1800), intellectuel 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 32 (2018) Chiabotti Francesco, Feuillebois-Pierunek Ève, Mayeur-Jaouen Catherine & Patrizi Luca (éds): Ethics and Spirituality in Islam : Sufi adab, recensé par
Sophie Tyser
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 32	 31

syrien lié à la confrérie de la Qādiriyya, à la fois versé 
dans la littérature d’adab soufi technique et dans 
l’adab littéraire, à une période qui précède de peu 
l’avènement du réformisme musulman au xixe siècle. 
Cette convergence n’est cependant pas sans antécé-
dent historique, comme l’illustre l’article de Mikko 
Viitamäki, qui traite de l’adab de l’audition spirituelle 
(samāʿ) dans l’enseignement du maître chishtī indien 
Ḫwāja Niẓām al-Dīn Awliyāʾ (m. 725/1324-1325), tel 
qu’il a été reçu et préservé par ses disciples aux xive 
et xve siècles en Inde, parmi lesquels comptaient des 
poètes de cour comme Amīr Ḫusraw (m. 725/1324-
1325) ou Amīr Ḥasan Sijzī (m. 736/1335-1336). La 
littérature d’adab soufi dans son sens purement 
technique perdure néanmoins, comme le montrent 
l’article de Michele Petrone, relatif aux règles d’adab 
très singulières énoncées dans les textes fondateurs 
de la confrérie de la Tijāniyya en l’absence de son fon-
dateur, Aḥmad al-Tijānī (m. 1229/1814) ; et l’article 
de Renaud Soler, qui analyse la pratique de l’adab 
aux xixe et xxe siècles dans une branche égyptienne 
de la Ḫalwatiyya fondée au xixe siècle, la Ḥāfiẓiyya, 
au regard du contexte socio-historique de l’époque 
dans laquelle elle a évolué et auquel elle s’est adaptée. 
Enfin, l’article de Catherine Mayeur-Jaouen s’intéresse 
au contenu d’une anthologie d’adab soufi publiée 
en Égypte en 1949 et intitulée Sumuww al-rūḥī fī 
al-adab al-ṣūfī. Son auteur, Ahmad ʿAbd al-Salām 
al-Ḥalawānī, intellectuel égyptien d’inspiration 
réformiste, s’attache à y inscrire l’adab soufi dans 
l’histoire littéraire, dans un texte où se confondent 
adab soufi classique, histoire et littérature dans son 
sens le plus général.

Si son agencement pourrait en définitive parfois 
être remis en question, cet ouvrage d’une grande 
richesse constitue sans nul doute un apport précieux 
à la compréhension de l’histoire du soufisme, et per-
met d’envisager les grandes étapes de cette histoire 
sous l’angle de l’adab jusqu’à l’époque la plus récente. 
Comme le reflète l’ensemble de l’œuvre, la littéra-
ture soufie est à tel point traversée par cette notion 
d’adab que les auteurs de l’introduction, Catherine 
Mayeur-Jaouen et Luca Patrizi, concluent que « tenter 
l’histoire de l’adab soufi revient à écrire l’histoire du 
soufisme lui-même. » (p. 1) La vaste introduction 
de ces actes de colloque, qui fait la synthèse des 
vingt-cinq articles réunis dans l’ouvrage et qui nous 
fournit une réflexion très approfondie sur l’évolution 
de l’adab au sein du soufisme dans ses différentes 
modalités, montre d’ailleurs bien toute l’ampleur de 
l’objet d’étude, qui dépasse très largement le cadre 
de la mystique islamique. Il s’agit en ce sens, non 
seulement d’une contribution importante à l’histo-
riographie du soufisme, mais également à l’histoire 
de la civilisation islamique, toute entière imprégnée 

de l’adab. Rappelons à ce propos que l’événement 
qui a donné lieu à la publication de cet ouvrage 
s’inscrit dans une série de trois colloques centrés 
sur l’adab : le premier s’est intéressé à l’adab soufi, 
le second à l’adab et la modernité, et le troisième 
(Paris, décembre 2016) a porté sur le thème suivant : 
« L’adab, toujours recommencé : “Origines”, transmis-
sion et métamorphoses ». La publication des actes de 
colloque sur l’adab soufi devrait donc prochainement 
être suivie par la publication de deux autres ouvrages 
sur cette notion phare de la civilisation islamique.

Sophie Tyser 
Ephe – Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 32 (2018) Chiabotti Francesco, Feuillebois-Pierunek Ève, Mayeur-Jaouen Catherine & Patrizi Luca (éds): Ethics and Spirituality in Islam : Sufi adab, recensé par
Sophie Tyser
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

