
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 32	 25

Mir-Kasimov,  
Words of Power - Ḥurūfī teachings between 
Shi’ism and Sufism in Medieval Islam – the 
original doctrine of Faḍl Allāh Astarābādī

London / New York, I.B. Tauris Publishers, 
in association with The Institute of Ismaili 
Studies, 
London, 2015, 590 p. 
ISBN : 978-1-78453-153-9

Le courant horoufi a attiré l’attention des cher-
cheurs depuis plus d’un siècle, mais la connaissance 
que nous en avions était à la fois parcellaire, partiale 
et superficielle. On connaissait le destin tragique 
de son fondateur Faḍl Allāh Astarābādī, exécuté en 
796/1394. On avait repéré le nom et les manuscrits 
de ses œuvres ; enregistré le fait que tout un courant 
de pensée fort fécond, ayant produit une littérature 
surabondante, s’était constitué à sa suite ; qu’il avait 
imprégné la spiritualité et l’ésotérisme en particulier 
dans le cadre ottoman, chez les Bektachis notamment. 
Il manquait toutefois une monographie approfondie 
permettant de cerner plus en avant la complexité 
doctrinale de cette pensée. C’est à quoi s’est attelé 
Orkhan Mir-Kasimov, au départ pour un doctorat 
soutenu à l’EPHE – Sorbonne en 2007, qui a donné la 
matière au présent volume. O. Mir-Kasimov a repris 
l’ensemble de la littérature sur ce sujet, depuis les 
travaux pionniers d’Edward G. Browne et de Clément 
Huart à la fin du xixe et au début du xxe siècles jusqu’à 
nos jours. Afin de ne pas mélanger les spéculations de 
Faḍl Allāh avec celles de ses continuateurs, il a choisi 
de concentrer son étude sur le Jāwidān-nāma-yi kabīr, 
que tous s’accordent à considérer comme l’œuvre 
maîtresse de Faḍl Allāh. La tâche n’était pas facile, 
ce texte monumental étant entièrement manuscrit, 
rédigé dans un persan partiellement dialectal, et la 
composition générale de l’œuvre n’obéissant à aucun 
plan structuré apparent (p. 33-43).

De cette recherche obstinée émerge une pen-
sée certes ésotériste et se déclarant fondée sur une 
inspiration surnaturelle, mais organisée selon une 
architecture doctrinale impressionnante. La base 
même en était connue : Dieu crée le monde par 
sa langue, par le déploiement du discours articulé 
autour des 28 lettres de l’alphabet arabe, complétées 
par les 4 lettres propres au persan. Mais O. M.-K. nous 
amène à explorer la subtilité, la complexité de ce 
système qui entend rendre compte du rapport entre 
Dieu et le monde créé, entre la lettre et la forme. La 
forme humaine en particulier est un langage ; elle est 
la seule forme complète embrassant tous les « mots » 
et attributs divins dans tout l’univers, elle est en elle-
même le seul vrai Livre divin. Aussi la connaissance de 

cette forme devient une gnose salvifique, qui mène à 
Dieu. La visualité du langage humain renforce le rôle 
révélateur des rêves et de leur interprétation.

La doctrine du Jāwidān-nāma décrit le déploie-
ment du dessein divin dans le temps par la manifes-
tation des grands prophètes, dans un double mou-
vement de descente (tanzīl) et de remontée (ta’wīl : 
avec Jésus et Muhammad en particulier). Parmi eux, 
Adam (et Ève) sont bien sûr l’objet de spéculations 
particulièrement complexes, puisque c’est en eux 
que le langage divin prendra forme et par eux qu’il se 
transmettra à l’humanité. Le rôle de chaque prophète 
est passé en revue, dont bien sûr Abraham et Moïse. 
L’importance toute particulière de Jésus – « verbe » 
divin par excellence - est à signaler (p. 273-285). 
Les références aux textes de l’Évangile (de Jean) de 
l’Apocalypse et de certains textes apocryphes chré-
tiens sont une caractéristique bien intéressante des 
spéculations de Faḍl Allāh. Le retour de Jésus à la fin 
des temps marquera l’accomplissement du dessein 
divin d’auto-révélation de sa sagesse. L’eschatologie 
de Jāwidān-nāma s’articule sur une dialectique de la 
connaissance pour ce qui a trait au salut (salvifique) 
et de la déchéance entraînée par l’ignorance ; dans 
le cadre d’une récapitulation de la manifestation 
« langagière » de Dieu à Lui-même.

L’ensemble de l’ouvrage rend compte de subtiles 
réflexions sur une sorte de « linguistique sacrée », 
où le rapport entre le nom et le nommé (ism et 
musammā) est rapporté à une métaphysique du 
signe. Le discours de Faḍl Allāh, il importe de le 
souligner, s’établit en rapport étroit avec le texte du 
Coran, du moins avec l’interprétation ésotérique des 
allusions potentiellement symboliques de ce dernier. 
Les anthropomorphismes du Coran sont tout natu-
rellement interprétés en fonction de la forme/langage 
par laquelle Dieu Se manifeste.

Peut-on distinguer les sources d’une telle 
construction ? C’est à quoi O. M.-K. s’emploie dans le 
chapitre 13 et dans la conclusion générale. Il passe en 
revue les homologies du système de Faḍl Allāh avec 
les courants et auteurs l’ayant précédé : chiisme duo-
décimain et ismaélien, soufisme en général et pensée 
d’Ibn ‘Arabī en particulier. Si des parallèles évidents 
peuvent être discernés, il n’est toutefois pas vraiment 
possible de conclure à des emprunts directs. Nous 
avons donc là un intéressant témoignage d’un ésoté-
risme utilisant des éléments pris au fonds communs 
aux grands courants de l’islam, mais ne se laissant 
délimiter par aucun clivage sunnite / chiite ou sunnite 
traditionnel / soufi. Ce qui a heurté les contempo-
rains de Faḍl Allāh et mené à son emprisonnement 
et à son exécution serait de l’ordre du politique 
(p. 15-16). L’orientation messianique de ce texte est 
indéniable, en ce sens qu’il entend contribuer à la 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 32 (2018) Mir-Kasimov: Words of Power - Ḥurūfī teachings between Shi’ism and Sufism in Medieval Islam – the original doctrine of Faḍl Allāh Astarābādī, recensé
par Pierre Lory
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 32	 26

révélation finale du projet divin. Toutefois, le rôle 
précis que Faḍl Allāh s’attribuait dans cette Parousie 
n’est pas explicite – du moins, en l’état actuel de nos 
connaissances sur son œuvre.

Le travail d’O. M.-K. représente sans nulle doute 
un nouveau départ pour les études sur le horoufisme, 
auxquelles il confère un socle désormais solide et bien 
étayé. On notera l’utilité d’un glossaire des termes 
techniques, d’index et du texte en persan des cita-
tions faites dans le corps du livre. Ceci dit, comme il le 
signale lui-même avec modestie, il ne s’agit que d’un 
premier pas. Il existe encore d’importants textes de 
Faḍl Allāh qui sont inédits, et plus encore des textes 
de ses disciples, en persan mais aussi en turc ottoman. 
Mais ce premier pas est en tout cas considérable, et 
tout à fait stimulant.

Pierre LORY 
Ephe

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 32 (2018) Mir-Kasimov: Words of Power - Ḥurūfī teachings between Shi’ism and Sufism in Medieval Islam – the original doctrine of Faḍl Allāh Astarābādī, recensé
par Pierre Lory
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

