
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 32	 9

Arabi �Oussama, Powers David S.  
et Spectorsky Susan A. (éd.)  
Islamic Legal Thought. A Compendium of 
Muslim Jurists

Leyde-Boston, Brill (Studies in Islamic Law 
and Society, 36)  
2013,  XV + 590 p.  
ISBN : 978-90-04-25452-7

Les trois éditeurs ont recueilli dans ce volume 23 
contributions traitant chacune d’un personnage clé 
du droit musulman, dans ses deux versants sunnite 
et chiite, des débuts de l’islam jusqu’à nos jours. De 
la période formative (150-261/767-874), en plus des 
quatre juristes fondateurs d’écoles juridiques : Abū 
Ḥanīfa (m. 150/767), Mālik b. Anas (m. 179/795), 
al-Šāfiʿī (m. 204/820), Ibn Ḥanbal (m. 241/855), ont 
été retenus deux autres juristes : le mālikite Saḥnūn 
b. Saʿīd (m. 240/854) pour son rôle principal dans 
l’implantation du mālikisme au Maghreb et en 
al-Andalus, et le ḥanafite al-Ḫaṣṣāf (m. 261/874) 
pour ses grandes connaissances religieuses et son 
rang inégalé d’expert en matière de droit successoral 
(ʿilm al-farāʾiḍ). La période classique (300-1213/912-
1798), compte le plus grand nombre de juristes et de 
théoriciens du droit (uṣūliyyūn), plus exactement 13 
sur les 23 : dont 4 ḥanafites (al-Ṭaḥāwī (m. 321/933), 
al-Ǧaṣṣāṣ (m. 370/981), al-Saraḫsī (m. 483/1090) et, 
de l’époque ottomane, Ebu’s-suʿud (m. 982/1574)) ; 
4 mālikites (Ibn Rušd al-Ǧadd (m. 520/1126), al-Qāḍī 
ʿIyāḍ (m. 544/1149), Abū Isḥāq al-Šāṭibī (m. 790/1388) 
et al-Wanšarīsī (m. 914/1509)) ; 2 chiites (al-Šarīf 
al-Murtaḍā (m. 436/1044) et Bāqir al-Bihbihānī 
(m. 1205/1791)) ; et enfin un seul ẓāhirite (l’andalou 
Ibn Ḥazm (m. 456/1064)). La période moderne n’est 
représentée que par 4 penseurs dont deux religieux, 
le mālikite al-Wazzānī (m. 1342/1923) et le salafiste 
Rašīd Riḍā (m. 1354/1935), et deux autres célèbres 
réformateurs, l’un, al-Sanhūrī (m. 1971), pour ses 
recherches académiques et sa contribution pour la 
modernisation du droit musulman, l’autre pour sa 
pensée réformatrice du fiqh et de la religion musul-
mane en général, Ḥasan al-Turābī (né en 1932). 

Après une brève présentation de la vie d’Abū 
Ḥanīfa, ses maîtres, ses principaux disciples et les 
grands juristes de son temps, H. Yanagihashi, dans ce 
premier chapitre du livre qu’il a consacré à ce dernier 
(p. 11-25), a mis l’accent sur sa contribution dans 
le domaine du droit en rappelant qu’aucun de ses 
écrits, si tant est qu’il en ait composé, n’a subsisté. Les 
doctrines légales ḥanafites, rappelle-t-il, d’Abū Ḥanīfa, 
d’Abū Yūsuf (m. 182/798) et d’al-Šaybānī (m. 189/805) 
sont consignées dans les six livres unanimement 
désignés sous le nom de ẓāhir al-riwāya, à savoir la 

transmission juridique qui fait autorité au sein de 
l’école. Il ne lui a pas échappé que l’attribution d’opi-
nions juridiques différentes, voire contradictoires, à 
Abū Ḥanīfa, par ses disciples, notamment les deux 
évoqués plus haut, procédait également, comme le 
suggère Hallaq (1), d’une stratégie de construction de 
l’autorité des fondateurs de l’école ḥanafite. Sur 481 
cas d’espèces recensés, en effet, les deux disciples 
sont en désaccord avec le maître, alors que sur 440 
cas, l’un des deux seulement est en désaccord avec lui, 
d’après Abū al-Layṯ al-Samarqandī (m. 393/1003) (2). 
D’autres cas laissent voir les deux disciples mettre 
de côté l’opinion d’Abū Ḥanīfa. Le même auteur 
recense 281 autres cas d’espèce dans lesquels le 
disciple Zufar b. al-Huḏayl (m. 158/774-775) est en 
désaccord aussi bien avec les deux disciples qu’avec 
Abū Ḥanīfa, préférant parfois se ranger à l’ancienne 
opinion de ce dernier en rejetant la nouvelle (p. 19-
20). Il est frappant de voir attribuer à Abū Ḥanīfa, 
par Abū Yūsuf, une position défavorable à l’écrit de 
ses avis juridiques, laquelle position rappelle éton-
nement mot pour mot celle que l’on connaît à Ibn 
Ḥanbal dans ses Masāʾil lorsqu’il disait à l’un de ses 
disciples : « Ne transcris pas mes opinions. Peut-être 
dirais-je aujourd’hui une masʾala et m’en détourne-
rais le lendemain (Wa-aḥassa marra bi-insān yaktub, 
wa-maʿahu alwāḥ fī kummihi, fa-qāla : lā taktub raʾyī, 
laʿallī aqūl al-sāʿa bi-masʾala ṯumma arǧiʿ ʿanhā 
ġadan) » (3). Cependant, la recommandation faite par 
Abū Ḥanīfa à Abū Yaʿqūb « Wayḥak yā Yaʿqūb lā tak-
tub kulla mā tasmaʿuhu minnī, fa-innī qad arā al-raʾy 
al-yawm fa-atrukuhu ġadan, wa-arā al-raʾy ġadan 
wa-atrukuhu baʿd ġad » que l’auteur traduit ainsi : 
« Woe unto you, oh Yaʿqūb, do not write down what 
you hear from me, because I may abandon tomorrow 
the view that I hold today, and abandon the day after 
tomorrow the view that I hold tomorrow » (p. 17-18) 
ne figure pas, comme l’indique l’auteur, dans le Taʾrīḫ 
Baġdād (éd. al-Ḫānǧī, 1349/1931) volume 13, p. 402), 
ni, comme l’indique Ch. Melchert avant lui, sans avoir 
pris soin, hélas, de mentionner, dans sa bibliographie, 
l’édition du Taʾrīḫ Baġdād dont il s’est servi (4). Or, 
nous avons pu localiser le passage en question dans 
cette même édition de Taʾrīḫ Baġdād, mais à la page 

(1)  Wael B. Hallaq, Authority, Continuity, and Change in Islamic 
Law, Cambridge, Cambridge University Press, 2001, p. 25-56.
(2)  Mais hélas, en renvoyant à al-Samarqandī, Muḫtalaf al-riwāya, 
éd. ʿAbd al-Raḥmān b. Mubārak al-Faraǧ, Maktabat al-Rušd, 
Riyad, 1426/2005, 4 vol., l’auteur n’indique ni le volume ni la page.
(3)  Ibn Abī Yaʿlā, Ṭabaqāt al-ḥanābila, éd. Muḥammad 
Ḥāmid al-Fiqī, Le Caire, Maṭbaʿat al-sunna al-muḥammadiyya, 
1371/1952, 2 vol., I, p. 39, rapporté par son disciple Aḥmad 
b. al-Ḥusayn b. Ḥassān.
(4)  Ch. Melchert, The Formation of the Sunni Schools of Law, Brill, 
Leyde. New York. Cologne, 1997, p. 11-12, note 52. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 32 (2018) Arabi Oussama, Powers David S. & Spectorsky Susan A. (éd.): Islamic Legal Thought. A Compendium of Muslim Jurists, recensé par Lahcen Daaïf
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 32	 10

424, paragraphe 42 du même volume. H. Yanagihashi 
propose la traduction de trois textes tirés respecti-
vement du Kitāb al-Aṣl d’al-Šaybānī (p. 21-23), du 
Kitāb fī mā iḫtalafa fīhi Abū Ḥanīfa wa-Ibn Abī Laylā 
d’Abū Yūsuf (p. 23), et enfin d’al-Maḫāriǧ fī al-ḥiyal 
d’al-Šaybānī (p. 24-25). On regrettera encore que 
l’auteur n’ait pas précisé le volume dans lequel Ibn 
Ḥanbal a fait allusion, dans ses Masāʾil, aux livres 
(kutub) d’Abū Ḥanīfa (p. 12, note 5), bien qu’il ait 
mentionné la page (5). 

Dans le deuxième chapitre, « Mālik b. Anas » 
(p. 27-41), Y. Rapoport présente une brève notice sur 
la vie et l’époque de l’imam (p. 27-29) pour ensuite 
se focaliser sur son œuvre maîtresse al-Muwaṭṭaʾ 
(p. 29-34), et plus particulièrement sur le chapitre 
Kitāb al-qaḍāʾ. Il nous renseigne au passage sur les 
différences d’ordre formel et organisationnel qui 
caractérisent les diverses recensions du Muwaṭṭaʾ, 
notamment celles de ʿ Alī b. Ziyād (m. 183/799) et de 
Yaḥyā b. Yaḥyā al-Layṯī (m. 234/848). Il critique aussi 
la thèse de N. Calder qui, aujourd’hui dépassée et 
réfutée par Wael B. Hallaq et H. Motzki (6), concluait 
à la compilation du Muwaṭṭaʾ transmis par al-Layṯī 
en al-Andalus, un siècle après la mort de Mālik. Les 
textes tirés du Muwaṭṭaʾ 7et traduits par Rapoport 
ont pour thème un point juridique par lequel Mālik 
s’est nettement distingué de ses contemporains non 
médinois : le témoignage d’une seule personne suffit 
à constituer une preuve suffisante s’il est accompagné 
du serment du plaignant (p. 31-34). Dans sa longue 
analyse de ce texte, Rapoport tient à souligner que 
les propos non prophétiques sont aussi nombreux 
que les traditions prophétiques dans le Muwaṭṭaʾ, 
et que ces deux types de traditions participent de 
la formulation de la loi religieuse du point de vue de 
Mālik. Concernant la preuve testimoniale d’un seul 
témoignage, l’auteur revient sur une autre exception 

(5)  Ibn Ḥanbal, Masāʾil al-imām Aḥmad b. Ḥanbal, Beyrouth, 
1408/1988, p. 437. Tel qu’il figure dans cette note, on ignore de 
quel livre des Masāʾil il s’agit. Mais, à tenir compte de la date, le 
seul ouvrage des Masāʾil qui soit édité en 1988, est celui recensé 
par Abū al-Faḍl Ṣāliḥ, le fils aîné d’Ibn Ḥanbal, excepté le fait qu’il 
est publié à Delhi, et non à Beyrouth, en 3 volumes par Faḍl al-
Raḥmān Dīn Muḥammad. Je n’ai malheureusement pas réussi à 
y localiser le propos d’Ibn Ḥanbal à la page indiquée. Par contre, 
concernant les livres d’Abū Ḥanīfa, le renvoi à al-Baġdādī, Taʾrīḫ 
Baġdād, XIII, p. 338, est exact ; en voici les numéros de lignes (l. 
12, 14, 16, 17). 
(6)  Wael B. Hallaq, « On dating Mālik’s Muwaṭṭaʾ », UCLA 
Journal of Islamic and Near Eastern Law, 1, 1 (2002), p. 47-65 ; H. 
Motzki, « The Prophet and the Cat : On Dating Mālik’s Muwaṭṭaʾ 
and Legal Traditions », Jerusalem Studies in Arabic and Islam 22 
(1998), p. 18-83. 
(7)  Mālik, al-Muwaṭṭaʾ. Riwāyat Yaḥyā b. Yaḥyā al-Maṣmūdī, éd. 
Muḥammad al-Iskandarānī & Aḥmad Ibrāhīm Zahwah, Beyrouth, 
Dār al-kitāb al-ʿarabī, 2004, p. 305-307. 

qui caractérise la position de Mālik : l’esclave est dans 
l’obligation de produire deux témoins, contrairement 
à son maître qui peut se contenter d’un seul témoin en 
plus de son serment (yamīn). L’ami de Mālik, le juriste 
et magistrat d’Égypte, al-Layṯ b. Saʿd (m. 175/791), en 
réponse à la missive de ce dernier, lui manifesta son 
désaccord à ce sujet en se fondant sur la tradition juri-
dique à deux témoins, cultivée par les Compagnons 
qui ont émigré de Médine et se sont installés en Syrie, 
en Irak et en Égypte. L’auteur insiste à raison sur la 
conviction qu’avait Mālik de la supériorité des normes 
juridiques transmises par les autorités médinoises, et 
dont il se voulait le dépositaire. Cette supériorité se 
justifie, selon lui, par cinq générations de liens étroits 
et forts entre les Médinois et la première communauté 
de compagnons qui s’est formée autour du Prophète 
(p. 37). Mālik ne cessera de mettre ce principe au 
cœur de sa théorie du droit en le rappelant même 
dans sa correspondance avec al-Layṯ b. Saʿd qui fut 
autrefois mālikite lui-même, avant de s’en détacher 
pour constituer une voie juridique propre. Par sa 
pertinence, la comparaison qu’a faite l’auteur entre 
la structure du Muwaṭṭaʾ et celle de la Mudawwana 
mérite toute sa place dans ce contexte, puisqu’elle 
permet de voir ressurgir la personne de Mālik, dans 
cette dernière, pour occuper l’instance de l’autorité 
au détriment des juristes antérieurs et contemporains 
qui sont pourtant pléthore dans le Muwaṭṭaʾ. Le 
transfert de l’autorité est manifeste en l’espace d’une 
génération ou deux : si Mālik citait le hadith et la tra-
dition médinoise, Saḥnūn, lui, s’appuyait directement 
sur l’avis de ce dernier pour fonder son choix juridique. 
Quelques erreurs à signaler : ʿ Iyād pour ʿ Iyāḍ (p. 28, n. 
4 ; p. 30, n. 13) ; ʿ Abd al-ʿAzīz b. al-Māǧišūn pour ʿ Abd 
al-ʿAzīz al-Māǧišūn (p. 29)

Dans le troisième chapitre consacré à « al-Shāfiʿī » 
(p. 43-64), par le spécialiste du šāfiʿisme J. E. Lowry, 
une introduction succincte (p. 43) précède de lon-
gues pages sur la biographie et la pensée juridique 
du maître. Il y souligne son rôle central dans la 
constitution d’une nouvelle doctrine comme dans 
le développement de la méthodologie du droit 
(ʿilm al-uṣūl) et la formation de son école juridique. 
Son itinéraire d’étude, étape par étape, est retracé 
par l’auteur qui a pris soin de signaler également 
son désaccord avec son maître Mālik, qui lui valut 
le qualificatif de semeur de la discorde de la part 
des mālikites.  En évoquant les disciples les plus 
influents d’al-Šāfiʿī, l’auteur s’attarde sur la personne 
d’al-Rabīʿ b. Sulaymān al-Murādī (m. 270/884) qui, 
quoique considéré comme le seul transmetteur des 
écrits du maître et le plus important promoteur 
de la doctrine šāfiʿite au point d’être même taxé 
d’agressivité dans sa diffusion, n’en était pas moins 
resté un simple mémorisateur et traditionniste 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 32 (2018) Arabi Oussama, Powers David S. & Spectorsky Susan A. (éd.): Islamic Legal Thought. A Compendium of Muslim Jurists, recensé par Lahcen Daaïf
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 32	 11

auquel les sources historiques ne reconnaissent 
pas une compétence juridique majeure. Bien plus, 
l’auteur, sans chercher à nous convaincre, n’hésite 
pas à soupçonner al-Murādī, sur la base de certaines 
indications éparses dans les sources, de s’être attribué 
les matériaux rassemblés par Abū Yaʿqūb al-Buwayṭī 
(m. 231/846) (8), qu’il aurait ensuite transmis sous son 
autorité (p. 48). Tout en réitérant son indécision à 
propos du traditionnisme et le rôle de transmission 
passif d’al-Murādī, il s’emploie à le relier, à titre de 
comparaison, à l’aspect rationaliste prédominant 
chez un autre disciple šāfiʿite, tout aussi déterminant 
dans la diffusion de l’école, Ismāʿīl b. Yaḥyā al-Muzanī 
(m. 264/878), connu pour avoir transmis à travers 
ses abrégés la pensée théorico-juridique du maître. 
Cependant, on ne trouve aucun mot sur le rôle 
déterminant d’un disciple important d’al-Šāfiʿī, al-
Ḥasan b. Muḥammad al-Zaʿfarānī (m. 260/874), dans 
la diffusion de sa doctrine ancienne (qawl qadīm), 
qui est complètement, hélas, passé sous silence. Et, 
bien sûr, dans la partie traitant des œuvres d’uṣūl de 
l’imam, la question de leur authenticité ne saurait 
être contournée dans ce type d’étude spécialisée. 
C’est pourquoi l’auteur conteste la thèse avancée 
par N. Calder (9) selon laquelle toutes les œuvres des 
premiers temps de l’islam seraient l’aboutissement 
d’une succession de travaux d’élaboration, de révision 
et de réédition accomplis par des disciples tardifs. 
De même remet-il en question l’attribution de la 
paternité des uṣūl al-fiqh à al-Šāfiʿī, ne lui reconnais-
sant cependant que le mérite d’avoir assis le hadith 
comme deuxième source du droit après le Coran, et 
d’avoir entrepris la mise en place d’une méthodolo-
gie interprétative des sources ainsi que l’élaboration 
d’une terminologie technique adéquate. Pour nous 
en donner un aperçu, Lowry propose, accompagnée 
d’un attirail de notes infrapaginales, une traduction 
minutieuse en plusieurs paragraphes signalés par 
des lettres majuscules, d’un long extrait du livre 
Iḫtilāf al-ḥadīṯ (La divergence du hadith) d’al-Šāfiʿī 
(p. 55-64) – qui se trouve être l’un des plus longs de 
cette monographie – en se fondant sur 5 éditions 

(8)  L’auteur cite parmi les travaux d’al-Buwayṭī, son Muḫtaṣar 
récemment étudié par A. El Shamsy, « The First Shāfiʿī : 
The Traditionalist Legal Thought of Abū Yaʿqūb al-Buwayṭī 
(d. 231/846) », Islamic Law and Society 14 (2007), p. 301-341. 
On peut y ajouter, du même auteur A. El Shamsy & A. Zysow, 
« Al-Buwayṭī’s Abridgement of al-Shāfiʿī’s Risāla : Edition and 
Translation », Islamic Law and Society 19 (2012), p. 327-355. 
(9)  L’auteur n’a pas pris la peine de préciser ni l’édition ni la 
date, ni les pages en citant l’étude célèbre de N. Calder, Studies 
in Early Muslim Jurisprudence, Oxford, Clarendon Press, 1993. Il 
s’est déjà prononcé sur cette thèse dans son article « The Legal 
Hermeneutics of al-Shāfiʿī and Ibn Qutayba : A Reconsideration », 
Islamic Law and Society 11 (2004), p. 1-41. 

différentes. Les thèmes principaux abordés par al-
Šāfiʿī dans cet extrait traitent de l’autorité du hadith 
qui prévaut, même lorsqu’il est transmis par une 
autorité unique (āḥād), de sa conception du consen-
sus (iǧmāʿ) comme accord majoritaire des autorités 
religieuses des époques antérieures, et enfin, en cas 
de contradiction entre les hadiths, de la nécessité à 
les accorder, avant de recourir à l’abrogation (nasḫ) 
de l’un au profit de l’autre (p. 63-64).

Jonathan E. Brockopp nous fait découvrir 
« Saḥnūn b. Saʿīd » (p. 65-84), dans le quatrième 
chapitre, en cinq phases clés de sa vie : ses premières 
années de formation intellectuelle, son voyage en 
Orient dans la quête du savoir religieux, son retour 
à Kairouan en tant qu’enseignant, sa maturité dans 
cette fonction, et, enfin, son exercice de la judicature 
dans cette ville. Son rôle dans le fiqh mālikite, pendant 
sa période d’enseignement en Égypte, est souligné 
avec brio, à travers la transmission d’œuvres majeures, 
telles que le Samāʿ d’Ibn al-Qāsim (m. 191/806), 
l’œuvre juridique d’Ibn Wahb (m. 197/813 ?) et 
de ʿAbd al-ʿAzīz al-Māǧišūn (m. 164/780-1), le 
Muwaṭṭaʾ de Mālik selon la recension de ʿAlī Ibn 
Ziyād (m. 183/799). Mais également à travers ses 
rapports avec le juriste historien Ibn ʿ Abd al-Ḥakam 
(m. 214/829), qui, curieusement, n’apparaît nulle part 
dans la Mudawwana (p. 70-71) où Ibn al-Qāsim est 
présent comme principal interlocuteur de Saḥnūn à 
tel point que l’on a fini par l’identifier erronément à 
son auteur. Si la miḥna du Coran créé semble n’avoir 
pas épargné Saḥnūn, l’auteur reste circonspect quant 
aux récits rapportés par les sources à ce sujet. Il les 
soupçonne parfois d’avoir exagéré le rôle de Saḥnūn 
en le présentant comme un héros qui a fait montre 
d’une résistance exemplaire à la persécution du 
pouvoir en place (p. 73-74) (10). J. Brockopp propose 
la traduction de certains passages de la Mudawwana 
portant sur la prière des rogations (ṣalāt al-istisqāʾ) 
et l’invocation à prononcer sur la dépouille du 
mort, en faisant remarquer que les réponses d’Ibn 
al-Qāsim font référence à plusieurs sources et auto-
rités juridiques, tantôt à des propos de Mālik son 
maître, tantôt à des hadiths rattachés à des chaînes 
médinoises (p. 76-84). Il a raison de rappeler que 
la Mudawwana, contrairement aux assertions de 
N. Calder, ne consiste pas dans un agrégat de maté-
riaux dont disposait Saḥnūn, ni n’avait vocation à 
remplacer le Muwaṭṭaʿ, encore moins à supplanter 
les œuvres d’Ibn al-Qāsim et d’Ibn Wahb, mais elle 

(10)  Surtout dans Abū al-ʿArab al-Tamīmī, Kitāb al-Miḥan, 
éd., Yaḥyā Wahīb al-Ǧabbūrī, Beyrouth, Dār al-Ġarb al-Islāmī, 
1983, p. 456, et al-Qāḍī ʿIyāḍ, Tartīb al-madārik, Rabat, Wizārat 
al-Awqāf wa-l-šuʾūn al-islāmiyya, éd. ʿAbd al-Qādir al-Ṣaḥrāwī, 
1970, 8 vol., IV, p. 71.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 32 (2018) Arabi Oussama, Powers David S. & Spectorsky Susan A. (éd.): Islamic Legal Thought. A Compendium of Muslim Jurists, recensé par Lahcen Daaïf
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 32	 12

avait plutôt vocation à les compléter. On signa-
lera deux vocalisations incorrectes dans ce chapitre : 
Mustaḫriǧa pour Mustaḫraǧa d’al-ʿUtbī (p. 83) ; Kitāb 
al-Dībāǧ al-muḏahhab pour al-muḏhab (p. 69, n. 20).

Susan A. Spectorsky, auteur du cinquième 
chapitre, « Aḥmad b. Ḥanbal » (p. 85-105), s’est 
largement étendue sur la biographie d’Ibn Ḥanbal, 
sa vie familiale, ses voyages dans la quête des tradi-
tions prophétiques et ses cercles de transmission et 
d’enseignement (p. 85-90). On déplore que la date 
de mort d’Ibn Ḥanbal soit erronée tant dans la table 
des matières que dans le titre du chapitre (m. 243 
au lieu de 241/855). Si l’auteur mentionne les prin-
cipaux maîtres traditionnistes auprès desquels Ibn 
Ḥanbal s’était rendu, elle semble ne pas suffisamment 
insister sur ses compagnons de voyage (excepté Ibn 
Rāh(a)wayh (m. 238/853)), ni sur ses rapports avec 
ses disciples. L’auteur relève que, parmi ses maîtres, 
il y a Wakīʿ b. al-Ǧarrāḥ (m. 197/812) qui a été taxé 
de falsificateur des isnād-s des hadiths (tadlīs). Sauf 
qu’il n’était pas le seul, car Ibn ʿUyayna (m. 198/813), 
que l’auteur désigne à juste titre comme le principal 
maître d’Ibn Ḥanbal, a été aussi taxé de tadlīs (11), 
ce qu’il pratiquait spécialement sur le compte des 
autorités traditionnistes réputées sûres (ṯiqāt). On 
apprend qu’Ibn Ḥanbal assurait deux types d’ensei-
gnement, l’un public, tenu généralement dans les 
mosquées, l’autre privé, dispensé chez lui, à ses dis-
ciples et membres de sa famille (p. 89). Il répondait 
ainsi à des questions d’ordre juridique (istiftāʾ) que 
lui posaient des fidèles ou ses propres disciples, mais, 
fait remarquer l’auteur, Ibn Ḥanbal se gardait bien de 
prendre la parole le premier, attendant qu’on l’inter-
roge, témoignant ainsi d’une conduite qui correspond 
largement à son esprit scrupuleux et répond à ses 
codes ascétiques. La vie post-inquisition d’Ibn Ḥanbal 
n’est hélas qu’à peine abordée, notamment sa vie 
clandestine sous le calife al-Wāṯiq jusqu’au règne d’al-
Mutawakkil. Après avoir survolé les œuvres insignes 
d’Ibn Ḥanbal, l’auteur met l’accent sur son œuvre 
juridique qu’elle rattache seulement à cinq masāʾil 
(responsa) : celles de son fils aîné Ṣāliḥ (m. 266/878), 
de son fils cadet ʿAbd Allāh (m. 290/903), et de ses 
disciples Abū Dāwud al-Siǧistānī (m. 275/888), Isḥāq 
b. Manṣūr al-Kawsaǧ (m. 251/865) et Ibn Hāniʾ al-
Nīsābūrī (m. 275/889) (12). Étant à la fois traditionniste 

(11)  Par exemple ʿAlāʾ al-Dīn Muġlaṭāy Ibn Qulayǧ, Ikmāl 
tahḏīb al-kamāl, éd. ʿĀdil b. Muḥammad & Usāma b. Ibrāhīm, 
Le Caire, al-Fārūq al-ḥadīṯa li-l-ṭibāʿa wa-l-našr, 1422/2001, 12 
vol., VIII, p. 322.
(12)  On peut en citer d’autres que l’on trouve regroupées dans 
Ibn Abī Yaʿlā, Ṭabaqāt al-ḥanābila, éd. Muḥammad Ḥāmid al-Fiqī, 
Le Caire, Maṭbaʿat al-sunna al-muḥammadiyya, 1371/1952, 2 vol. 
Parmi les Masāʾil éditées, mentionnons celles d’al-Baġawī, Masāʾil 
al-imām Aḥamd b. Ḥanbal bi-riwāyat al-Baġawī, éd. ʿAmr ʿAbd 

(muḥaddiṯ) et traditionnaliste, son fiqh avait donc 
pour base le Coran et la sunna, contrairement aux 
gens du raʾy qui privilégiaient l’opinion individuelle. 
Les passages traduits par l’auteur ont été choisis pour 
mettre en relief la méthodologie d’Ibn Ḥanbal en 
matière juridique. Ils traitent des questions conjugales 
dont l’īlāʾ (serment de continence d’un mari), de 
l’autorité du père dans le mariage de sa fille, et de la 
formule de la répudiation prononcée par un homme 
en état d’ivresse, sur la base de ces questions l’auteur 
montre comment Ibn Ḥanbal s’abstenait de donner 
un avis juridique en l’absence de hadiths ou d’āṯār des 
Compagnons, en s’alignant parfois sur l’avis d’al-Šāfiʿī, 
et comment, d’autre part, il préfère ne pas trancher 
(wuqūf) entre des avis juridiques contradictoires rap-
portés dans des hadiths à valeur d’authenticité égale. 

Cependant on regrettera quelques inconsistances 
dans la traduction de S. A. Spectorsky, comme par 
exemple d’avoir rendu « istaraḥnā minhu [al-ḥadīṯ] » 
par « I am comfortable with it [the hadith] » (p. 92), 
alors que, dans ce contexte, il s’agit au contraire 
pour Ibn Ḥanbal de mettre un terme à ses activités 
de transmetteur de traditions et de jurisconsulte 
(muftī), comme nous le rapporte son disciple al-
Marrūḏī (non al-Marwaḏī ni al-Marūḏī p. 92 n. 35) 
en ces termes : « Samiʿtu Aḥmad yaqūlu : ammā al-
ḥadīṯ fa-qad istaraḥnā minhu, wa-ammā al-masāʾil : 
fa-qad ʿazamtu in saʾalanī aḥadun ʿan šayʾ an lā 
uǧībahu : J’ai entendu Ibn Ḥanbal dire : ‘‘Quant au 
ḥadīṯ, nous en sommes délivrés, mais pour ce qui est 
des masāʾil, je suis bien décidé à ne pas répondre à 
quiconque m’interrogerait [sur quoi que ce soit] »13. 
D’après une autre version, Ibn Ḥanbal aurait tenu le 
propos suivant, à la suite des invitations insistantes 
du calife al-Mutawakkil : « Laqad istaraḥt, mā ǧāʾanī 
al-faraǧ illā munḏu ḥalaftu an lā uḥaddiṯ. Wa-laytanā 
nutrak, al-ṭarīq mā kāna ʿalayhi Bišrb. al-Ḥāriṯ : Me 
voilà en paix. La délivrance ne m’est venue que quand 
j’ai juré de ne plus transmettre [du hadith]. Pourvu 
qu’on nous laisse tranquille. La bonne voie était celle 
qu’avait empruntée Bišr b. al-Ḥāriṯ » (14). Quant à 

al-Munʿim Salīm, Gizeh, Muʾassasat Qurṭuba, 1413/1993 ; celles 
de Ḥarb b. Ismāʿīl al-Kirmānī, Masāʾil Ḥarb, éd. Fāyiz b. Aḥmad 
b Ḥāmid Ḥābis, Médine, Ǧāmiʿat Umm al-Qurā, 1422/[2001], 3 
vol., et id., Masāʾil al-Imām Aḥmad b. Ḥanbal al-fiqhiyya. Riwāyat 
Ḥarb b. Ismāʿīl al-Kirmānī, éd. ʿAbd al-Bāriʾ al-Ṯabītī, Médine, 
al-Ǧāmiʿa al-islāmiyya, 1430/2009, 2 tomes, 1 vol. 
(13)  Ibn Abī Yaʿlā, Ṭabaqāt al-ḥanābila, I, p. 57 
(14)  Al-Ḏahabī, Siyar aʿlām al-nubalāʾ, Šuʿayb al-Arnāʾūṭ et al, 
Beyrouth, Muʾassasat al-Risāla, 1981-1988/1401-1408, 25 vol., 
XI, p. 216, rapporté par son disciple Abū Bakr al-Marrūḏī (m. 
285/898); voir aussi id., Taʾrīḫ al-islām wa-wafayāt al-mašāhīr 
wa-l-aʿlām, éd. ʿUmar ʿAbd al-Salām Tadmurī, 2e éd., Beyrouth, 
Dār al-kitāb al-ʿarabī, 1414/1993, 53 vol., [années 241-250], p. 82, 
où l’éditeur A. Tadmurī propose une lecture à notre avis erronée : 
« mā ǧāʾanī al-faraḥ .. : je n’étais gagné par la joie que .. ». 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 32 (2018) Arabi Oussama, Powers David S. & Spectorsky Susan A. (éd.): Islamic Legal Thought. A Compendium of Muslim Jurists, recensé par Lahcen Daaïf
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 32	 13

cette autre phrase : « Ibn Abī Ḏiʾb (d. 258-9/875-6) 
was a jurist and contemporary of Ibn Ḥanbal’s who 
transmitted a tradition from al-Zuhrī (p. 103) », elle 
témoigne elle-même de la contradiction de ses élé-
ments. En effet, il s’agit d’une coquille, car le Médinois 
Ibn Abī Ḏiʾb, contemporain de Mālik est mort en 
159/776 ; et comme il est déjà mentionné en tant 
que disciple d’al-Zuhrī (m. 124/741-2), il ne saurait 
être en même temps un contemporain d’Ibn Ḥanbal. 
Signalons quelques erreurs d’ordre onomastique : Ibn 
al-Musayyib de préférence à al-Musayyab (p. 88, et 
p. 88 n. 14 ; 95) ; Hušaym b. Bašīr, non Bāšir (p. 87, et 
p. 87, n. 7) ; Ṭāwūs b. Kaysān, non Qaysān (p. 98, n. 52). 

Dans le sixième chapitre (p. 107-120), « al-
Khaṣṣāf », Pater C. Hennigan expose l’essentiel de 
la doctrine juridique et théologique de ce juriste 
ḥanafite sans trop s’attarder sur sa biographie, 
excepté quelques rappels des deux périodes clés de 
sa vie professionnelle en tant que juge et ses démêlés 
avec le pouvoir abbasside en place. Dès l’entrée en 
matière, l’auteur rappelle la spécialité juridique dans 
laquelle il s’est distingué à savoir, la science du droit 
successoral (ʿilm al-farāʾiḍ), avant d’énumérer les 
quatorze ouvrages qui lui sont attribués (p. 107). Les 
passages traduits par l’auteur proviennent d’Aḥkām 
al-waqf d’al-Ḫaṣṣāf dont l’auteur analyse la structure 
du discours légal, et la technique d’articulation portée 
par la dialectique classique de qāla/qultu tout en 
s’interrogeant sur son efficacité et les implications 
argumentatives qui lui sont propres (p. 111-112). 
Dans ce même livre, Hennigan s’emploie à relever 
l’usage que fait al-Ḫaṣṣāf du raisonnement analogique 
(qiyās) et de l’opinion préférentielle (istiḥsān), et à 
signaler dans quels types d’arguments ce dernier y 
recourt. Le qiyās se présente ainsi tantôt sous la 
forme d’un simple argument, tantôt sous celle d’une 
analogie a fortiori, tandis que l’istiḥsān, contrastant 
avec le qiyās, peut traduire l’esprit de la loi ou la stricte 
préférence du juriste (p. 116). Dans certains dialogues 
qāla/qultu, comme le relève ingénieusement l’auteur, 
l’istiḥsān semble remplir la fonction d’une soupape 
de sécurité lorsque l’application du qiyās aboutit à un 
résultat injuste ou insatisfaisant. La dernière section 
de cet article est consacrée à la place d’al-Ḫaṣṣāf dans 
l’école ḥanafite. Si al-Saraḫsī (m. 483/1090 ?) dans son 
al-Mabsūṭ (15) le décrit comme un juriste ḥanafite qui 
s’autorise des ouvertures sur la doctrine de l’imam 
Mālik, Ibn ʿ Ābidīn (m. 1888), dans ses Rasāʾil (16), 
huit siècles plus tard, le range dans la troisième 
catégorie de juristes, à savoir au rang des muǧtahidūn 

(15)  Al-Saraḫsī, Kitāb al-Mabsūṭ, Le Caire, Maṭbaʿat al-saʿāda, 
1324-1331/1906-1913, 30 vol., VII, p. 27-47.
(16)  Ibn ʿ Ābidīn, Rasāʾil, Beyrouth, Muʾassasat Fuʾād, 1978, 2 
vol., I, p. 11-13.

indépendants qui s’investissent dans de nouveaux 
cas d’espèce non traités par les écoles juridiques, tels 
al-Ṭaḥāwī (m. 321/933), al-Bazdawī (m. 482/1089). 
En revanche, s’étonne P. C. Hennigan, Ibn Qutayba 
(m. 276/889) dans al-Maʿārif (17) ne mentionne pas 
al-Ḫaṣṣāf dans sa fameuse liste des gens du raʾy. Mais 
il n’y a pas lieu de s’étonner : cette absence s’explique 
par l’antériorité des juristes figurant dans la liste, à Ibn 
Qutayba, puisqu’ils appartenaient tous au deuxième 
siècle de l’hégire alors qu’al-Ḫaṣṣāf était son contem-
porain (p. 120, n. 72). 

 Le septième chapitre, « Abū Jaʿfar al-Ṭaḥāwī » 
(p. 123-145) – qui forme le premier chapitre de 
la période classique – s’ouvre sur la biographie 
bien fouillée de ce juriste, dans laquelle N. Tsafrir 
expose son parcours de formation et les raisons 
de sa conversion au ḥanafisme, en abandonnant 
le šāfiʿisme, alors majoritaire avec le mālikisme en 
Égypte, puis énumère ses maîtres les plus influents 
dont Aḥmad b. Abī ʿImrān (m. 280/893) et Bakkār b. 
Qutayba (m. 270/883). Pour l’auteur, cette conversion 
d’al-Ṭaḥāwī constitue un tournant décisif non seule�-
ment dans sa vie personnelle, mais aussi au sein de 
la communauté ḥanafite alors minoritaire en Égypte. 
En effet, c’est grâce à al-Ṭaḥāwī et à ses nombreuses 
œuvres traitant de toutes les branches du savoir 
religieux que le ḥanafisme allait gagner ses lettres de 
noblesse dans ce pays, dans la mesure où il sut attirer 
à lui un grand nombre de disciples parmi lesquels on 
compte de brillants savants et des juges célèbres qui 
ont ensuite transmis ses doctrines juridiques et diffu-
sé des hadiths sous son autorité. Une vue d’ensemble 
sur ses œuvres (surtout les Muḫtaṣarāt (abrégés) et 
les Šurūṭ (manuels notariaux)) et les champs qu’elles 
recouvrent permet de le situer dans une période his-
torique à cheval entre l’époque formative et l’époque 
classique.  À la lecture des noms des juristes cités 
par al-Ṭaḥāwī dans son ouvrage Iḫtilāf al-ʿulamāʾ 
(Divergence des savants religieux), on ne peut pas 
ne pas relever au passage que lui non plus ne tient 
pas compte des avis juridiques d’Ibn Ḥanbal, tout 
comme son contemporain al-Ṭabarī (m. 310/923) 
dans son ouvrage Iḫtilāf al-fuqahāʾ (Divergence des 
juristes) qui lui valut la vindicte des ḥanbalites (18). 
Pour illustrer la méthode adoptée par al-Ṭaḥāwī 
dans l’exposition des cas d’espèce dans ses œuvres 
juridiques, N. Tsafrir, qui rappelle que cette méthode 
était empruntée à ses prédécesseurs ḥanafites, pro-
pose la traduction d’un passage du chapitre sur le prix 

(17)  Ibn Qutayba, Kitāb al-Maʿārif, Le Caire, Dār al-Maʿārif, 
1969, p. 676-677.
(18)  Al-Ṭabarī, Iḫtilāf al-fuqahāʾ, éd. F. Kern, réimp. Beyrouth, 
Dār al-kutub al-ʿilmiyya, s.d.[1ère éd. 1902].

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 32 (2018) Arabi Oussama, Powers David S. & Spectorsky Susan A. (éd.): Islamic Legal Thought. A Compendium of Muslim Jurists, recensé par Lahcen Daaïf
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 32	 14

du sang (diya) tiré de son Muḫtaṣar (19) (p. 137). Les 
autres passages traduits par l’auteur en vue d’expli-
citer les principes qui président au classement des 
cas juridiques adopté par les ḥanafites, sont tirés des 
Badāʾiʿ d’al-Kāsānī (20) (p. 138-139), et du Muḫtaṣar 
d’al-Ǧaṣṣāṣ qui est un abrégé de l’Iḫtilāf al-ʿulamāʾ 
d’al-Ṭaḥāwī (p. 140-144) (21). Ainsi, la méthode impli-
cite suivie par ce dernier et par les juristes ḥanafites 
en général, se révèle régie par des règles convention-
nelles qui obéissent à un mécanisme de dérivation 
des cas d’espèce les uns des autres, mécanisme que 
l’auteur a su analyser d’une manière convaincante. 
Une petite coquille à signaler : nikāḥ milk al-yamīn, 
non mulk al-yamīn (p. 128).

M. Bedir, auteur du huitième chapitre, « al-
Ǧaṣṣāṣ » (p. 147-166), introduit son texte par une 
présentation du contexte historique global de 
l’époque de cet auteur, marquée par le déclin du cali-
fat abbasside et l’émergence des pouvoirs non arabes, 
et par la reconnaissance des quatre écoles juridiques. 
Le débat entre les gens du raʾy et les gens du hadith 
était arrivé à son terme durant ce quatrième siècle 
de l’hégire, qui a vu naître également les premiers 
traités aboutis d’uṣūl al-fiqh dont al-Fuṣūl fī al-uṣūl 
d’al-Ǧaṣṣāṣ considéré comme le plus important, 
après la Risāla d’al-Šāfiʿī (p. 151). Comme la plupart 
des ḥanafites, al-Ǧaṣṣāṣ s’est intéressé principalement 
aux sciences juridiques dans ses nombreuses œuvres 
que l’auteur décline en trois catégories : l’œuvre ori-
ginale qu’incarnent les Aḥkām al-Qurʾān et al-Fuṣūl, 
les commentaires tels que le Šarḥ al-Ǧāmiʿ al-kabīr 
d’al-Šaybānī et le Šarḥ Muḫtaṣar d’al-Ṭaḥāwī, et enfin 
les abrégés dont le Muḫtaṣar Iḫtilāf al-ʿulamāʾd’al-
Ṭaḥāwī. Réévaluant la riche production juridique 
et exégétique d’al-Ǧaṣṣāṣ, Bedir en souligne le 
caractère novateur en matière d’uṣūl al-fiqh, et érige 
les Aḥkām al-Qurʾān en modèle original jamais réa-
lisé dans les études coraniques antérieures (p. 155). 
Avant d’aborder le volet des textes traduits, l’auteur 
consacre une section spéciale à la question de l’affi-
liation d’al-Ǧaṣṣāṣ au muʿtazilisme. Contrairement 
à W. Madelung, M. Bernand (non Bernard) qui, s’ali-
gnant sur l’opinion des auteurs muʿtazilites sans les 
soumettre à l’examen critique, le tiennent pour un 
muʿtazilite, Bedir est d’avis qu’en dépit des positions 
théologiques partagées avec les muʿtazilites (dont la 
vision de Dieu), al-Ǧaṣṣāṣ fait partie de ces savants 

(19)  Al-Ṭaḥāwī, Muḫtaṣar, éd. Abū al-Wafāʾ al-Afġānī, Le Caire, 
Maṭbaʿat Dār al-kitāb al-ʿarabī, 1370, p. 236-237.
(20)  Al-Kāsānī, Badāʾiʿ al-ṣanāʾiʿ fī tartīb al-šarāʾiʿ, éd. ʿAlī 
Muḥammad Muʿawwaḍ, Beyrouth, Dār al-kutub al-ʿilmiyya, 
1418/1997, 10 vol., X, p. 399, 401-404. 
(21)  Al-Ǧaṣṣāṣ Muḫtaṣar Iḫtilāf al-ʿulamāʾ, éd. ʿAbd 
Allāh Naḏīr Aḥmad, Beyrouth, Dār al-bašāʾir al-islāmiyya, 
1417/1996, 5 vol., V, p. 125-127, 141, 169, 195.

sunnites d’obédience ḥanafite qui ont accordé dans 
leurs œuvres une large place aux hadiths (p. 156-160), 
et dont l’influence muʿtazilite ne traduit pas systé-
matiquement une stricte appartenance à cette école 
théologique. Le long extrait d’al-Fuṣūl fī al-uṣūl (22) 
traduit par l’auteur (p. 161-166) s’avère un choix 
judicieux en ce qu’il permet de mesurer l’étendue 
des problématiques théoriques abordées par al-
Ǧaṣṣāṣ. Il y est question du statut des avis juridiques 
résultant du raisonnement des juristes muǧtahid-s : 
ont-ils valeur de vérité égale à celle du Coran et 
du hadith, ou relèvent-ils d’une vérité relative ? À 
cette interrogation al-Ǧaṣṣāṣ apporte évidemment 
une réponse qui légitime le juriste dans son rôle de 
muǧtahid en conférant à ses avis juridiques une valeur 
de vérité ultime pour ce qui concerne les questions 
sur lesquelles les sources scripturaires ne se sont pas 
prononcées. Quelques mots translittérés à corriger : 
Ibn ʿ Aqīl, non ʿ Aqil (p. 157, n. 47) ; ḥādiṯa, non ḥadiṯa 
(p. 160) ; bihi, non bih (p. 163) ; ḥaẓruhu, non haẓruhu 
(p. 164).

D. J. Stewart, auteur du neuvième chapitre « al-
Sharīf al-Murtaḍā » (p. 167-210), – le plus long texte 
que renferme ce livre – approche ce personnage 
chiite en cinq sections déclinées dans cet ordre : sa vie 
et son époque, le chiisme imamite sous les Bouyides, 
son savoir, son ouvrage al-Intiṣār (dont l’auteur réus-
sit à situer la date de rédaction approximativement 
entre 417-420/1026-1029) (23), et enfin les questions 
juridiques dites de Mayyāfāriqīn. L’ascendance alide 
d’al-Murtaḍā, le haut rang de sa famille et le prestige 
dont celle-ci jouissait auprès des autorités bouyides a 
retenu l’attention de D. J. Stewart qui en retrace l’his-
toire en nous faisant connaître le rôle influent d’al-
Murtaḍā lui-même au sein de ce pouvoir politique ; 
un rôle qui n’avait d’égal que celui de deux autres 
autorités religieuses duodécimaines : son maître al-
Šayḫ al-Mufīd (m. 413/1022) et son disciple et col-
lègue al-Šayḫ al-Ṭūsī (m. 460/1067) (p. 169). Dans le 
cadre du débat entre sunnites et chiites, qui atteignait 
son paroxysme à cette époque, l’auteur souligne la 
prédominance de l’engagement entier d’al-Murtaḍā 
pour la cause chiite en sa qualité de juriste et chef 
de file de cette communauté. L’auteur a bien cerné 
le but principal que visait ce dernier et auquel il avait 
consacré toute sa carrière, sa pensée religieuse et 
même sa fortune, accumulée au sein de sa famille 
depuis plusieurs générations : la légitimité de l’école 
ǧaʿfarite – nom sous lequel on désignait alors l’école 
juridique duodécimaine dont il se revendiquait – qui 

(22)  Al-Ǧaṣṣāṣ, al-Fuṣūl fī al-uṣūl, Koweït, Wizārat al-awqāf wa-
l-Šuʾūn al-islāmiyya, 1414/1994, 4 vol., IV, p. 295-303.
(23)  Al-Murtaḍā, al-Intiṣār, éd. Muḥammad Riḍā al-Ḫarsān, 
Beyrouth, Dār al-aḍwāʾ, 1985.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 32 (2018) Arabi Oussama, Powers David S. & Spectorsky Susan A. (éd.): Islamic Legal Thought. A Compendium of Muslim Jurists, recensé par Lahcen Daaïf
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 32	 15

devait être reconnue au même titre que les écoles 
juridiques sunnites parmi lesquelles on comptait 
à cette époque le ẓāhirisme et les ǧarīrisme (d’Ibn 
Ǧarīr al-Ṭabarī). Les œuvres d’al-Murtaḍā traitent 
principalement du droit et de la méthodologie du 
droit (uṣūl al-fiqh), dont une grande partie consiste 
en fatāwā, responsa qu’il était amené à délivrer 
verbalement ou par écrit à des fidèles chiites qui 
lui adressaient leurs questions, par correspondance 
épistolaire, de Syrie, d’Iraq, d’Iran et d’ailleurs. Parmi 
ces fatāwā, Stewart apporte un soin particulier à 
l’étude de celles associées à la ville de Mayyāfāriqīn 
(Silvan, en Turquie actuelle), qui furent adressées à un 
requérant anonyme qui estimait les conseils religieux 
appropriés en matière de droit musulman, difficiles 
d’accès pour les musulmans, résidant comme lui, à 
Mayyāfāriqīn, ville qui se trouvait à la lisière de l’Em-
pire byzantin chrétien, loin des principaux centres 
d’enseignement islamique. Les sujets abordés dans 
ces fatāwā ne sont pas seulement d’ordre juridique 
et théologique, mais touchent aussi aux points de 
divergence avec les sunnites (mariage temporaire 
(p. 206) ; le Coran est qualifié de mafʿūl (fait), au lieu 
de maḫlūq (créé) (p. 208)). Ces fatāwā jettent ainsi 
une nouvelle lumière sur la nature des rapports entre 
ces deux grandes communautés de l’islam à cette 
époque, comme l’a très bien noté Stewart qui en a 
proposé une traduction intégrale, soit soixante-six 
fatāwā, précédées chacune de leur question (p. 195-
210) (24). La contribution de l’auteur en termes de 
traduction ne se limite pas seulement à ce long et 
déjà difficile texte d’al-Murtaḍā, puisqu’il lui en a 
traduit un autre, soit l’introduction de ce dernier à 
son livre al-Intiṣār (25) qui a pour objet la justification 
des décisions juridiques des imams (p. 188-195). 

Le dixième chapitre, « Ibn Ḥazm al-Qurṭubī » 
(p. 211-238), par S. Kaddouri mérite bien évidem-
ment toute sa place dans cette monographie dédiée 
à la pensée juridique musulmane, en tant que repré-
sentant de l’école ẓāhirite, à défaut d’un chapitre sur 
le fondateur du ẓāhirisme Dāwud b. ʿAlī al-Ẓāhirī 
(m. 272/885 ?). On saura gré à l’auteur d’avoir abon-
damment usé de références autres qu’anglaises, ara-
bes, françaises et espagnoles pour rédiger cet article 
à la hauteur de ce personnage singulier qu’était Ibn 
Ḥazm. Rappelant tout d’abord les principales sources 
qui consacrent une notice biographique à Ibn Ḥazm, 
Kaddouri soulève la question du nombre des écrits 

(24)  Dans al-Murtaḍā, Rasāʾil al-Šarīf al-Murtaḍā, éd. al-Sayyid 
Aḥmad al-Ḥusaynī et al-Sayyid Mahdī Raǧāʾī (non Raǧāʿī, bibli-
ographie p. 557), Qom, Dār al-Qurʾān al-Karīm, 1984, 4 vol., I, 
p. 271-306 « Ǧawābāt [al-Masāʾil] al-Mayyāfāriqīyāt ». L’ajout 
d’[al-Masāʾil] entre crochets par l’auteur est inutile.
(25)  Al-Murtaḍā, al-Intiṣār, p. 1-7.

de ce dernier (estimé à 400 tomes), à laquelle il tente 
d’apporter une réponse en se référant aussi bien aux 
sources précédemment évoquées qu’aux propres 
œuvres d’Ibn Ḥazm (p. 211-213). L’origine persane 
de ce dernier est évoquée comme une indication 
vraisemblable, mais sans conséquences directes sur 
sa vie professionnelle, ni sur ses choix politiques et 
idéologiques. Mis à part quelques démêlés avec cer-
taines autorités politiques, l’essentiel de la biographie 
de ce savant andalou, que l’auteur qualifie à juste 
titre de second fondateur du ẓāhirisme, est traité à 
travers les repères suivants : son enfance, sa période 
de formation puis d’enseignement, ses principaux 
déplacements et débats engagés notamment contre 
les mālikites après sa conversion au šāfiʿisme (p. 213-
221). Et, pour mieux exposer les idées maîtresses d’Ibn 
Ḥazm en matière de fiqh et ses fondements, Kaddouri 
se réfère à ses deux ouvrages principaux, soit al-Iḥkām 
fī uṣūl al-aḥkām (26) (p. 224-229) et al-Muḥallā (27) 

(p. 229-238). Du premier, il extrait les principes 
fondamentaux du ẓāhirisme selon Ibn Ḥazm, les 
arguments rationnels et traditionnels qu’il met en 
avant pour révoquer en doute, d’une part tous types 
de consensus (iǧmāʿ), excepté celui des compagnons 
du prophète, et, d’autre part, l’argument a contrario 
(dalīl al-ḫiṭāb) et le raisonnement analogique (p. 225-
229). Du second, il tire quatre passages relatifs à des 
questions juridiques dont il propose une traduction 
partielle. Ces passages traitent respectivement du 
statut du fidèle qui n’accomplit pas les prières cano-
niques à l’heure prescrite, du rejet par Ibn Ḥazm de 
la prohibition du chant et de la musique en islam, du 
droit de la femme et de l’esclave à occuper la fonction 
de juge, et, enfin, de la garde des enfants (p. 231-237). 
Bien que ce ne soit pas à Kaddouri de relever ce 
point, on notera, comme nous l’avons signalé avec 
al-Ṭaḥāwī précédemment, que seules trois écoles 
juridiques sunnites sont concernées par les débats 
d’Ibn Ḥazm (toutes, à l’exclusion du hanbalisme). 

Osman Taştan, dans le onzième chapitre, « al-
Sarakhsī » (p. 239-259), consacre les premières 
pages à la biographie de ce juriste ḥanafite en se 
focalisant d’emblée sur ses maîtres et ses disciples 
pour mettre ensuite l’accent sur son rang de juriste 
ḥanafite le plus important de l’époque classique 
après al-Qudūrī (m. 428/1037). Il passe en revue 
les différentes raisons contradictoires, tantôt poli-
tiques, tantôt religieuses que les sources narratives 

(26)  Ibn Ḥazm, al-Iḥkām fī uṣūl al-aḥkām, éd. Aḥmad 
Muḥammad Šākir, Beyrouth, Dār al-āfāq al-Ǧadīda, 1980, 8 
tomes en 2 vol.
(27)  Ibn Ḥazm, al-Muḥallā bi-l-āṯār, éd. ʿAbd al-Ġaffār 
Sulaymān al-Bindārī, Beyrouth, Dār al-kutub al-ʿilmiyya, 1988-
1989, 12 vol.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 32 (2018) Arabi Oussama, Powers David S. & Spectorsky Susan A. (éd.): Islamic Legal Thought. A Compendium of Muslim Jurists, recensé par Lahcen Daaïf
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 32	 16

avançaient pour justifier sa mise en prison par Khan 
Šams al-Mulk (p. 241-242). Quoique séduisante, la 
raison d’ordre théologique avancée par Schacht, 
reste, d’après Taştan, une conjecture infondée dans 
la mesure où elle ne figure dans aucune source. 
Les principaux ouvrages d’al-Saraḫsī se trouvent 
être, dans leur grande majorité, des commentaires 
systématiques des œuvres majeures du ḥanafisme, 
dont les trois suivants : al-Mabsūṭ, al-Uṣūl (28) et 
Šarḥ al-Siyar al-kabīr (29) auraient été rédigées par 
lui pendant les 14 ans de son emprisonnement (de 
466/1074 à 480/1088), information que conteste 
Schacht qui suggère que ses disciples l’auraient aidé 
à avoir accès aux sources ḥanafites qu’il commentait, 
car, selon lui, il ne pourrait pas les avoir toutes en 
mémoire. Chacun de ces trois ouvrages a fait l’objet 
d’une présentation succincte dans laquelle Taştan 
rend compte de la valeur de leur contenu comme 
des conditions historiques dans lesquelles elles ont 
vu le jour. Il y expose aussi la méthode suivie par 
al-Saraḫsī, qu’il étaye avec des passages tirés de ces 
mêmes ouvrages et traduits évidemment en anglais 
(p. 245-251). Cependant, dans la section consacrée 
proprement à la traduction (p. 252-259), tous les 
textes sélectionnés par Taştan sont tirés d’un seul 
et même livre d’al-Saraḫsī, al-Uṣūl et portent sur : 
1) les qualités requises chez un faqīh (p. 252) ; 2) la 
récitation coranique en langue étrangère (persan 
en l’occurrence) pendant les prières canoniques, 
que tolère Abū Ḥanīfa, mais non ses deux grands 
disciples (p. 253-254) ; 3) la notion de l’inimitabilité 
du Coran et sa transmission par un grand nombre 
de transmetteurs (tawātur) (p. 254) ; 4) la validité de 
la transmission du Coran par une personne qui n’en 
comprend pas le sens (p. 256) ; 5) la récitation de la 
basmala à haute voix dans les prières canoniques 
(p. 257) ; 6) l’addition selon la recension coranique 
d’Ibn Masʿūd, du mot “mutatābiʿāt” (trois jours 
consécutifs), dans le verset d’expiation du serment 
rompu, doit être observée dans la pratique cultuelle 
bien que non récitée. Ces quelques erreurs que nous 
signalons ne sont pas reprises par l’auteur ailleurs 
dans cet article : Brockelman pour Brockelmann 
(p. 241) ; Le grand livre de la conduite de l’état pour 
État (p. 248) ; Hugo Grotious pour Grotius (p. 249).

Le douzième chapitre consacré à « Abū Ḥāmid 
al-Ghazālī » (p. 261-293), par Ebrahim Moosa, nous 
livre une étude sur ce personnage clé de la pensée 
musulmane presque sous toutes ses facettes. Avant 

(28)  Al-Saraḫsī, Uṣūl al-Saraḫsī, éd. Abū al-Wafāʾ al-Afġānī, 
Beyrouth, Dār al-maʿrifa, 1973, 2 vol.
(29)  Al-Saraḫsī, Šarḥ al-Siyar al-kabīr, éd. Ṣalāḥ al-Dīn al-
Munaǧǧid et ʿAbd al-ʿAzīz Aḥmad, Le Caire, Maṭbaʿat Šarikat 
(non Širkat) al-iʿlānāt al-Šarqiyya, 1971-1972, 5 vol. 

de nous dépeindre en quelques pages (p. 261-263), 
les grandes lignes de la pensée d’al-Ġazālī dans les 
divers domaines du savoir de son époque, E. Moosa 
rappelle à juste titre que l’affirmation nietzschéenne 
selon laquelle toute philosophie est une biographie 
latente de son auteur, s’applique tout singulièrement 
à al-Ġazālī. La situation historique, marquée par une 
instabilité politique et des troubles religieux dans 
lesqueles le rôle du mouvement ismaélien était 
déterminant, est décrite en rapport avec le parcours 
éducatif d’al-Ġazālī qui en effectua l’essentiel (jusqu’à 
ses vingt ans) dans sa ville natale, Ṭūs, avant de le 
poursuivre dans la ville de Ǧurǧān, et enfin à Nīsābūr 
dans la fameuse medersa al-Niẓāmiyya où il eut pour 
maître Abū al-Maʿālī al-Ǧuwaynī (m. 478/1085) 
qui forma sa pensée. Contrairement à certains 
chercheurs occidentaux, l’auteur ne conteste pas la 
véracité de l’anecdote selon laquelle al-Ġazālī aurait 
été dévalisé par des brigands dont il aurait supplié le 
chef de lui restituer ses cahiers de notes qu’il prisait 
tant, et qu’il aurait tiré de cette expérience l’ensei-
gnement qui consiste à tout mémoriser pour ne 
plus jamais être dépossédé de son savoir. Si al-Ġazālī 
n’appartenait pas au cercle des membres rapprochés 
du grand vizir Niẓām al-Mulk (m. 485/1092), il ne faut 
pas en conclure pour autant, écrit E. Moosa, qu’il 
n’était pas proche du cercle des membres décideurs. 
On aurait aimé savoir en quoi consiste exactement 
la différence entre les deux cercles, dont on perçoit 
à peine la nuance de pouvoir susceptible de les 
départager en termes de nature, mais non de degré. 
Sans s’étendre davantage sur le sujet, l’auteur note, en 
outre, qu’al-Ġazālī n’était pas naïf en politique, et ses 
pensées en la matière prouvent qu’il avait acquis des 
compétences dans ces milieux de pouvoir seljukides. 
D’après l’auteur, la participation d’al-Ġazālī au renou-
vellement du regard sur le droit musulman procède 
de la suprématie revendiquée pour l’école šāfiʿite 
(p. 271-273), de son rôle vivificateur de cette école 
(p. 273-276), de l’intégration des valeurs morales et 
éthiques dans le droit dont témoigne entre autre son 
œuvre Iḥyāʾ ʿulūm al-dīn (p. 276-278), de l’essentia-
lisation des buts (maqāṣid) de la šarīʿa (p. 278-280), 
et enfin de la défense de l’autorité de la raison contre 
l’imitation servile (taqlīd) comme il en a fait état 
dans son Mīzān al-ʿamal (30) dont un court extrait 
est traduit par l’auteur (p. 280-282). En guise de choix 
de traduction, E. Moosa propose un long chapitre de 
dix pages denses d’al-Mustaṣfā (31), dédié au taqlīd 

(30)  Al-Ġazālī, Mīzān al-ʿamal, éd. Maḥmūd Bīǧū, Damas, Dār 
al-taqwā, 1428/2008, p. 165.
(31)  Al-Ġazālī, al-Mustaṣfā min ʿilm al-uṣūl, éd. Ḥamza 
b. Zuhayr Ḥāfiẓ, Médine, Šarikat al-Madīna al-munawwara 
li-l-ṭibāʿa wa-l-našr, 1413/1993, 4 vol., IV, p. 139-156.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 32 (2018) Arabi Oussama, Powers David S. & Spectorsky Susan A. (éd.): Islamic Legal Thought. A Compendium of Muslim Jurists, recensé par Lahcen Daaïf
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 32	 17

que combat al-Ġazālī (p. 284-293). Deux translittéra-
tions erronées sont à signaler : al-Ǧuḏūr al-taʾrīḫiyya 
li-azmat, non al-Ǧuẓūr [..] li-ʿazmat (p. 268, n. 21 et 
bibio. p. 541), et, dans toutes les notes infrapaginales, 
l’auteur mentionne systématiquement Ibn al-Ǧawzī 
sous le nom d’al-Ǧawzī.

Le treizième chapitre, « Ibn Rush al-Jadd » 
(p. 295-322), est l’œuvre de D. Serrano Ruano, la spé-
cialiste incontestée de ce grand juriste mālikite anda-
lou. Avant d’aborder la biographie et la formation 
intellectuelle d’Ibn Rušd, elle insiste sur les mérites de 
ce dernier comme sur sa place éminente en tant que 
juriste et uṣūlite mālikite, au même titre que ses pairs 
andalous tels Abū al-Walīd al-Bāǧī (m. 474/1081), 
Ibn ʿAbd al-Barr (m. 463/1071) et son disciple Abū 
Bakr Ibn al-ʿArabī (m.  543/1148.). Elle a consacré 
au préalable une section à l’étude des chroniques 
historiques et des sources narratives qui lui ont fourni 
l’essentiel de la matière biographique pour rédiger 
cet article (p. 296-297). L’une des informations qui ne 
passent pas inaperçues dans cette étude et à laquelle 
l’auteur s’était déjà attelée dans une publication à 
part32, est la thèse des origines juives de la famille 
d’Ibn Rušd, imputée à al-Marrākušī (m 703/1303) 
et al-Maqqarī (m. 1041/1632). Cette thèse semble 
se renforcer, d’après D. Serrano Ruano, si l’on tient 
compte de la disgrâce dont a fait l’objet sous les 
Almohades, le petit-fils de ce dernier, le philosophe 
Ibn Rušd al-Ḥafīd (m. 595/1198). Cette disgrâce s’est 
traduite par un exil à Lucena, une cité proche de 
Cordoue, qui abritait une population essentiellement 
juive, connue pour ses écoles rabbiniques. Il faut 
reconnaître à l’auteur un souci constant de minutie et 
de détail dont elle a fait preuve tout au long de cette 
étude. Elle a su approcher, en effet, la personnalité 
d’Ibn Rušd sous plusieurs angles différents : en tant 
que juge, jurisconsulte, et maître-enseignant doué 
d’un sens de pédagogie auquel étaient sensibles 
quasiment tous les savants qui l’ont côtoyé, et qui se 
manifeste ostensiblement dans ses nombreux écrits, 
notamment dans al-Bayān wa-l-taḥṣīl33. À travers 
des passages-témoins extraits de ce livre, D. Serrano 
Ruano s’est évertuée à relever l’originalité de méthode 
dont témoigne d’Ibn Rušd dans son commentaire 
de la Mudawwana de Saḥnūn et de la ʿUtbiyya ou 
Mustaḫraǧa d’Abū ʿAbd Allāh al-ʿUtbī (m. 255/869) 
(p. 311-312). Ses nombreuses fatwā-s auxquelles 

(32)  L’auteur a déjà consacré à cette question un article intitulé : 
« Explicit cruelty, implicit compassion : Judaism, forced conversi-
ons and the genealogy of the Banū Rushd », Journal of Medieval 
Iberian Studies, 2 (2010), p. 217-223.
(33)  Ibn Rušd, al-Bayān wa-l-taḥṣīl wa-l-šarḥ wa-l-tawǧīh wa-l-
taʿlīl fī masāʾil al-Mustaḫraǧa, éd. Muḥammad Ḥaǧǧī (non Ḥiǧǧī), 
Beyrouth, Dār al-Ġarb al-islāmī, 1988, 19 vol. + 3 vol. d’index.

elle accorde une importance primordiale s’avèrent 
des exemples prototypes de sa pensée juridique 
atteignant un niveau de maturité patent dans son 
al-Bayān et ses Muqaddamāt. Sur la base de quelques 
extraits traduits de ses fatwā-s relativement à des 
questions d’ordre théologique (p. 312-314), mystique 
(p. 314-315) et juridique (p. 315-316), D. Serrano 
Ruano s’est efforcée de nous fournir un aperçu de 
cette maturité. Elle a conclu au rôle décisif d’Ibn Rušd 
al-Ǧadd dans le développement de l’école mālikite 
en rendant accessible au plus grand nombre, grâce 
à ses commentaires ordonnés et pédagogiquement 
structurés, les travaux juridiques de ses devanciers 
mālikites. À cette conclusion vient s’ajouter un 
appendice bien documenté sur l’œuvre d’Ibn Rušd, 
qui clôt cette étude (p. 310-322). La qualité de cet 
article s’illustre dans l’abondance de ses notes infra-
paginales aussi bien que dans ses nombreux passages 
translittérés presque systématiquement après chaque 
traduction ou morceau de traduction. On notera 
qu’en dépit de cette quantité impressionnante de 
termes translittérés, on ne déplore qu’une insigni-
fiante erreur que voici : yulǧiʾūn ilay-hi pour yalǧaʾūn 
ilay-hi (p. 301). 

C. GÓmez-Rivas nous renseigne sur l’essentiel, à 
savoir sur la vie et l’œuvre du « Qāḍī ʿIyāḍ » (p. 323-
338), qui constitue le quatorzième chapitre de ce 
livre. En trois sections intitulées respectivement : 
la vie, le savoir, traduction et analyse d’un passage 
de Tartīb al-Madārik, l’auteur se propose de nous 
livrer les points cruciaux qui ont jalonné sa vie et 
les grandes lignes qui ont marqué sa pensée reli-
gieuse et politique. Ses origines yéménites ont été 
évoquées avec d’amples détails sur sa généalogie en 
sa qualité de descendant d’une lignée de la noblesse 
savante arabe. Ses principaux maîtres aussi bien au 
Maghreb où il eut pour maître le juge Abū ʿAbd 
Allāh al-Tamīmī (m. 505/1111), qu’en Andalousie 
vers laquelle il entreprit plusieurs voyages (riḥla), et 
en Orient pendant son long voyage de pèlerinage. 
L’auteur ne fait mention que de ses maîtres les plus 
célèbres comme Ibn Rušd al-Ǧadd et Ibn Ḥamdīn 
(m. 508/1114), mais relève qu’à son époque les 
savants d’Andalousie venaient en masse s’installer au 
Maghreb fuyant la pression croissante des royaumes 
chrétiens d’Espagne (p. 325). Les relations du Qāḍī 

ʿIyāḍ avec les Almoravides ont connu des jours 
heureux sous Ibn Tāšafīn (l’auteur opte pour l’ortho-
graphe Tāšufīn), avant qu’il ne tombe en disgrâce 
sous l’émir de l’Andalousie Tāšafīn b. ʿAlī. Il regagna 
de nouveau l’estime de cette dynastie pendant le 
bref règne d’Ibrāhīm b. Tāšafīn qui le nomma juge 
de Ceuta. Le mystère entourant sa mort a beaucoup 
intrigué GÓmez-Rivas qui a cherché à faire la lumière 
entre la part historique et la part légendaire dans les 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 32 (2018) Arabi Oussama, Powers David S. & Spectorsky Susan A. (éd.): Islamic Legal Thought. A Compendium of Muslim Jurists, recensé par Lahcen Daaïf
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 32	 18

versions différentes, voire contradictoires qu’en pro-
posent les auteurs comme Ibn Ḫaldūn (m. 808/1406), 
al-Bunnāhī (ou al-Nubāhī (34), m. 793/1391 ?), Ibn 
Farḥūn (m. 799/1397). En effet, il est tantôt exécuté 
par ordre intime d’Ibn Tūmart, en raison de sa sup-
posée pratique secrète du judaïsme, tantôt mort 
soudainement dans son bain à Marrakech où il était 
en exil, tombant ainsi sous la malédiction qu’aurait 
prononcée al-Ġazālī (m. 505/1111) à son encontre 
pour avoir été l’un des instigateurs de l’autodafé de 
son œuvre Iḥyāʾ ʿulūm al-dīn (p. 326-327). De toute 
sa riche production littéraire, c’est sans conteste son 
Tartīb al-Madārik (35) qui demeure le plus important 
en tant que source biographique. C’est pour cette 
raison d’ailleurs que l’auteur en traduit un long 
extrait dans lequel Qāḍī ʿIyāḍ soutient avec force 
arguments que la pratique de Médine (ʿamal ahl 
al-Madīna) mérite bel et bien d’être une source du 
droit (p. 332-338).

Bien que sa naissance eût lieu exactement un 
siècle après la mort d’al-Ġazālī (m. 505/1111), al-
Āmidī (m. 631/1233) se considérait comme l’héritier 
de la pensée religieuse de ce dernier, commence par 
signaler Bernard G. Weiss, dans le quinzième chapitre 
intitulé « Sayf al-Dīn al-Āmidī » (p. 339-351). Partant 
d’un rêve d’al-Āmidī qui se serait vu s’introduisant 
dans la maison d’al-Ġazālī au milieu de laquelle la 
dépouille de celui-ci gisait dans un cercueil ouvert, 
pour lui poser un baiser sur le front, l’auteur nous met 
en présence de l’attachement qu’éprouvait al-Āmidī 
pour al-Ġazālī auquel il s’identifiait par-delà un siècle 
d’écart qui les séparait. Son œuvre maîtresse Kitāb 
al-Iḥkām fī uṣūl al-aḥkām (36) en est la preuve patente, 
en ce qu’il se réfère abondamment à l’ouvrage d’al-
Ġazālī, al-Mustaṣfā min ʿilm al-uṣūl (37). En cinq 
grandes étapes liées à ses déplacements, B. G. Weiss 
parvient à nous faire connaître al-Āmidī dans ses 
années de formation et d’enseignement, comme dans 
ses rapports aux diverses autorités politiques de son 
époque. La première étape est celle de son enfance 

(34)  Toutes les éditions arabes vocalisent le nom de cet 
auteur al-Nubāhī tandis que les études occidentales le men-
tionnent tantôt al-Bunnāhī tantôt al-Nubāhī. Voir l’article de 
Benchrifa, « Al-Bunnāhī lā al-Nubāhī », Maǧallat al-Akādīmiyya, 
Akādīmiyyat al-Mamlaka al-maġribiyya, Rabat, 13 (1988).
(35)  Qāḍī ʿIyāḍ, Tartīb al-madārik wa-taqrīb al-masālik li-
maʿrifat aʿlām maḏhab Mālik, éd. Aḥmad Bakīr Maḥmūd, 
Beyrouth, Dār maktabat al-ḥayāt/Tripoli, Dār maktabat al-fikr, 
1387/1967, 4 vol.
(36)  Il existe plusieurs éditions, l’auteur ne mentionne que celle 
du Caire, la plus ancienne, Maṭbaʿat al-maʿārif, 1914. Voir par 
exemple al-Āmidī, Kitāb al-Iḥkām fī uṣūl al-aḥkām, éd. ʿAbd al-
Razzāq ʿAfīfī, Beyrouth/Damas, al-Maktab al-islāmī, 1424/2003, 
4 vol. ; ibid, éd. Sayyid al-Ǧamīlī, Beyrouth, Dār al-kitāb al-ʿarabī, 
1414/[1993].
(37)  Voir supra note 31.

et de son adolescence dans sa ville natale, Āmid, où 
il reçut une éducation de base à savoir la mémori-
sation du Coran et du manuel juridique ḥanbalite. 
Pendant la deuxième étape, qui correspond à son 
installation à Bagdad (la plus longue qui dura 28 ans), 
on apprend qu’après sa formation en hadith en tant 
que ḥanbalite, il s’était peu à peu converti au šāfiʿisme 
sous l’influence de l’uṣūlite et surtout controversiste 
(munāẓir) Ibn Faḍlān (m. 595/1199). La troisième 
étape, celle de la période la plus féconde, passée 
au Caire, pendant laquelle sa notoriété d’uṣūlite et 
controversiste hors-pair était connue de tous et lui 
valut des ennemis déclarés dans les milieux savants 
qui ne s’étaient pas fait faute de légitimer sa mise à 
mort (p. 343). La quatrième et la dernière étape, qui 
correspondent à la période de cinq années à Hama 
sous la protection des Ayyoubides, et à la dernière 
période de sa vie passée à Damas où, invité par le 
gouverneur ayyoubide al-Malik al-Muʿaẓẓam, il eut 
la charge d’administrer la madrasa al-ʿAzīziyya et 
où il rédigea son fameux al-Iḥkām qu’il résuma dans 
Muntahā al-sūl fī ʿilm al-uṣūl (38). B.G. Weiss a eu rai-
son de consacrer une section entière (p. 345-348) à 
al-Iḥkām pour en exposer la structure et le contenu 
d’une part, et montrer le haut niveau de la dialectique 
qui y est observée de l’autre. L’auteur a fait preuve 
d’un talent pédagogique indéniable en mettant en lu-
mière les règles qui sous-tendent le mécanisme com-
plexe d’arguments et contre-arguments en œuvre 
dans la discipline des uṣūl telle qu’elle est réévaluée 
par al-Āmidī. Dans la section réservée à la traduction 
(p. 348-351) des extraits tirés du Muntahā al-sūl (non 
al-ṣūl, erreur qui apparaît une seule fois dans le corps 
du texte (p. 346)), l’auteur ne mentionne nulle part 
les numéros de pages de l’édition utilisée. Nous avons 
localisé ces pages (p. 82-83) dans une autre édition 
d’al-Muntahā (39). Quoique riche et méthodiquement 
construit, cet article manque, hélas, cruellement de 
références, y compris celles d’al-Āmidī que l’auteur a 
volontairement omises. Dans la dizaine de note de 
bas de pages que compte cet article, l’auteur ne se 
réfère à aucune étude. 

Les premières lignes introductives de Mahammad 
Khalid Masud au seizième chapitre, « Abū Isḥāq 
al-Shāṭibī », concentrent l’essentiel à savoir sur ce 
juriste andalou de Grenade du viiie/xive siècle et sa 
doctrine juridique relative aux buts de la loi religieuse 

(38)  B.G. Weiss cite uniquement l’édition suivante : Kitāb 
Muntahā al-sūl fī ʿilm al-uṣūl, Le Caire, Maṭbaʿat Muḥammad 

ʿAlī Ṣubayḥ, 19 ? (sic)
(39)  Al-Āmidī, Kitāb Muntahā al-sūl fī ʿ ilm al-uṣūl, suivi du Taḥṣīl 
al-maʾmūl min ʿilm al-uṣūl, d’Abū al-Ṭayyib Ṣiddīq al-Qannūǧī, 
éd. Aḥamd Farīd al-Mazīdī, Beyrouth, Dār al-kutub al-ʿilmiyya, 
1424/2003, p. 82-83.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 32 (2018) Arabi Oussama, Powers David S. & Spectorsky Susan A. (éd.): Islamic Legal Thought. A Compendium of Muslim Jurists, recensé par Lahcen Daaïf
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 32	 19

(Maqāṣid al-šarīʿa) (40). Le contexte historico-poli-
tique est relaté dans la première section où l’auteur a 
mis l’accent sur les troubles politiques qui ont marqué 
Grenade sous les Naṣrides, et les rapports conflictuels 
avec les chrétiens du Nord (p. 354). La formation d’al-
Šāṭibī est due à de nombreux maîtres en diverses dis-
ciplines en sciences religieuses et en littérature, sans 
qu’il n’ait vraisemblablement jamais eu à quitter sa 
ville natale de Grenade. Et, pour ne s’en tenir qu’aux 
plus célèbres d’entre eux, on mentionnera le fameux 
théoricien du droit et grammairien Abū ʿ Alī Manṣūr 
al-Zawāwī (m. après 770/1368), le théologien et philo-
sophe al-Šarīf al-Tilimsānī (m.  771/1369) et le juriste 
Abū ʿAbd Allāh al-Maqqarī al-Ǧadd (m. 759/1358). 
Celui-ci, bien que mālikite, contribua à la diffusion 
des principes de la théorie du droit šāfiʿite à Grenade, 
et amena al-Šāṭibī, grâce à son soufisme, à distinguer 
entre les concepts légaux et moraux (p. 357). L’auteur 
relate également ses compétences de controversiste 
qui eut à se confronter en débat public, à de redou-
tables juristes très hostiles à ses théories sur la bidʿa. 
L’originalité du raisonnement juridique d’al-Šāṭibī se 
reflète, d’après M. Kh. Masud, dans ses fatwas, telle 
celle par exemple, où il valide la taxe imposée par 
le sultan de Grenade dans le but d’ériger un mur 
autour de la ville. S’opposant à la fatwa d’Ibn Lubb 
(m. 782/1380) qui estimait cette taxe non conforme 
à la šarīʿa, al-Šāṭibī la justifiait sur la base de l’intérêt 
collectif (maṣlaḥa) (p. 359). L’auteur expose ensuite, 
dans une section à part, la doctrine des buts ou objec-
tifs de la šarīʿa, développée par al-Šāṭibī tout au long 
de sa vie. Il en résume la teneur en cinq perspectives : 
la maṣlaḥa, la responsabilité, la capacité humaine, 
l’intérêt personnel et l’obéissance (p. 361), qu’il 
soumet ensuite à l’étude à grand renfort d’exemples 
et d’illustrations (p. 361-364). Outre les Maqāṣid al-
šarīʿa, le nom d’al-Šāṭibī est associé à la lutte contre 
l’innovation blâmable (bidʿa), à laquelle il a consacré 
son œuvre majestueuse al-Iʿtiṣām. Au regard de 
l’intérêt excessif que portent les salafistes à cette 
œuvre, l’auteur tient à souligner que l’image qu’ils se 
font de l’auteur dans cette perspective, est erronée. 
La preuve en est qu’il rédigea al-Iʿtiṣām d’abord pour 
se défendre lui-même contre ses détracteurs qui 
l’accusaient d’innover en religion, et ensuite pour leur 
retourner l’accusation en cernant de près tous les 
types de bidʿa. En mettant en garde contre les effets 
funestes de toutes les innovations, al-Šāṭibī cibla 
notamment celles que ses accusateurs assimilaient à 

(40)  L’auteur renvoie à son étude Shāṭibī’s Philosophy of Islamic 
Law que l’on a oublié de faire figurer dans la bibliographie géné-
rale (p. 550). Il s’agit vraisemblablement de celle-ci : Mahammad 
Khalid Masud, Shāṭibī’s Philosophy of Islamic Law, Islamabad, The 
Islamic Research Institute, 1995.

des pratiques orthodoxes (l’auteur en énumère une 
dizaine (p. 367)). Si l’extrait d’al-Iʿtiṣām que propose 
l’auteur en traduction (p. 368-373) donne la mesure 
de l’étendue de la question de la bidʿa, il dévoile en 
même temps la rigueur de la méthode et la finesse 
de l’analyse chez al-Šāṭibī. 

David S. Powers, l’auteur du dix-septième cha-
pitre dédié à « Aḥmad al-Wansharīsī » (p. 375-399), 
s’est concentré presque exclusivement sur le fameux 
ouvrage de ce dernier, al-Miʿyār (41) et les fatwas qu’il 
renferme, relativement au statut des synagogues en 
pays d’Islam. Une brève présentation liminaire de la 
biographique de ce juriste mālikite maghrébin nous 
est proposée en deux pages (p. 375-376). On y ap-
prend qu’il reçut son éducation religieuse principale-
ment à Tlemcen où il enseigna le mālikisme et occupa 
la charge de muftī jusqu’en 874/1469, date à laquelle 
il dut fuir le sultan de cette ville pour aller s’installer à 
Fez sous les Waṭṭāsides où il poursuivit son enseigne-
ment et occupa également la chaire de muftī. L’auteur 
propose ensuite une liste des œuvres d’al-Wanšarīsī 
qu’il répartit en quatre catégories selon qu’elles sont 
éditées, lithographiées, encore à l’état de manuscrit 
ou perdues (p. 377-378). La suite de l’article traite du 
Miʿyār, œuvre maîtresse d’al-Wanšarīsī, dans laquelle 
celui-ci recueillit un florilège de fatwas estimées à 
plus de 5 000, et qui furent délivrées par des centaines 
de juristes du Maghreb, et plus de cinq cents origi-
naires d’al-Andalus. Les raisons historiques (notam-
ment la chute du royaume naṣride qui s’annonçait) 
et personnelles (la conscience qu’avait al-Wanšarīsī 
de l’utilité de ces fatwas pour ses contemporains) qui 
ont présidé à la composition de cette œuvre se sont 
avérées les mêmes pour nombre de juristes de cette 
période tels Abū al-Qāsim al-Burzulī (m. 841/1438) 
avec son Ǧāmiʿ masāʾil al-aḥkām (42), et Abū 
Zakariyyāʾ Yaḥyā al-Maġīlī (m. 883/1478) disciple 
d’al-Wanšarīsī, avec son al-Durar al-Maknūna (non 
al-Maknūnā p. 383) et dans biblio. p. 549) fī nawāzil 
Māzūna (43). Avant de passer à la traduction des trois 
extraits du commentaire d’al-Wanšarīsī (p. 386-391) 
dans al-Miʿyār, qui traitent du statut de la synagogue 
en pays d’islam, et plus exactement de la démolition 
ou non de la synagogue de Tamanṭīṭ dans région du 

(41)  Al-Wanšarīsī, al-Miʿyār al-muʿrib wa-l-ǧāmiʿ al-muġrib 
ʿan fatāwā ʿulamāʾ Ifrīqiyā wa-l-Andalus wa-l-Maġrib, éd. 
Muḥammad Ḥaǧǧī et al., Rabat, Wizārat al-awqāf wa-l-šuʾūn 
al-islāmiyya/Dār al-ġarb al-islāmī, 1401-1403/1981-1983, 12 
vol. + index.
(42)  Al-Burzulī, Ǧāmiʿ masāʾil al-aḥkām li-mā nazala min al-
qaḍāyā bi-l-muftīn wa-l-ḥukkām, éd. Muḥammad al-Ḥabīb al-Hīla, 
Beyrouth, Dār al-ġarb al-islāmī, 2002, 7 vol. 
(43)  Al-Maġīlī, al-Durar al-Maknūna fī nawāzil Māzūna, éd. 
Ḥassānī Muḫtār, Alger, Maktabat al-maḫṭūṭāt, Ǧāmiʿat al-Ǧazāʾir, 
2009, 6 vol.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 32 (2018) Arabi Oussama, Powers David S. & Spectorsky Susan A. (éd.): Islamic Legal Thought. A Compendium of Muslim Jurists, recensé par Lahcen Daaïf
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 32	 20

Tuwāt, D. S. Powers replace le problème dans son 
contexte historique et juridique pour nous offrir un 
aperçu sur l’histoire de la communauté juive de cette 
région d’Algérie actuelle et les débats virulents qu’il 
avait suscités entre les juristes. Sur les huit muftis qui 
se sont prononcés sur la question, cinq se sont oppo-
sés à la démolition de la synagogue de Tamanṭīṭ, mais 
al-Wanšarīsī était d’avis des trois qui préconisaient sa 
destruction (p. 398). L’auteur clôt ce chapitre par une 
longue section consacrée à l’analyse des arguments 
avancés par al-Wanšarīsī dans son commentaire. En 
conclusion, écrit D. S. Powers, au regard de sa position 
strictement légaliste et inhumaine, ce dernier a choisi 
d’être du mauvais côté de l’histoire (p. 399). Reste qu’à 
la lecture de cet article, on a l’impression d’avoir plus 
appris sur le débat juridique autour de la synagogue 
Tamanṭīṭ auquel a participé al-Wanšarīsī que sur la 
biographie et la pensée religieuse de ce dernier. 

En tant que spécialiste de ce haut personnage 
ottoman, « Ebu’s-su‘ud », Colin Imbert nous en 
brosse un portrait condensé dans le dix-huitième 
chapitre (p. 401-414) en trois sections titrées ainsi : 
« Vie et œuvre », « Sur le régime foncier et la taxa-
tion », et, enfin, « L’autorité du Sultan ». L’auteur 
note d’abord qu’en dépit de la grande renommée 
d’Ebu’s-su‘ud en tant que juriste ḥanafite, ses posi-
tions juridiques au sein de cette école, n’en étaient 
pas moins inhabituelles. Ses œuvres en matière de fiqh, 
qui consistent plutôt en commentaires de quelques 
chapitres des grandes œuvres des maîtres, tels al-
Hidāya d’al-Marġīnānī (m. 593/1197) et al-Talwīḥ 
(non al-Talwīh) d’al-Taftazānī (m. 792/1390), sont 
moins connues que son commentaire coranique 
Iršād al-ʿaql al-salīm. Mais c’était à la faveur des 
hautes charges officielles (enseignant, mufti et juge), 
qu’il occupait dans l’Empire ottoman, qu’il devait 
sa réputation de légiste hors pair, qui avait marqué 
à jamais et les institutions judiciaires et la pratique 
juridique. La principale réalisation d’Ebu’s-su‘ud était 
d’avoir réussi à harmoniser le droit ḥanafite et le droit 
positif de l’Empire ottoman (p. 405). Il en a fait la 
démonstration dans la réforme du système du timar 
qui consistait en tenures attribuées à des paysans, et 
l’impôt foncier (ḫarāǧ), en complétant les travaux des 
juristes ḥanafites antérieurs, en particulier ceux de 
l’ancien mufti d’Istanbul, Kemalpaşazade (m. 1534) 
dont il a repris plusieurs opinions juridiques. Par 
cette réforme qui s’est accompagnée d’une révision 
de la définition de la dîme ottomane qui incombait 
au cultivateur, Ebu’s-su‘ud a contribué à accroître les 
prérogatives du sultan ottoman qui s’autorisait ainsi 
des taxes susceptibles d’atteindre les 50 %. On doit 
également à ce personnage des théories politiques 
qui visaient à étendre les pouvoirs temporels et spiri-
tuels du sultan ottoman. Contournant la question de 

l’ascendance qurayšite dont celui-ci était dépourvu, 
Ebu’s-su‘ud le rattache directement aux éminents 
califes antérieurs (al-ḫilāfa al-kubrā) en en faisant 
leur héritier légitime, élu par Dieu pour devenir le 
détenteur de la plus haute imāma (ḥāʾiz al-imāma 
al-ʿuẓmā). C. Imbert a volontairement dérogé à la 
règle qui consiste à traduire, dans la dernière section, 
des extraits choisis de l’œuvre du personnage étudié. 
Mais cela est loin d’être compensé par les passages 
traduits tout au long de ce chapitre, qui proviennent 
des études en turc consacrées à Ebu’s-su‘ud (p. 406, 
407, 408, 409, 410, 413). On dirait que cet article, 
dont les références ont été délibérément réduites à 
l’essentiel, et le notes de bas de pages à une vingtaine, 
vise à donner un avant-goût du livre que l’auteur a 
consacré à Ebu’s-su‘ud (44). 

Robert Gleave dans le dix-neuvième chapitre, 
nous fait d’abord connaître la place centrale qu’occu-
pait « Muḥammad Bāqir al-Bihbihānī », (p. 415-432) 
au sein du chiisme moderne, pour deux raisons : la 
quantité impressionnante de ses écrits dans toutes 
les sciences religieuses de son époque, et son activité 
ininterrompue d’enseignant qui lui a permis d’avoir 
de nombreux disciples et de délivrer beaucoup 
d’iǧāzāt (licences). L’auteur insiste sur un autre point 
indissociable de la personne d’al-Bihbihānī, à savoir 
son rôle clé dans le triomphe du courant chiite des 
uṣūliyyūn sur le courant des aḫbāriyyūn. Autrement 
dit c’est lui qui mit un terme au conflit qui opposait 
les traditionnistes aux rationalistes en apportant son 
soutien indéfectible à ces derniers (p. 416). L’auteur 
s’attarde sur quatre procédés chers à al-Bihbihānī 
dans ses démonstrations juridiques et théologiques, 
dans lesquels on reconnaît aisément ceux largement 
usités dans le milieu sunnite à tendance rationaliste : 
1) mafāhīm par lequel le légiste  tient compte du 
sens implicite du texte (Coran, hadiths et récits des 
imams), ce qui rappelle fortement le dalīl al-ḫiṭāb 
chez les sunnites, 2) la raison justificative de la qua-
lification adoptée (ʿilla), qu’il faut appliquer à tous 
les cas similaires, 3) en cas de contradiction entre 
deux textes, procéder au tarǧīḥ, qui consiste à faire 
prévaloir l’un sur l’autre, 4) ou au ǧamʿ, qui consiste 
à les réunir en un seul texte, de sorte que le sens de 
l’un s’accorde ou complète celui de l’autre (p. 417).  
Ce n’est qu’après un long développement des ques-
tions pratiques liées à ces procédés déjà usités par 
certains de ses prédécesseurs (tel al-ʿAllāma al-Ḥillī 
(m. 726/1325)), que l’auteur aborde la biographie 
proprement dite d’al-Bihbihānī (p. 420-422), en 
s’arrêtant sur les nombreuses villes où il a séjourné 

(44)  En effet, Colin Imbert a consacré à ce personnage une 
étude intitulée Ebu’s-su‘ud : The islamic Legal Tradition, Stanford, 
Stanford University Press, 1997.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 32 (2018) Arabi Oussama, Powers David S. & Spectorsky Susan A. (éd.): Islamic Legal Thought. A Compendium of Muslim Jurists, recensé par Lahcen Daaïf
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 32	 21

et enseigné, et en identifiant quelques-uns de ses 
grands disciples et ses maîtres influents. Dans la 
section réservée à la traduction, le choix de R. Gleave 
s’est porté sur un long extrait du traité d’al-Bihbihānī 
sur le qiyās, qu’il a précédé d’une étude approfondie 
nécessaire à sa compréhension. Celle-ci situe ce 
traité dans son contexte culturel tendu qui opposait 
les traditionnistes et les rationalistes, et expose les 
principales preuves qu’avançait al-Bihbihānī pour 
démontrer que c’était à cause du malentendu ou de la 
confusion dont souffrait le qiyās dans le milieu chiite 
(p. 422-427) que celui-ci était mal perçu et mis à 
l’index par les traditionnistes. Les passages sur le qiyās 
traduits par l’auteur (p. 428-432) (45) sont présentés 
d’une façon ordonnée. Ils forment huit paragraphes 
allant de A à H et portant chacun un titre spécifique.

Etty Terem, la spécialiste de l’islam du Maroc 
de l’époque moderne, nous présente, au vingtième 
chapitre, une étude très documentée sur « al-Mahdī 
al-Wazzānī » (p. 435-455), le premier juriste de la 
période moderne dont traite ce livre. L’auteur investit 
d’abord la période historique de ce juriste dont elle 
relate le caractère spécifique de la nature des rela-
tions entre les représentants religieux et le pouvoir 
politique (Maḫzan) au Maroc vers la fin du xixe et 
début du xxe siècle (p. 435-438). À la différence de 
H. Munson (46) dont les travaux portent principale-
ment sur la nature conflictuelle entre ces deux entités 
de pouvoir pendant la période coloniale, E. Terem 
se borne à l’étude d’un seul juriste dont la carrière 
fulgurante témoigne d’une relation de collaboration 
avec le Maḫzan. L’importance d’être un descendant 
du prophète au Maroc, qui procurait le statut envié 
de šaraf, est soulignée par l’auteur qui rappelle qu’al-
Wazzānī jouissait déjà d’un prestige religieux du fait 
d’être un šarīf, descendant du prophète à travers la 
célèbre lignée idrisside de ʿ Imrān. Les diverses étapes 
marquantes de la vie d’al-Wazzānī sont passées en 
revue par l’auteur, de même que ses principaux 
maîtres au Maroc et ses œuvres prépondérantes dont 
celles relatives à la consultation juridique qui ont fait 
sa notoriété. Pour l’auteur, l’action d’al-Wazzānī en 
tant que juriste s’est révélée au grand jour en trois 
moments historiques critiques (p. 441-444) : 1) lors 
de la rébellion de Abū Ḥimāra en 1903 qu’il décréta 
illégitime, 2) en tant que membre du Conseil des 
notables (maǧlis al-aʿyān) constitué en 1905 pour 
évaluer la proposition française pour une réforme du 
programme militaire, fiscal et administratif, 3) enfin 

(45)  Ces passages sont extraits d’al-Bihbihānī, al-Rasāʾil al-
uṣūliyya, Qom, Muʾassasat al-Waḥīd al-Bihbihānī, 1413/1992-
1993, p. 309-316.
(46)  Henry Munson, Religion and Power in Morocco, New Haven, 
Yale University Press, 1993.

lors de son intervention en faveur du sultan ʿAbd 
al-ʿAzīz alors que l’existence du Maḫzan était en jeu 
à cause de l’agression militaire française et une vive 
opposition du peuple marocain au sultan. La dernière 
section de ce chapitre traite de la fatwa d’al-Wazzānī 
qui condamna fermement la protection consulaire 
(iḥtimāʾ bi-l-kuffār) française offerte à des dignitaires 
contre soi-disant la tyrannie des autorités marocaines, 
alors qu’il s’agissait en réalité pour ces dignitaires 
d’échapper à la juridiction du Maḫzan (p. 444-446). 
En abordant cette question dans son al-Miʿyār al-
ǧadīd (47), al-Wazzānī relate l’exception que consti-
tuait la fatwa délivrée par Ibrāhīm al-Riyāḥī al-Tūnisī 
(d. 1849), seul texte, à sa connaissance, à développer 
des arguments favorables à ce genre de protection. La 
plupart des arguments avancés par al-Wazzānī pour 
réfuter la fatwa d’al-Riyāḥī sont traduits et disposés 
en plusieurs paragraphes numérotés (p. 448-454). On 
signalera cette petite erreur de translittération : ahl 
al-ḍalāl wa-l-ḫusrān, non al-ḫasrān (p. 442).

Bien que sa place dans ce livre ne soit pas tout à 
fait indiquée – tout comme celle de Ḥasan al-Turābī 
plus loin –, « Muḥammad Rašīd Riḍā », le célèbre 
réformiste syrien y figure au vingt-unième chapitre, 
rédigé par Mahmoud O. Haddad (p. 457-489). Il 
est vrai qu’avec ces deux personnages, on accède 
à la dimension réformiste en islam où le fiqh est 
appréhendé, non comme une spécialité à part, mais 
plutôt comme un savoir corolaire des connaissances 
religieuses procédant des textes traditionnels. En 
consacrant de nombreuses pages à la biographie de 
Rašīd Riḍā  (p. 457-464), l’auteur s’est attardé sur les 
moments clés et les événements politico-historiques 
ainsi que sur les personnages hauts en couleur (al-
Ġazālī (m. 505/1111), Muḥammad ʿ Abduh (m. 1905), 
Šakīb Arslān (m. 1946)) dont l’influence fut décisive 
sur ce dernier, contribuant à façonner son idéologie 
religieuse. Qu’il ait été pour un temps enclin au sou-
fisme et un adepte de la confrérie naqšabandiyya ne 
doit pas nous faire oublier qu’il s’est retourné contre 
le soufisme confrérique en général, et contre son 
propre directeur de conscience al-Šayḫ al-Ǧisr en 
particulier, condamnant certaines pratiques rituelles 
observées dans les milieux soufis populaires. L’auteur 
signale chez Riḍā un autre contraste à propos de la 
mystique : s’il s’est opposé à l’interprétation mys-
tique des textes sacrés qu’il considérait n’être pas 
suffisamment conforme à la šarīʿa, il ne rejetait pas 
les prodiges des saints (karāmāt al-awliyāʾ), ni ne 

(47)  Al-Wazzānī, al-Nawāzil al-ǧadīda al-kubrā fīmā li-ahl Fās 
wa-ġayrihim min al-badw wa-l-qurā al-musammā bi-l-Miʿyār 
al-ǧadīd al-ǧāmiʿ al-muʿrib ʿan fatāwī al-mutaʾaḫḫirīn min ʿu-
lamāʾal-maġrib, Rabat, Wizārat al-awqāf wa-l-šuʾūn al-islāmiyya, 
1417-1421/1996-2000, 12 vol., III, p. 72-76.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 32 (2018) Arabi Oussama, Powers David S. & Spectorsky Susan A. (éd.): Islamic Legal Thought. A Compendium of Muslim Jurists, recensé par Lahcen Daaïf
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 32	 22

contestait les pouvoirs spirituels dont Dieu a gratifié 
Ses élus. La revue al-Manār, qui lui fut inspirée par 
al-ʿUrwa al-wuṯqā, revue fondée jadis à Paris par 
son maître ʿAbduh et l’ami de ce dernier al-Afġānī 
(m. 1897), est incontournable pour l’étude de la pen-
sée de Riḍā. Dans le présent article, qui ne déroge pas 
à cette règle au regard des nombreux renvois qui y 
sont fait à cette revue à laquelle le nom de Riḍā est 
indissociable, M. O. Haddad entend nous livrer un 
exposé entièrement dédié à al-Manār, dont il relate 
l’histoire et les objectifs éducatifs qui en constituèrent 
les premières motivations (p. 464-468). L’auteur nous 
fait remarquer qu’en tant que réformateur, Riḍā 
oscillait entre modernisme et traditionalisme. À titre 
d’exemple, l’auteur mentionne le célèbre hadith de 
la mouche (ḥadīṯ al-ḏubāb) récusé par Riḍā bien 
qu’il figure dans le Ṣaḥīḥ d’al-Buḫārī. Or, pour ne pas 
laisser entendre qu’il s’agit d’une exception de Riḍā, 
l’auteur aurait mieux fait de rattacher cette position 
au courant salafiste contemporain qui prônait alors 
la critique rationnelle et scientifique des hadiths, à 
l’instar du Yéménite al-Šawkānī (m. 1255/1834) qui 
eut une grande influence sur lui. Les longs extraits 
choisis et traduits par l’auteur sont évidemment tirés 
d’al-Manār (48), la principale œuvre de Riḍā qui lui a 
permis de remplir le rôle de mufti à travers la presse 
écrite (p. 476-489). On regrettera ces quelques erreurs 
bénignes : le nom correct de l’auteur de Taṣawwuf 
Ibn Taymiyya est al-Muṣṭīf ʿAbd al-ʿAzīz ʿAḏāb, 
non al-Muṣtīf ʿAbd al-ʿAzīz ʿAzāb (p. 461 et biblio. 
p. 552) (49) ; al-Manār wa-l-azhār, non al-azhar (p. 457, 
459, 460, 461, qui est translittéré correctement à la 
p. 458).

Oussama Arabi, a qui nous devons le vingt-deu-
xième chapitre, consacré au juriste et grand réforma-
teur du droit musulman, l’Égyptien « ʿ Abd al-Razzāq 
al-Sanhūrī Pasha » (p. 491-521), nous livre une riche 
étude sur l’homme et sa pensée en quatre sections : 
sa vie et son œuvre, sa résistance au nationalisme 
arabe agressif, sa contribution en matière de droit 
comparatif et enfin sa démission politique suite à la 
révolution de Nasser. À la naissance d’al-Sanhūrī en 
1895, le processus de codification et de centralisation 
du droit était en cours en Égypte et dans l’Empire 
ottoman depuis presque un siècle. Avec les travaux 
d’al-Sanhūrī, qui s’inscrivent dans la continuité du 
processus de réforme, on assiste à une adaptation du 
droit musulman aux réalités politiques et juridiques 
modernes. À en croire O. Arabi, al-Sanhūrī a été 
tiraillé entre deux aspirations dont il était difficile de 

(48)  Al-Manār, VII, 1 (1904), p. 24-26 ; XIX, 3 (1916), p. 144-168 ; 
XXIII, 6 (1922), p. 431-435 ; XXVI, 6 (421-424, 496-498).
(49)  Al-Muṣṭīf ʿAbd al-ʿAzīz ʿAḏāb, Taṣawwuf Ibn Taymiyya, 
Beyrouth, Dār al-ḫayāl, 2006.

maintenir l’équilibre : d’un côté servir l’État en tant 
que juriste égyptien, de l’autre continuer à œuvrer en 
tant que juriste musulman afin que le droit musul-
man regagne de nouveau ses lettres de noblesse. 
Compte tenu de la prolixité de ce dernier qui rédigea, 
durant cinquante ans, de nombreux ouvrages dont 
une bonne partie en langue française, O. Arabi pré-
fère s’en tenir à titre indicatif à six d’entre eux qui lui 
semblent représentatifs de l’évolution de sa pensée 
et de l’évolution de ses centres d’intérêt. Le Califat (50) 
est l’un de ces ouvrages. Il a vu le jour deux ans après 
l’abolition du califat en 1924 par Atatürk, suite à la 
défaite de l’Empire ottoman dans la Première Guerre 
mondiale et au contexte géopolitique qui s’en était 
suivi dans le monde arabo-musulman (p. 494-495). 
Il faut reconnaître à l’auteur le caractère judicieux 
et pertinent des exemples fournis pour illustrer les 
contributions d’al-Sanhūrī dans le domaine de la 
codification du droit positif arabe où celui-ci recourt 
aux techniques et au pluralisme juridiques pour 
tirer des principes généraux et sentences pratiques 
des divers systèmes juridiques européens, français, 
allemand, suisse et italien (p. 501). Concernant, 
par exemple, les facteurs régissant le traitement 
de l’erreur subjective dans un contrat, que le droit 
musulman ne reconnaît que sous une forme frag-
mentaire et dispersée suivant les catégories de vente, 
al-Sanhūrī reformule cette problématique juridique 
qu’il explique par une tension subsistante entre la 
stabilité de la transaction et l’intention réelle des 
deux contractants. Tous les autres exemples relatifs 
à la vente conditionnée par un droit d’option (ḫiyār 
al-waṣf, ḫiyār al-ruʾya, ḫiyār al-ʿayb) témoignent de 
ce souci de concilier le fiqh et le droit occidental 
(p. 502- 505). L’auteur cite à l’appui de ces exemples, 
des passages traduits, qu’il a tirés des œuvres d’al-
Sanhūrī, notamment de Maṣādir al-ḥaqq (51) et de 
son article « Le droit musulman » (52). On ne déplore 
que quelques petites erreurs de translittération : ḫiyār 
al-ruʾya, non al-ruʾyā (p. 502, 503, 506 et n. 31) ; ʿAlī 
Ḥaydar non Ali Haydār (p. 505, n. 30), ni Ḥaydār 
(p. 505, n. 27) ni ʿAli Haydar (biblio. p. 534 qui aurait 
dû figurer non sous la lettre A pour ʿAlī mais sous la 
lettre H, pour Ḥaydar) ; al-Wāsiṭ, non al-Wāṣit (p. 511, 
512) pourtant correctement écrit aux p. 494, 498, 

(50)  Al-Sanhūrī (al-Sanhoury), Le Califat, son évolution vers une 
société des nations orientales, Paris, Paul Geuthner, 1926.  Il s’agit 
de sa seconde thèse, soutenue à l’université de Lyon en 1926. 
(51)  Al-Sanhūrī, Maṣādir al-ḥaqq fī al-fiqh al-islāmī. Dirāsa 
muqārina bi-l-fiqh al-ġarbī, Le Caire, Ǧāmiʿat al-duwal al-

ʿarabiyya, 1954-1959.
(52)  Al-Sanhūrī, « Le droit musulman comme élément de 
refonte du code civil égyptien », in Recueil d’études en l’honneur 
d’Edouard Lambert, vol. III, Paris, Librairie générale de droit et 
de jurisprudence, 1938. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 32 (2018) Arabi Oussama, Powers David S. & Spectorsky Susan A. (éd.): Islamic Legal Thought. A Compendium of Muslim Jurists, recensé par Lahcen Daaïf
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 32	 23

n. 12 ; la fameuse règle juridique lā ʿibrata bi-l-ẓann 
al-bayyin ḫaṭaʾuhu, non ḫaṭʾuhu (p. 505).

Le livre s’achève par le vingt-troisième et der-
nier chapitre, « Ḥasan al-Turābī » (p. 513-532), dû à 
Aharon Layish qui nous le présente en deux sections 
de longueur inégale, suivies d’une longue conclusion. 
Dans la première, intitulée « Vie et époques » (p. 513-
518), l’auteur décrit le milieu de naissance d’al-Turābī 
à Kasala (située entre le Soudan et l’Éthiopie) où 
régnait la culture religieuse soufie depuis plus de 
deux siècles, et où celui-ci reçut sa première forma-
tion religieuse, avant d’entrer en contact avec les 
Frères musulmans qui se réfugiaient en nombre au 
Soudan pour fuir l’Égypte où ils étaient persécutés. 
Son activisme religieux et politique, dès les années 
universitaires à Khartoum, jusqu’à notre époque, est 
retracé étape par étape par l’auteur qui n’a pas perdu 
de vue les alliances politiques qu’il avait nouées, les 
mouvements de libération et de contestation qu’il 
avait fondés, ses années d’emprisonnement et les 
nombreuses fonctions officielles qu’il avait occupées 
au sein de l’État, surtout sous le président al-Numayrī 
(p. 514-515). Le caractère déterminant de son rôle 
dans les mouvements panislamistes a également 
intéressé A. Layish qui en souligne l’efficacité à travers 
la Conférence populaire arabo-islamique qu’il fonda 
en 1991. « La méthodologie juridique » est l’intitulé 
de la partie que dédie l’auteur à l’étude du projet 
d’al-Turābī qui préconise une nouvelle méthodo-
logie juridique pour une renaissance islamique. La 
question de l’imitation servile (taqlīd) héritée des 
écoles juridiques en place, serait, selon l’auteur, la 
principale cause de la situation ankylosée des sociétés 
musulmanes, et, par voie de conséquence, de l’échec 
de tous les mouvements successifs du renouveau en 
islam. Pour remédier à cette stagnation, la solution 
réside bien évidemment dans le développement 
des méthodologies juridiques (manāhiǧ al-fiqh) qui 
ne pourrait avoir lieu qu’en s’inspirant des sciences 
sociale, expérimentale et juridique des Européens. 
Al-Turābī recommande donc de revoir les qualités 
requises autrefois d’un juriste muǧtahid, qui, étant 
dépassées, ne correspondent plus aux réalités du 
monde contemporain, ni ne conviennent aux tâches 
auxquelles le juriste se destine pour faire face aux 
défis culturels et sociaux. Outre les textes cités à 
l’appui de la plupart des thèses avancées par al-Turābī, 
l’auteur expose l’essentiel de la méthodologie pra-
tique de ce dernier en se référant à son Qaḍāyāt 
al-taǧdīd (53). Dans ce livre, en effet, al-Turābī suggère 
de nouvelles méthodes d’approche pour étudier 

(53)  Al-Turābī, Qaḍāyā al-taǧdīd. Naḥwa manhaǧ uṣūlī, 
Khartoum, Maʿhad li-l-buḥūṯ wa-l-dirāsāt al-iǧtimāʿiyya, 
1411/1990.

aussi bien les principales sources du droit musulman : 
Coran, hadith, consensus et raisonnement analo-
gique (p. 521-523), que les sources secondaires, tels 
l’intérêt public (maṣlaḥa) en cours chez les mālikites, 
et la présomption de continuité (istiṣḥāb) en cours 
non seulement chez les šāfiʿites, comme le souligne 
l’auteur, mais aussi chez les ḥanbalites (p. 524). À 
toutes ces sources revisitées doivent s’adjoindre, 
selon al-Turābī, deux autres sources supplémentaires 
tout aussi incontournables et décisives au regard de 
l’évolution de nos sociétés : les sciences humaines 
et sociales, et le principe de l’État charaïque, dans 
la mesure où la šarīʿa est censée se concrétiser dans 
les institutions d’un État qui en adopte le principe. 
A. Layish relève en conclusion, qu’étant articulée 
avec de vagues termes et laissant une large place à 
la spéculation, la méthodologie juridique préconisée 
par al-Turābī est loin de correspondre à une théorie 
cristallisée et complète du droit (p. 530). Au regard 
du nombre de termes arabes translittérés, les trois 
erreurs relevées ne sont pas seulement insignifiantes, 
mais elles témoignent aussi d’un travail sérieux et 
minutieusement préparé : al-Īmān wa-aṯāruhu, pour 
aṯaruhu (p. 514) ; dawāfi pour dawāfiʿ (p. 521) ; 
maṣlaha pour maṣlaḥa (p. 523). 

La riche bibliographie qui succède directement 
à ce dernier chapitre (p. 533-561) est constituée 
de deux parties, dont la première consiste en 
trois sources manuscrites (p. 533), et la seconde 
en références publiées, qu’elles soient études ou 
sources.  Comme on en a souligné un exemple plus 
haut, certains titres mentionnés dans les chapitres 
n’y figurent pas (54). On déplorera quelques petites 
erreurs dans les titres translittérés ou en français. 
À titre d’exemples pour le premier cas, en plus des 
erreurs signalées auparavant, on mentionnera celles-
ci : Matbaʿa pour Maṭbaʿa (p. 534, 535) ; al-ʿAmilī, 
pour al-ʿĀmilī (p. 534) ; Kitāb Dībāǧ al-muḏhab 
pour Kitāb al-Dībāǧ (p. 543) ; al-muqaddimāt al-
mumahhidāt pour al-Muqaddamāt (p. 554) ; et, 
pour les titres en français : « Comment determiner 
(pour déterminer) le début et la fin du jeune (pour 
jeûne) de Ramadan ? », siécles pour siècles (p. 558) 
et en anglais : under Nassser pour Nasser (p. 534) ; 
al-Qantara pour al-Qanṭara (p.  550). On regrettera 
que les règles de la translittération ne soient pas 
entièrement harmonisées, comme en témoignent 
plusieurs exemples dont ceux-ci : tantôt miṣriyya, 
islāmiyya (p. 554), tantôt miṣrīya, islāmīya (p. 546, 
552), al-ʿilmīya (542, 544, 546) et al-ʿilmiyya (p. 544) 
et parfois même al-ʿilmīyya (p. 538) ; tantôt il y a 
élision entre deux voyelles qui se succèdent, tel dans 

(54)  Voir supra, note 40.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 32 (2018) Arabi Oussama, Powers David S. & Spectorsky Susan A. (éd.): Islamic Legal Thought. A Compendium of Muslim Jurists, recensé par Lahcen Daaïf
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 32	 24

Abū l-Wafāʾ (p. 534) Abū l-Walīd (p. 545), tantôt non, 
tel dans Abū al-Faraǧ (p. 544), fī al-fiqh (p. 546).

L’index qui clôt ce livre est constitué de trois 
parties : 1) l’index des versets coraniques (p. 563) 
dont on corrigera al-Ṣāffāt, non al-Ṣāfāt ; 2) l’index 
des termes arabes (p. 564-569) où le mot mustaftī 
est cité deux fois (p. 567b) et dont on recorrigera 
le mot mulk pour milk al-yamīn (p. 567b) que nous 
avons signalé auparavant (p. 128 au 7ème chapitre) ; 3) 
et enfin l’index général (p. 570-590) mais incomplet 
(n’y figurent pas par exemple al-Marrūḏī, Dāwud 
al-Ẓāhirī, Ṭāwūs b. Kaysān etc.) dont on corrigera 
āda pour ʿāda (p. 573b).

L’une des questions qui ne manquera évidem-
ment pas de traverser l’esprit du lecteur au premier 
coup d’œil qu’il jettera dans ce livre aura trait aux 
critères qui ont présidé au choix de ces 23 juristes au 
détriment d’autres qui, toutes proportions gardées, 
mériteraient tout autant d’y figurer, tels Dāwud b. 

ʿAlī al-Ẓāhirī, Ibn Rušd al-Ḥafīd, ʿAlī b. Muḥammad 
al-Bazdawī, Abū Zayd al-Dabūsī ou Badr al-Dīn al-
Qarāfī et bien d’autres. Si les éditeurs ont soulevé 
cette question dans la préface (p. VIII) pour anticiper 
la réaction du lecteur, leur réponse s’est bornée à 
reconnaître qu’ils sont conscients que ces 23 juristes 
sont très loin de suffire, à eux seuls, à représenter les 
repères clés qui ont jalonné l’histoire de l’évolution 
de la pensée juridique musulmane. Mais ils espèrent 
quand même, que les études consacrées à ces juristes, 
dans cette monographie, renouvelleront notre regard 
sur l’histoire du développement du fiqh. Et ils n’ont 
pas eu tort de l’espérer, puisque ces études, nous en 
sommes convaincus, y sont largement parvenues, 
dans leur grande majorité du moins. En reliant 
l’essentiel de la pensée juridique de chaque juriste à 
des extraits ciblés de son œuvre, traduits et soumis 
à une analyse approfondie quasi-systématiquement, 
ces études sont déjà d’un grand secours pour notre 
perception fragmentaire de l’évolution de la pensée 
juridique musulmane qu’elles participent à améliorer 
en nous offrant une vue d’ensemble qui modifie notre 
regard sur cette évolution. 

Lahcen Daaïf 
Lyon 2 - Ciham UMR 5648

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 32 (2018) Arabi Oussama, Powers David S. & Spectorsky Susan A. (éd.): Islamic Legal Thought. A Compendium of Muslim Jurists, recensé par Lahcen Daaïf
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

