| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

ARABI Oussama, POweRrs David S.

et SPECTORSKY Susan A. (éd.)

Islamic Legal Thought. A Compendium of
Muslim Jurists

Leyde-Boston, Brill (Studies in Islamic Law
and Society, 36)

2013, XV + 590 p.

ISBN : 978-90-04-25452-7

Les trois éditeurs ont recueilli dans ce volume 23
contributions traitant chacune d'un personnage clé
du droit musulman, dans ses deux versants sunnite
et chiite, des débuts de I'islam jusqu’a nos jours. De
la période formative (150-261/767-874), en plus des
quatre juristes fondateurs d'écoles juridiques: Abi
Hanifa (m. 150/767), Malik b. Anas (m. 179/795),
al-Safi‘T (m. 204/820), Ibn Hanbal (m. 241/855), ont
été retenus deux autres juristes: le malikite Sahnin
b. Said (m. 240/854) pour son réle principal dans
I'implantation du malikisme au Maghreb et en
al-Andalus, et le hanafite al-Hassaf (m. 261/874)
pour ses grandes connaissances religieuses et son
ranginégalé d’expert en matiére de droit successoral
(“ilm al-fara’id). La période classique (300-1213/912-
1798), compte le plus grand nombre de juristes et de
théoriciens du droit (usiliyydn), plus exactement 13
sur les 23: dont 4 hanafites (al-Tahawi (m. 321/933),
al-Gassas (m. 370/981), al-Sarahsi (m. 483/1090) et,
de I'époque ottomane, Ebu’s-su‘ud (m. 982/1574));
4 malikites (Ibn Rud al-Gadd (m. 520/1126), al-Qadi
‘lyad (m.544/1149), Abii Ishaq al-Satibi (m. 790/1388)
et al-Wansarisi (m. 914/1509)); 2 chiites (al-Sarif
al-Murtada (m. 436/1044) et Baqir al-Bihbihani
(m. 1205/1791)); et enfin un seul zahirite ('andalou
Ibn Hazm (m. 456/1064)). La période moderne nest
représentée que par 4 penseurs dont deux religieux,
le malikite al-Wazzani (m. 1342/1923) et le salafiste
Rasid Rida (m. 1354/1935), et deux autres célebres
réformateurs, I'un, al-Sanhari (m. 1971), pour ses
recherches académiques et sa contribution pour la
modernisation du droit musulman, l'autre pour sa
pensée réformatrice du figh et de la religion musul-
mane en général, Hasan al-Turabi (né en 1932).

Apres une bréve présentation de la vie dAbu
Hanifa, ses maitres, ses principaux disciples et les
grands juristes de son temps, H. Yanagihashi, dans ce
premier chapitre du livre qu’il a consacré a ce dernier
(p. 11-25), a mis l'accent sur sa contribution dans
le domaine du droit en rappelant qu’aucun de ses
écrits, si tant est qu'il en ait composé, n'a subsisté. Les
doctrines légales hanafites, rappelle-t-il, d’Abi Hanifa,
d’Aba Yasuf (m. 182/798) et d’al-Saybani (m. 189/805)
sont consignées dans les six livres unanimement

désignés sous le nom de zdhir al-riwdya, a savoir la
|

transmission juridique qui fait autorité au sein de
I'école. Il ne lui a pas échappé que l'attribution d'opi-
nions juridiques différentes, voire contradictoires, a
Abu Hanifa, par ses disciples, notamment les deux
évoqués plus haut, procédait également, comme le
suggeére Hallaq ("), d’une stratégie de construction de
l'autorité des fondateurs de I'école hanafite. Sur 481
cas despeces recensés, en effet, les deux disciples
sont en désaccord avec le maitre, alors que sur 440
cas, 'un des deux seulement est en désaccord avec lui,
d’aprés Abil al-Layt al-Samargandi (m. 393/1003) 2,
D’autres cas laissent voir les deux disciples mettre
de coté l'opinion d’Abl Hanifa. Le méme auteur
recense 281 autres cas d'espéce dans lesquels le
disciple Zufar b. al-Hudayl (m. 158/774-775) est en
désaccord aussi bien avec les deux disciples qu'avec
Abi Hanifa, préférant parfois se ranger a I'ancienne
opinion de ce dernier en rejetant la nouvelle (p. 19-
20). Il est frappant de voir attribuer a Aba Hanifa,
par Abu Yasuf, une position défavorable a I'écrit de
ses avis juridiques, laquelle position rappelle éton-
nement mot pour mot celle que I'on connait a Ibn
Hanbal dans ses Masa’il lorsqu'il disait a I'un de ses
disciples: « Ne transcris pas mes opinions. Peut-étre
dirais-je aujourd’hui une mas’ala et m'en détourne-
rais le lendemain (Wa-ahassa marra bi-insan yaktub,
wa-ma‘ahu alwah fi kummihi, fa-qala: la taktub ra’yi,
la“alli agal al-sa‘a bi-mas’ala tumma argi” ‘anha
gadan) » ). Cependant, larecommandation faite par
Abu Hanifa a Aba Ya“qub « Wayhak ya Ya“qub la tak-
tub kulla ma tasma“uhu minnt, fa-inni gad ara al-ra’y
al-yawm fa-atrukuhu gadan, wa-ara al-ra’y gadan
wa-atrukuhu ba‘d gad » que l'auteur traduit ainsi:
« Woe unto you, oh Ya‘qub, do not write down what
you hear from me, because | may abandon tomorrow
the view that | hold today, and abandon the day after
tomorrow the view that I hold tomorrow » (p. 17-18)
ne figure pas, comme l'indique l'auteur, dans le Ta’rih
Bagdad (éd. al-Hangi, 1349/1931) volume 13, p. 402),
ni, comme I'indique Ch. Melchert avant lui, sans avoir
pris soin, hélas, de mentionner, dans sa bibliographie,
I'édition du Ta’rih Bagddd dont il sest servi(®)., Or,
nous avons pu localiser le passage en question dans
cette méme édition de Ta’rih Bagdad, mais a la page

(1) Wael B. Hallag, Authority, Continuity, and Change in Islamic
Law, Cambridge, Cambridge University Press, 2001, p. 25-56.
(2) Mais hélas, en renvoyant a al-Samarqandi, Muhtalaf al-riwaya,
éd. ‘Abd al-Rahman b. Mubarak al-Farag, Maktabat al-Rusd,
Riyad, 1426/2005, 4 vol, I'auteur n’indique ni le volume ni la page.
(3) Ibn Abi Ya'la, Tabaqgat al-hanabila, éd. Muhammad
Hamid al-Fiqgi, Le Caire, Matba‘at al-sunna al-muhammadiyya,
1371/1952, 2 vol, |, p. 39, rapporté par son disciple Ahmad
b. al-Husayn b. Hassan.

(4) Ch.Melchert, The Formation of the Sunni Schools of Law,, Brill,

Leyde. New York. Cologne, 1997, p. 11-12, note 52.
|

BCAI 32

BCAIl en ligne

9

BCAI 32 (2018) Arabi Oussama, Powers David S. & Spectorsky Susan A. (éd.): Islamic Legal Thought. A Compendium of Muslim Jurists, recensé par Lahcen Daaif
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

424, paragraphe 42 du méme volume. H. Yanagihashi
propose la traduction de trois textes tirés respecti-
vement du Kitdb al-Asl d’al-Saybani (p. 21-23), du
Kitab fi ma iptalafa fihi Abii Hanifa wa-lbn Abt Layla
d’Aba Yasuf (p. 23), et enfin d’'al-Mahadrig fi al-hiyal
d’al-Saybani (p. 24-25). On regrettera encore que
l'auteur n‘ait pas précisé le volume dans lequel Ibn
Hanbal a fait allusion, dans ses Masa’il, aux livres
(kutub) d’Abt Hanifa (p. 12, note 5), bien qu'il ait
mentionné la page ).

Dans le deuxieme chapitre, « Malik b. Anas »
(p. 27-41), Y.Rapoport présente une bréve notice sur
la vie et I'¢poque de I'imam (p. 27-29) pour ensuite
se focaliser sur son ceuvre maitresse al-Muwatta’
(p. 29-34), et plus particulierement sur le chapitre
Kitab al-qada’. Il nous renseigne au passage sur les
différences d'ordre formel et organisationnel qui
caractérisent les diverses recensions du Muwatta’,
notamment celles de ‘Alib. Ziyad (m. 183/799) et de
Yahya b. Yahya al-Layti (m. 234/848). Il critique aussi
la these de N. Calder qui, aujourd’hui dépassée et
réfutée par Wael B. Hallag et H. Motzki ), concluait
a la compilation du Muwatta’ transmis par al-Layti
en al-Andalus, un siecle apres la mort de Malik. Les
textes tirés du Muwatta’ “et traduits par Rapoport
ont pour théme un point juridique par lequel Malik
s'est nettement distingué de ses contemporains non
médinois: le témoignage d'une seule personne suffit
aconstituer une preuve suffisante s'il estaccompagné
du serment du plaignant (p. 31-34). Dans sa longue
analyse de ce texte, Rapoport tient a souligner que
les propos non prophétiques sont aussi nombreux
que les traditions prophétiques dans le Muwatta’,
et que ces deux types de traditions participent de
la formulation de la loi religieuse du point de vue de
Malik. Concernant la preuve testimoniale d’un seul
témoignage, I'auteur revient sur une autre exception

(5) Ibn Hanbal, Masa’il al-imam Ahmad b. Hanbal, Beyrouth,
1408/1988, p. 437. Tel qU'il figure dans cette note, on ignore de
quel livre des Masa’il il s'agit. Mais, a tenir compte de la date, le
seul ouvrage des Masa’il qui soit édité en 1988, est celui recensé
par Abi al-Fadl Salih, le fils ainé d'lbn Hanbal, excepté le fait qu'il
est publié a Delhi, et non a Beyrouth, en 3 volumes par Fadl al-
Rahman Din Muhammad. Je n'ai malheureusement pas réussi a
y localiser le propos d’Ibn Hanbal a la page indiquée. Par contre,
concernant les livres d’Abi Hanifa, le renvoi a al-Bagdadi, Ta’rih
Bagdad, XllI, p. 338, est exact; en voici les numéros de lignes (I.
12, 14, 16, 17).

(6) Wael B. Hallag, «On dating Malik’s Muwatta’ », UCLA
Journal of Islamic and Near Eastern Law, 1, 1 (2002), p. 47-65; H.
Motzki, « The Prophet and the Cat: On Dating Malik's Muwatta’
and Legal Traditions », Jerusalem Studies in Arabic and Islam 22
(1998), p. 18-83.

(7) Malik, al-Muwatta’. Riwdyat Yahya b. Yahya al-Masmadi, éd.
Muhammad al-Iskandarani & Ahmad Ibrahim Zahwah, Beyrouth,
Dar al-kitab al-‘arabi, 2004, p. 305-307.

|

qui caractérise la position de Malik : I'esclave est dans
l'obligation de produire deux témoins, contrairement
ason maitre qui peut se contenter d’'un seul témoin en
plus de son serment (yamin). lami de Malik, le juriste
et magistrat d’Egypte, al-Layt b.Sa‘d (m. 175/791),en
réponse a la missive de ce dernier, lui manifesta son
désaccord a ce sujet en se fondant sur la tradition juri-
dique a deux témoins, cultivée par les Compagnons
quiont émigré de Médine et se sont installés en Syrie,
en Irak et en Egypte. Lauteur insiste a raison sur la
conviction qu‘avait Malik de la supériorité des normes
juridiques transmises par les autorités médinoises, et
dont il se voulait le dépositaire. Cette supériorité se
justifie, selon lui, par cinq générations de liens étroits
et fortsentre les Médinois et la premiére communauté
de compagnons qui s'est formée autour du Prophéte
(p- 37). Malik ne cessera de mettre ce principe au
coeur de sa théorie du droit en le rappelant méme
dans sa correspondance avec al-Layt b. Sa‘d qui fut
autrefois malikite lui-méme, avant de s'en détacher
pour constituer une voie juridique propre. Par sa
pertinence, la comparaison qu'a faite 'auteur entre
la structure du Muwatta’ et celle de la Mudawwana
mérite toute sa place dans ce contexte, puisqu'elle
permet de voir ressurgir la personne de Malik, dans
cette derniére, pour occuper l'instance de l'autorité
audétrimentdesjuristes antérieurs et contemporains
qui sont pourtant pléthore dans le Muwatta’. Le
transfert de I'autorité est manifeste en l'espace d’'une
génération ou deux: si Malik citait le hadith et la tra-
dition médinoise, Sahnan, lui, sappuyait directement
sur l'avis de ce dernier pour fonder son choixjuridique.
Quelques erreurs asignaler: ‘lyad pour ‘lyad (p. 28, n.
4;p.30,n.13); ‘Abd al-‘AZiz b. al-Magisin pour ‘Abd
al-‘Aziz al-Magisan (p. 29)

Dans le troisieme chapitre consacré a «al-Shafi‘i »
(p. 43-64), par le spécialiste du safi‘isme J. E. Lowry,
une introduction succincte (p. 43) précede de lon-
gues pages sur la biographie et la pensée juridique
du maitre. Il y souligne son role central dans la
constitution d'une nouvelle doctrine comme dans
le développement de la méthodologie du droit
(“ilm al-usal) et la formation de son école juridique.
Son itinéraire détude, étape par étape, est retracé
par l'auteur qui a pris soin de signaler également
son désaccord avec son maitre Malik, qui lui valut
le qualificatif de semeur de la discorde de la part
des malikites. En évoquant les disciples les plus
influents d’al-SafiT, 'auteur s'attarde sur la personne
d’al-Rabi b. Sulayman al-Muradi (m. 270/884) qui,
quoique considéré comme le seul transmetteur des
écrits du maitre et le plus important promoteur
de la doctrine 3afi‘ite au point d'étre méme taxé
d’agressivité dans sa diffusion, n’en était pas moins

resté un simple mémorisateur et traditionniste
|

BCAI 32 10
BCAI 32 (2018) Arabi Oussama, Powers David S. & Spectorsky Susan A. (éd.): Islamic Legal Thought. A Compendium of Muslim Jurists, recensé par Lahcen Daaif
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

auquel les sources historiques ne reconnaissent
pas une compétence juridique majeure. Bien plus,
l'auteur, sans chercher a nous convaincre, n’hésite
pas a soupgonner al-Muradi, sur la base de certaines
indications éparses dans les sources, de sétre attribué
les matériaux rassemblés par Abi Ya“qub al-Buwayti
(m. 231/846) ®, qu'il aurait ensuite transmis sous son
autorité (p. 48). Tout en réitérant son indécision a
propos du traditionnisme et le role de transmission
passif d’al-Muradi, il s'emploie a le relier, a titre de
comparaison, a l'aspect rationaliste prédominant
chez un autre disciple $afi‘ite, tout aussi déterminant
dans la diffusion de I'école, Isma‘il b. Yahya al-Muzani
(m. 264/878), connu pour avoir transmis a travers
ses abrégés la pensée théorico-juridique du maitre.
Cependant, on ne trouve aucun mot sur le role
déterminant d’'un disciple important d’al-Sifi‘i, al-
Hasan b. Muhammad al-Za‘farani (m. 260/874), dans
la diffusion de sa doctrine ancienne (qawl gadim),
qui est complétement, hélas, passé sous silence. Et,
bien s, dans la partie traitant des ceuvres d'ustil de
I'imam, la question de leur authenticité ne saurait
étre contournée dans ce type d'étude spécialisée.
C'est pourquoi l'auteur conteste la thése avancée
par N. Calder ® selon laquelle toutes les ceuvres des
premiers temps de l'islam seraient I'aboutissement
d’une succession de travaux d'élaboration, de révision
et de réédition accomplis par des disciples tardifs.
De méme remet-il en question l'attribution de la
paternité des usil al-figh a al-Safi‘1, ne lui reconnais-
sant cependant que le mérite d'avoir assis le hadith
comme deuxieme source du droit aprées le Coran, et
d’avoir entrepris la mise en place d'une méthodolo-
gie interprétative des sources ainsi que I'élaboration
d’'une terminologie technique adéquate. Pour nous
en donner un apergu, Lowry propose, accompagnée
d’un attirail de notes infrapaginales, une traduction
minutieuse en plusieurs paragraphes signalés par
des lettres majuscules, d'un long extrait du livre
Intilaf al-hadit (La divergence du hadith) d’al-Safi‘i
(p. 55-64) — qui se trouve étre I'un des plus longs de
cette monographie — en se fondant sur 5 éditions

(8) Lauteur cite parmi les travaux d’al-Buwayti, son Muhtasar
récemment étudié par A. El Shamsy, « The First Shafi1:
The Traditionalist Legal Thought of Abl Ya‘qub al-Buwayti
(d. 231/846) », Islamic Law and Society 14 (2007), p. 301-341.
On peut y ajouter, du méme auteur A. El Shamsy & A. Zysow,
«Al-Buwayti’s Abridgement of al-Shafi‘i's Risala: Edition and
Translation », Islamic Law and Society 19 (2012), p. 327-355.

(9) Lauteur n'a pas pris la peine de préciser ni I'édition ni la
date, ni les pages en citant I'étude célébre de N. Calder, Studies
in Early Muslim Jurisprudence, Oxford, Clarendon Press, 1993. Il
s'est déja prononcé sur cette thése dans son article « The Legal
Hermeneutics of al-ShafiTand Ibn Qutayba: A Reconsideration »,

Islamic Law and Society 11 (2004), p. 1-41.
|

différentes. Les thémes principaux abordés par al-
Safi‘i dans cet extrait traitent de I'autorité du hadith
qui prévaut, méme lorsqu'il est transmis par une
autorité unique (ahdd), de sa conception du consen-
sus (igma“) comme accord majoritaire des autorités
religieuses des époques antérieures, et enfin, en cas
de contradiction entre les hadiths, de la nécessité a
les accorder, avant de recourir a 'abrogation (nash)
de I'un au profit de l'autre (p. 63-64).

Jonathan E. Brockopp nous fait découvrir
«Sahnin b. Sa‘id » (p. 65-84), dans le quatrieme
chapitre, en cing phases clés de sa vie: ses premieres
années de formation intellectuelle, son voyage en
Orient dans la quéte du savoir religieux, son retour
a Kairouan en tant qu'enseignant, sa maturité dans
cette fonction, et, enfin, son exercice de la judicature
dans cette ville. Son réle dans le figh malikite, pendant
sa période d’enseignement en Egypte, est souligné
avec brio, a travers la transmission d’ceuvres majeures,
telles que le Sama“ d’'lbn al-Qasim (m. 191/806),
I'ceuvre juridique d’lbn Wahb (m. 197/8137) et
de "Abd al-‘Aziz al-Magisan (m. 164/780-1), le
Muwatta’ de Malik selon la recension de ‘Ali Ibn
Ziyad (m. 183/799). Mais également a travers ses
rapports avec le juriste historien Ibn ‘Abd al-Hakam
(m. 214/829), qui, curieusement, n'apparait nulle part
dans la Mudawwana (p. 70-71) ol Ibn al-Qasim est
présent comme principal interlocuteur de Sahntin a
tel point que l'on a fini par l'identifier erronément a
son auteur. Si la mihna du Coran créé semble n‘avoir
pas épargné Sahnin, l'auteur reste circonspect quant
aux récits rapportés par les sources a ce sujet. Il les
soupconne parfois d'avoir exagéré le réle de Sahnin
en le présentant comme un héros qui a fait montre
d’'une résistance exemplaire a la persécution du
pouvoir en place (p. 73-74) ('9). ). Brockopp propose
la traduction de certains passages de la Mudawwana
portant sur la priére des rogations (saldt al-istisqa’)
et l'invocation a prononcer sur la dépouille du
mort, en faisant remarquer que les réponses d’lbn
al-Qasim font référence a plusieurs sources et auto-
rités juridiques, tantot a des propos de Malik son
maitre, tantdt a des hadiths rattachés a des chaines
médinoises (p. 76-84). Il a raison de rappeler que
la Mudawwana, contrairement aux assertions de
N. Calder, ne consiste pas dans un agrégat de maté-
riaux dont disposait Sahnln, ni navait vocation a
remplacer le Muwatta“, encore moins a supplanter
les ceuvres d’Ibn al-Qasim et d’Ibn Wahb, mais elle

(10) Surtout dans Abu al-‘Arab al-Tamimi, Kitab al-Mihan,
éd., Yahya Wahib al-Gabbari, Beyrouth, Dar al-Garb al-Islami,
1983, p. 456, et al-Qadi ‘lyad, Tartib al-madarik, Rabat, Wizarat
al-Awgaf wa-I-Su’tn al-islamiyya, éd. ‘Abd al-Qadir al-Sahrawi,
1970, 8 vol,, IV, p. 71.

|

BCAI 32

BCAIl en ligne

BCAI 32 (2018) Arabi Oussama, Powers David S. & Spectorsky Susan A. (éd.): Islamic Legal Thought. A Compendium of Muslim Jurists, recensé par Lahcen Daaif
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

avait plutdt vocation a les compléter. On signa-
lera deux vocalisations incorrectes dans ce chapitre:
Mustahriga pour Mustahraga dal-‘Utbi (p. 83); Kitab
al-Dibag al-mudahhab pour al-mudhab (p. 69, n. 20).

Susan A. Spectorsky, auteur du cinquiéme
chapitre, « Ahmad b. Hanbal » (p. 85-105), s'est
largement étendue sur la biographie d'Ibn Hanbal,
sa vie familiale, ses voyages dans la quéte des tradi-
tions prophétiques et ses cercles de transmission et
denseignement (p. 85-90). On déplore que la date
de mort d’Ilbn Hanbal soit erronée tant dans la table
des matiéres que dans le titre du chapitre (m. 243
au lieu de 241/855). Si 'auteur mentionne les prin-
cipaux maitres traditionnistes auprés desquels Ibn
Hanbal s®était rendu, elle semble ne pas suffisamment
insister sur ses compagnons de voyage (excepté Ibn
Rah(a)wayh (m. 238/853)), ni sur ses rapports avec
ses disciples. Lauteur reléve que, parmi ses maitres,
il y a Waki‘ b. al-Garrah (m. 197/812) qui a été taxé
de falsificateur des isnad-s des hadiths (tadlis). Sauf
qu'il n'était pas le seul, car Ibn ‘Uyayna (m. 198/813),
que l'auteur désigne a juste titre comme le principal
maitre d’Ibn Hanbal, a été aussi taxé de tadlis ('"),
ce qu'il pratiquait spécialement sur le compte des
autorités traditionnistes réputées sires (tigat). On
apprend qu’lbn Hanbal assurait deux types d'ensei-
gnement, 'un public, tenu généralement dans les
mosquées, 'autre privé, dispensé chez lui, a ses dis-
ciples et membres de sa famille (p. 89). Il répondait
ainsi a des questions d'ordre juridique (istifta’) que
lui posaient des fideles ou ses propres disciples, mais,
fait remarquer l'auteur, Ibn Hanbal se gardait bien de
prendre la parole le premier, attendant qu'on l'inter-
roge, témoignantainsi d’'une conduite qui correspond
largement a son esprit scrupuleux et répond a ses
codesascétiques. La vie post-inquisition d'lbn Hanbal
nest hélas qu’a peine abordée, notamment sa vie
clandestine sous le calife al-Watiq jusqu’au regne d’al-
Mutawakkil. Apres avoir survolé les ceuvres insignes
d’Ibn Hanbal, I'auteur met l'accent sur son ceuvre
juridique qu'elle rattache seulement a cing masa’il
(responsa): celles de son fils ainé Salih (m. 266/878),
de son fils cadet ‘Abd Allah (m. 290/903), et de ses
disciples Aba Dawud al-Sigistant (m. 275/888), Ishaq
b. Mansur al-Kawsag (m. 251/865) et Ibn Hani’ al-
Nisabari (m. 275/889) (2. Etant a la fois traditionniste

(11) Par exemple ‘Ala’ al-Din Muglatay Ibn Qulayg, lkmal
tahdib al-kamal, éd. ‘Adil b. Muhammad & Usama b. Ibrahim,
Le Caire, al-Faraq al-hadita li-I-tiba‘a wa-I-nasr, 1422/2001, 12
vol,, VIII, p. 322.

(12) On peut en citer d’autres que l'on trouve regroupées dans
Ibn Abi Ya'la, Tabagat al-hanabila, éd. Muhammad Hamid al-Fiq,
Le Caire, Matba‘at al-sunna al-muhammadiyya, 1371/1952, 2 vol.
Parmi les Masa’il éditées, mentionnons celles d’al-Bagawi, Masa’il

al-imam Ahamd b. Hanbal bi-riwdyat al-Bagawi, éd. "Amr "Abd
|

(muhaddit) et traditionnaliste, son figh avait donc
pour base le Coran et la sunna, contrairement aux
gens du ra’y qui privilégiaient l'opinion individuelle.
Les passages traduits par 'auteur ont été choisis pour
mettre en relief la méthodologie d’Ibn Hanbal en
matierejuridique. Ils traitent des questions conjugales
dont l'lla’ (serment de continence d’'un mari), de
I'autorité du pére dans le mariage de sa fille, et de la
formule de larépudiation prononcée par un homme
en état d'ivresse, sur la base de ces questions l'auteur
montre comment Ibn Hanbal s'abstenait de donner
unavisjuridique en I'absence de hadiths ou d’atdr des
Compagnons, en s'alignant parfois sur 'avis d'al-Safii,
et comment, d’autre part, il préfere ne pas trancher
(wuquf) entre des avis juridiques contradictoires rap-
portés dans des hadiths a valeur d’authenticité égale.

Cependanton regrettera quelques inconsistances
dans la traduction de S. A. Spectorsky, comme par
exemple d’avoir rendu «istarahna minhu [al-hadit] »
par «| am comfortable with it [the hadith] » (p. 92),
alors que, dans ce contexte, il s’agit au contraire
pour Ibn Hanbal de mettre un terme a ses activités
de transmetteur de traditions et de jurisconsulte
(mufti), comme nous le rapporte son disciple al-
Marradi (non al-Marwadi ni al-Maradi p. 92 n. 35)
en ces termes: « Sami‘tu Ahmad yaqilu: amma al-
hadit fa-qad istarahna minhu, wa-amma al-masa’il:
fa-qad “azamtu in sa’alani ahadun ‘an Say’ an la
ugibahu: J'ai entendu Ibn Hanbal dire: “Quant au
hadit, nous en sommes délivrés, mais pour ce qui est
des masa’il, je suis bien décidé a ne pas répondre a
quiconque m'interrogerait [sur quoi que ce soit] »'3.
D’aprés une autre version, Ibn Hanbal aurait tenu le
propos suivant, a la suite des invitations insistantes
du calife al-Mutawakkil: « Lagad istaraht, ma ga’ani
al-farag illa mundu halaftu an la uhaddit. Wa-laytana
nutrak, al-tariqg ma kana ‘alayhi Bisrb. al-Harit: Me
voila en paix. La délivrance ne mest venue que quand
jai juré de ne plus transmettre [du hadith]. Pourvu
qu'on nous laisse tranquille. La bonne voie était celle
qu‘avait empruntée Biér b. al-Harit » "%, Quant a

al-Mun ‘im Salim, Gizeh, Mu’assasat Qurtuba, 1413/1993; celles
de Harb b. Isma“l al-Kirmani, Masa’il Harb, éd. Fayiz b. Ahmad
b Hamid Habis, Médine, Gami‘at Umm al-Qura, 1422/[2001], 3
vol, etid, Masd’il al-lmam Ahmad b. Hanbal al-fighiyya. Riwdyat
Harb b. Isma‘il al-Kirmani, éd. ‘Abd al-Bari’ al-Tabiti, Médine,
al-Gami‘a al-islamiyya, 1430/2009, 2 tomes, 1 vol.

(13) Ibn Abi Ya‘la, Tabagat al-hanabila, 1, p. 57

(14) Al-Dahabi, Siyar a‘lam al-nubala’, Su‘ayb al-Arna’it et al,
Beyrouth, Mu’assasat al-Risala, 1981-1988/1401-1408, 25 vol.,
Xl, p. 216, rapporté par son disciple Aba Bakr al-Marradi (m.
285/898); voir aussi id.,, Ta’rih al-islam wa-wafayat al-masahir
wa-l-a’lam, éd. ‘Umar ‘Abd al-Salam Tadmuri, 2¢ éd., Beyrouth,
Dar al-kitab al-"arabi, 1414/1993, 53 vol., [années 241-250], p. 82,
ou I'éditeur A. Tadmuri propose une lecture a notre avis erronée:
«ma ga’ani al-farah ..: je nétais gagné par la joie que .. ».

BCAI 32 =4
BCAI 32 (2018) Arabi Oussama, Powers David S. & Spectorsky Susan A. (éd.): Islamic Legal Thought. A Compendium of Muslim Jurists, recensé par Lahcen Daaif
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

cette autre phrase: «Ibn Abi Di’b (d. 258-9/875-6)
was a jurist and contemporary of Ibn Hanbal’s who
transmitted a tradition from al-Zuhri (p. 103) », elle
témoigne elle-méme de la contradiction de ses élé-
ments. En effet, il s'agit d'une coquille, car le Médinois
Ibn Abi Di’b, contemporain de Malik est mort en
159/776; et comme il est déja mentionné en tant
que disciple d’al-Zuhri (m. 124/741-2), il ne saurait
étre en méme temps un contemporain d'lbn Hanbal.
Signalons quelques erreurs d'ordre onomastique: Ibn
al-Musayyib de préférence a al-Musayyab (p. 88, et
p. 88 n. 14; 95); Husaym b. Basir, non Basir (p. 87, et
p. 87,n.7); Tawas b. Kaysan, non Qaysan (p. 98, n. 52).

Dans le sixieme chapitre (p. 107-120), «al-
Khassaf », Pater C. Hennigan expose l'essentiel de
la doctrine juridique et théologique de ce juriste
hanafite sans trop s’attarder sur sa biographie,
excepté quelques rappels des deux périodes clés de
sa vie professionnelle en tant que juge et ses démélés
avec le pouvoir abbasside en place. Dés l'entrée en
matiere, l'auteur rappelle la spécialité juridique dans
laquelle il s’est distingué a savoir, la science du droit
successoral (“ilm al-fara’id), avant d’énumérer les
quatorze ouvrages qui lui sont attribués (p. 107). Les
passages traduits par I'auteur proviennent d’Ahkam
al-waqf d’al-Hassaf dont I'auteur analyse la structure
dudiscours légal, et la technique darticulation portée
par la dialectique classique de gdla/qultu tout en
s'interrogeant sur son efficacité et les implications
argumentatives qui lui sont propres (p. 111-112).
Dans ce méme livre, Hennigan s'emploie a relever
I'usage que fait al-Hassaf du raisonnement analogique
(giyas) et de lopinion préférentielle (istihsan), et a
signaler dans quels types d’arguments ce dernier y
recourt. Le giyds se présente ainsi tantot sous la
forme d’'un simple argument, tantot sous celle d'une
analogie a fortiori, tandis que l'istihsan, contrastant
avec le giyds, peut traduire l'esprit de la loi ou la stricte
préférence du juriste (p. 116). Dans certains dialogues
gala/qultu, comme le reléve ingénieusement l'auteur,
l'istihsan semble remplir la fonction d’une soupape
de sécurité lorsque I'application du giyas aboutit a un
résultat injuste ou insatisfaisant. La derniere section
de cet article est consacrée a la place d’al-Hassaf dans
I'école hanafite. Si al-Sarahsi (m. 483/1090 ?) dans son
al-Mabst ') le décrit comme un juriste hanafite qui
s'autorise des ouvertures sur la doctrine de I'imam
Malik, Ibn © Abidin (m. 1888), dans ses Rasa’il (1),
huit siecles plus tard, le range dans la troisieme
catégorie de juristes, a savoir au rang des mugtahidiin

indépendants qui s'investissent dans de nouveaux
cas d'espéce non traités par les écoles juridiques, tels
al-Tahawi (m. 321/933), al-Bazdawi (m. 482/1089).
En revanche, sétonne P. C. Hennigan, Ibn Qutayba
(m. 276/889) dans al-Ma‘arif('"”) ne mentionne pas
al-Hassaf dans sa fameuse liste des gens du ra’y. Mais
il n’y a pas lieu de s'étonner: cette absence sexplique
par I'antériorité des juristes figurant dans la liste, a Ibn
Qutayba, puisqu'ils appartenaient tous au deuxieme
siecle de I'hégire alors qu’al-Hassaf était son contem-
porain (p. 120, n. 72).

Le septieme chapitre, « Aba Ja‘far al-Tahawi »
(p. 123-145) — qui forme le premier chapitre de
la période classique — s'ouvre sur la biographie
bien fouillée de ce juriste, dans laquelle N. Tsafrir
expose son parcours de formation et les raisons
de sa conversion au hanafisme, en abandonnant
le $afi‘isme, alors majoritaire avec le malikisme en
Egypte, puis énumeére ses maitres les plus influents
dont Ahmad b. Abi ‘Imran (m. 280/893) et Bakkar b.
Qutayba (m. 270/883). Pour l'auteur, cette conversion
d’al-Tahawi constitue un tournant décisif non seule-
ment dans sa vie personnelle, mais aussi au sein de
la communauté hanafite alors minoritaire en Egypte.
En effet, c’est grace a al-Tahawi et a ses nombreuses
ceuvres traitant de toutes les branches du savoir
religieux que le hanafisme allait gagner ses lettres de
noblesse dans ce pays, dans la mesure ou il sut attirer
a lui un grand nombre de disciples parmilesquels on
compte de brillants savants et des juges célébres qui
ont ensuite transmis ses doctrines juridiques et diffu-
sé des hadiths sous son autorité. Une vue d'ensemble
sur ses ceuvres (surtout les Muhtasarat (abrégés) et
les Surdt (manuels notariaux)) et les champs qu'elles
recouvrent permet de le situer dans une période his-
torique a cheval entre 'époque formative et I'¢poque
classique. A la lecture des noms des juristes cités
par al-Tahawi dans son ouvrage lhtildf al-‘ulama’
(Divergence des savants religieux), on ne peut pas
ne pas relever au passage que lui non plus ne tient
pas compte des avis juridiques d'lbn Hanbal, tout
comme son contemporain al-Tabari (m. 310/923)
dans son ouvrage Ihtilaf al-fugaha’ (Divergence des
juristes) qui lui valut la vindicte des hanbalites ('®).
Pour illustrer la méthode adoptée par al-Tahawi
dans l'exposition des cas d'espéce dans ses ceuvres
juridiques, N. Tsafrir, qui rappelle que cette méthode
était empruntée a ses prédécesseurs hanafites, pro-
pose la traduction d’un passage du chapitre sur le prix

(15) Al-Sarahsi, Kitab al-Mabsiit, Le Caire, Matba‘at al-sa‘ada,
1324-1331/1906-1913, 30 vol,, VII, p. 27-47.

(16) Ibn “ Abidin, Rasa’il, Beyrouth, Mu’assasat Fu’ad, 1978, 2
vol, I, p. 11-13.

|

(17) Ibn Qutayba, Kitab al-Ma‘drif, Le Caire, Dar al-Ma‘arif,
1969, p. 676-677.
(18) Al-Tabari, Ihtilaf al-fugaha’, éd. F. Kern, réimp. Beyrouth,
Dar al-kutub al-‘ilmiyya, s.d.[1%® éd. 1902].

|

BCAI 32 13

BCAI 32 (2018) Arabi Oussama, Powers David S. & Spectorsky Susan A. (éd.): Islamic Legal Thought. A Compendium of Muslim Jurists, recensé par Lahcen Daaif
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

du sang (diya) tiré de son Muhtasar '®) (p. 137). Les
autres passages traduits par l'auteur en vue d'expli-
citer les principes qui président au classement des
casjuridiques adopté par les hanafites, sont tirés des
Badad’i” d’al-Kasani® (p. 138-139), et du Muhtasar
d’al-Gassas qui est un abrégé de l'lhtilaf al-‘ulama’
d’al-Tahawi (p. 140-144) @Y, Ainsi, la méthode impli-
cite suivie par ce dernier et par les juristes hanafites
en général, se révéle régie par des regles convention-
nelles qui obéissent a un mécanisme de dérivation
des cas d'espéce les uns des autres, mécanisme que
l'auteur a su analyser d'une maniere convaincante.
Une petite coquille a signaler: nikah milk al-yamin,
non mulk al-yamin (p. 128).

M. Bedir, auteur du huitieme chapitre, «al-
Gassas » (p. 147-166), introduit son texte par une
présentation du contexte historique global de
I'époque de cet auteur, marquée par le déclin du cali-
fat abbasside et I'émergence des pouvoirs non arabes,
et par la reconnaissance des quatre écoles juridiques.
Le débat entre les gens du ra’y et les gens du hadith
était arrivé a son terme durant ce quatriéme siecle
de I'hégire, qui a vu naitre également les premiers
traités aboutis d'usul al-figh dont al-Fusal fi al-usal
d’al-Gassas considéré comme le plus important,
apres la Risala d’al-Safi‘T (p. 151). Comme la plupart
des hanafites, al-Gassas s'est intéressé principalement
aux sciences juridiques dans ses nombreuses ceuvres
que l'auteur décline en trois catégories: l'ceuvre ori-
ginale qu’'incarnent les Ahkdm al-Qur’an et al-Fusil,
les commentaires tels que le Sarh al-Gami" al-kabir
d’al-Sayban et le Sarh Muhtasar d’al-Tahawi, et enfin
les abrégés dont le Muhtasar Ihtilaf al-‘ulama’d’al-
Tahawi. Réévaluant la riche production juridique
et exégétique d’al-Gassas, Bedir en souligne le
caractere novateur en matiere d'usil al-figh, et érige
les Ahkam al-Qur’an en modele original jamais réa-
lisé dans les études coraniques antérieures (p. 155).
Avant d’aborder le volet des textes traduits, l'auteur
consacre une section spéciale a la question de I'affi-
liation d’al-Gassas au mu‘tazilisme. Contrairement
a W. Madelung, M. Bernand (non Bernard) qui, sali-
gnant sur l'opinion des auteurs mu‘tazilites sans les
soumettre a I'examen critique, le tiennent pour un
mu‘tazilite, Bedir est d’avis qu'en dépit des positions
théologiques partagées avec les mu‘tazilites (dont la
vision de Dieu), al-Gassas fait partie de ces savants

(19) Al-Tahawi, Muhtasar, éd. Abt al-Wafa’ al-Afgani, Le Caire,
Matba‘at Dar al-kitab al-arabi, 1370, p. 236-237.

(20) Al-Kasani, Bada’i® al-sana’i® fi tartib al-sara’i‘, éd. ‘Ali
Muhammad Mu‘awwad, Beyrouth, Dar al-kutub al-‘ilmiyya,
1418/1997, 10 vol., X, p. 399, 401-404.

(21) Al-Gassas Muhtasar Ihtilaf al-"ulama’, éd. ‘Abd
Allah Nadir Ahmad, Beyrouth, Dar al-basa’ir al-islamiyya,
1417/1996, 5 vol., V, p. 125-127, 141, 169, 195.

|

sunnites d'obédience hanafite qui ont accordé dans
leurs ceuvres une large place aux hadiths (p. 156-160),
et dont l'influence mu‘tazilite ne traduit pas systé-
matiquement une stricte appartenance a cette école
théologique. Le long extrait d'al-Fusil fi al-usil ??
traduit par l'auteur (p. 161-166) s'avere un choix
judicieux en ce qu’il permet de mesurer I'étendue
des problématiques théoriques abordées par al-
Gassas. Il y est question du statut des avis juridiques
résultant du raisonnement des juristes mugtahid-s:
ont-ils valeur de vérité égale a celle du Coran et
du hadith, ou relévent-ils d’'une vérité relative ? A
cette interrogation al-Gassas apporte évidemment
une réponse qui légitime le juriste dans son role de
mugtahid en conférant a ses avis juridiques une valeur
de vérité ultime pour ce qui concerne les questions
sur lesquelles les sources scripturaires ne se sont pas
prononcées. Quelques mots translittérés a corriger:
Ibn “Aqil, non ‘Aqil (p. 157, n. 47); hadita, non hadita
(p. 160); bihi, non bih (p. 163); hazruhu, non hazruhu
(p. 164).

D. J. Stewart, auteur du neuviéme chapitre «al-
Sharif al-Murtada » (p. 167-210), - le plus long texte
que renferme ce livre — approche ce personnage
chiite en cinqg sections déclinées dans cet ordre: sa vie
et son époque, le chiisme imamite sous les Bouyides,
son savoir, son ouvrage al-Intisar (dont l'auteur réus-
sit a situer la date de rédaction approximativement
entre 417-420/1026-1029) *3), et enfin les questions
juridiques dites de Mayyafariqin. Lascendance alide
d’al-Murtada, le haut rang de sa famille et le prestige
dont celle-ci jouissait aupres des autorités bouyides a
retenu l'attention de D. ). Stewart qui en retrace I'his-
toire en nous faisant connaitre le role influent d’al-
Murtada lui-méme au sein de ce pouvoir politique;
un réle qui navait dégal que celui de deux autres
autorités religieuses duodécimaines: son maitre al-
Sayh al-Mufid (m. 413/1022) et son disciple et col-
légue al-Sayh al-Tasi (m. 460/1067) (p. 169). Dans le
cadre du débat entre sunnites et chiites, qui atteignait
son paroxysme a cette époque, l'auteur souligne la
prédominance de I'engagement entier d'al-Murtada
pour la cause chiite en sa qualité de juriste et chef
de file de cette communauté. Lauteur a bien cerné
le but principal que visait ce dernier et auquel il avait
consacré toute sa carriére, sa pensée religieuse et
méme sa fortune, accumulée au sein de sa famille
depuis plusieurs générations: la légitimité de Iécole
ga'farite — nom sous lequel on désignait alors I'école
juridique duodécimaine dont il se revendiquait — qui

(22) Al-Gassas, al-Fusiil fi al-usil, Koweit, Wizarat al-awqaf wa-
I-Su’an al-islamiyya, 1414/1994, 4 vol,, 1V, p. 295-303.
(23) Al-Murtada, al-Intisar, éd. Muhammad Rida al-Harsan,
Beyrouth, Dar al-adwa’, 1985.

|

| BCAI 32 14
BCAI 32 (2018) Arabi Oussama, Powers David S. & Spectorsky Susan A. (éd.): Islamic Legal Thought. A Compendium of Muslim Jurists, recensé par Lahcen Daaif
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

devait étre reconnue au méme titre que les écoles
juridiques sunnites parmi lesquelles on comptait
a cette époque le zahirisme et les garirisme (d’lbn
Garir al-Tabari). Les ceuvres d’al-Murtada traitent
principalement du droit et de la méthodologie du
droit (usil al-figh), dont une grande partie consiste
en fatawd, responsa qu'il était amené a délivrer
verbalement ou par écrit a des fideles chiites qui
lui adressaient leurs questions, par correspondance
épistolaire, de Syrie, d’lIraq, d’Iran et dailleurs. Parmi
ces fatawad, Stewart apporte un soin particulier a
I'étude de celles associées a la ville de Mayyafariqin
(Silvan, en Turquie actuelle), qui furent adressées a un
requérant anonyme qui estimait les conseils religieux
appropriés en matiere de droit musulman, difficiles
d’acces pour les musulmans, résidant comme lui, a
Mayyafarigin, ville qui se trouvait a la lisiere de I'Em-
pire byzantin chrétien, loin des principaux centres
d’enseignement islamique. Les sujets abordés dans
ces fatawd ne sont pas seulement d'ordre juridique
et théologique, mais touchent aussi aux points de
divergence avec les sunnites (mariage temporaire
(p. 206); le Coran est qualifié de maf il (fait), au lieu
de mahlig (créé) (p. 208)). Ces fatawa jettent ainsi
une nouvelle lumiére sur la nature des rapports entre
ces deux grandes communautés de l'islam a cette
époque, comme l'a trés bien noté Stewart qui en a
proposé une traduction intégrale, soit soixante-six
fatawa, précédées chacune de leur question (p. 195-
210) %), La contribution de l'auteur en termes de
traduction ne se limite pas seulement a ce long et
déja difficile texte d’al-Murtada, puisqu'’il lui en a
traduit un autre, soit l'introduction de ce dernier a
son livre al-Intisar > qui a pour objet la justification
des décisions juridiques des imams (p. 188-195).

Le dixieme chapitre, « Ibn Hazm al-Qurtubi »
(p-211-238), par S. Kaddouri mérite bien évidem-
ment toute sa place dans cette monographie dédiée
a la pensée juridique musulmane, en tant que repré-
sentant de I'école zahirite, a défaut d’'un chapitre sur
le fondateur du zahirisme Dawud b. ‘Ali al-Zahiri
(m. 272/885 7). On saura gré a l'auteur d’avoir abon-
damment usé de références autres qu’anglaises, ara-
bes, francaises et espagnoles pour rédiger cet article
a la hauteur de ce personnage singulier qu'était Ibn
Hazm. Rappelant tout d'abord les principales sources
qui consacrent une notice biographique a Ibn Hazm,
Kaddouri souléve la question du nombre des écrits

de ce dernier (estimé a 400 tomes), a laquelle il tente
d’apporter une réponse en se référant aussi bien aux
sources précédemment évoquées qu'aux propres
ceuvres d’lbn Hazm (p.211-213). Lorigine persane
de ce dernier est évoquée comme une indication
vraisemblable, mais sans conséquences directes sur
sa vie professionnelle, ni sur ses choix politiques et
idéologiques. Mis a part quelques démélés avec cer-
taines autorités politiques, I'essentiel de la biographie
de ce savant andalou, que l'auteur qualifie a juste
titre de second fondateur du zahirisme, est traité a
travers les reperes suivants: son enfance, sa période
de formation puis denseignement, ses principaux
déplacements et débats engagés notamment contre
les malikites aprés sa conversion au $afi‘isme (p. 213-
221). Et, pour mieux exposer les idées maitresses d’lbn
Hazm en matiere de figh et ses fondements, Kaddouri
se réfere a ses deux ouvrages principaux, soit al-lhkam
fi usil al-ankam %) (p. 224-229) et al-Muhalla®”
(p. 229-238). Du premier, il extrait les principes
fondamentaux du zahirisme selon Ibn Hazm, les
arguments rationnels et traditionnels qu’il met en
avant pour révoquer en doute, d’'une part tous types
de consensus (igma"), excepté celui des compagnons
du prophete, et, d'autre part, I'argument a contrario
(dalil al-hitab) et le raisonnement analogique (p. 225-
229). Du second, il tire quatre passages relatifs a des
questions juridiques dont il propose une traduction
partielle. Ces passages traitent respectivement du
statut du fidele qui n'accomplit pas les prieres cano-
niques a I'heure prescrite, du rejet par Ibn Hazm de
la prohibition du chant et de la musique en islam, du
droit de lafemme et de l'esclave a occuper la fonction
de juge, et, enfin, de la garde des enfants (p. 231-237).
Bien que ce ne soit pas a Kaddouri de relever ce
point, on notera, comme nous I'avons signalé avec
al-Tahawi précédemment, que seules trois écoles
juridiques sunnites sont concernées par les débats
d’Ibn Hazm (toutes, a l'exclusion du hanbalisme).
Osman Tastan, dans le onzieme chapitre, «al-
Sarakhsi » (p. 239-259), consacre les premieres
pages a la biographie de ce juriste hanafite en se
focalisant d'emblée sur ses maitres et ses disciples
pour mettre ensuite l'accent sur son rang de juriste
hanafite le plus important de I’époque classique
aprées al-Qudari (m. 428/1037). Il passe en revue
les différentes raisons contradictoires, tantdt poli-
tiques, tantdt religieuses que les sources narratives

(24) Dans al-Murtada, Rasad’il al-Sarif al-Murtada, éd. al-Sayyid
Ahmad al-Husayn et al-Sayyid Mahdi Raga’i (non Raga“, bibli-
ographie p. 557), Qom, Dar al-Qur’an al-Karim, 1984, 4 vol,, |,
p. 271-306 « Gawabat [al-Masa’il] al-Mayyafarigiyat ». Uajout
d’[al-Masa’il] entre crochets par l'auteur est inutile.

(25) Al-Murtada, al-Intisar, p. 1-7.

|

(26) Ibn Hazm, al-lhkam fi usal al-ahkam, éd. Ahmad
Muhammad Sakir, Beyrouth, Dar al-afaq al-Gadida, 1980, 8
tomes en 2 vol.
(27) Ibn Hazm, al-Muhalla bi-I-atar, éd. ‘Abd al-Gaffar
Sulayman al-Bindari, Beyrouth, Dar al-kutub al-‘ilmiyya, 1988-
1989, 12 vol.

|

BCAI 32 15
BCAI 32 (2018) Arabi Oussama, Powers David S. & Spectorsky Susan A. (éd.): Islamic Legal Thought. A Compendium of Muslim Jurists, recensé par Lahcen Daaif
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

avancaient pour justifier sa mise en prison par Khan
Sams al-Mulk (p. 241-242). Quoique séduisante, la
raison d'ordre théologique avancée par Schacht,
reste, d’apres Tastan, une conjecture infondée dans
la mesure ou elle ne figure dans aucune source.
Les principaux ouvrages d’al-Sarahsi se trouvent
étre, dans leur grande majorité, des commentaires
systématiques des ceuvres majeures du hanafisme,
dont les trois suivants: al-Mabsit, al-Usil 8 et
Sarh al-Siyar al-kabir ) auraient été rédigées par
lui pendant les 14 ans de son emprisonnement (de
466/1074 a 480/1088), information que conteste
Schacht qui suggere que ses disciples 'auraient aidé
aavoir acces aux sources hanafites qu'il commentait,
car, selon lui, il ne pourrait pas les avoir toutes en
mémoire. Chacun de ces trois ouvrages a fait I'objet
d’'une présentation succincte dans laquelle Tastan
rend compte de la valeur de leur contenu comme
des conditions historiques dans lesquelles elles ont
vu le jour. Il y expose aussi la méthode suivie par
al-Sarahsi, qu'il étaye avec des passages tirés de ces
mémes ouvrages et traduits évidemment en anglais
(p. 245-251). Cependant, dans la section consacrée
proprement a la traduction (p. 252-259), tous les
textes sélectionnés par Tastan sont tirés d’'un seul
et méme livre d’al-Sarahsi, al-Usil et portent sur:
1) les qualités requises chez un fagih (p.252); 2) la
récitation coranique en langue étrangere (persan
en l'occurrence) pendant les priéres canoniques,
que tolére Aba Hanifa, mais non ses deux grands
disciples (p. 253-254); 3) la notion de I'inimitabilité
du Coran et sa transmission par un grand nombre
de transmetteurs (tawatur) (p. 254); 4) la validité de
la transmission du Coran par une personne qui n'en
comprend pas le sens (p. 256); 5) la récitation de la
basmala a haute voix dans les priéres canoniques
(p-257); 6) l'addition selon la recension coranique
d’'lbn Mas‘tid, du mot “mutatabi‘at” (trois jours
consécutifs), dans le verset d'expiation du serment
rompu, doit étre observée dans la pratique cultuelle
bien que non récitée. Ces quelques erreurs que nous
signalons ne sont pas reprises par l'auteur ailleurs
dans cet article: Brockelman pour Brockelmann
(p. 241); Le grand livre de la conduite de I'état pour
Etat (p. 248); Hugo Grotious pour Grotius (p. 249).
Le douzieme chapitre consacré a « Aba Hamid
al-Ghazali » (p. 261-293), par Ebrahim Moosa, nous
livre une étude sur ce personnage clé de la pensée
musulmane presque sous toutes ses facettes. Avant

de nous dépeindre en quelques pages (p.261-263),
les grandes lignes de la pensée d'al-Gazali dans les
divers domaines du savoir de son époque, E. Moosa
rappelle ajuste titre que l'affirmation nietzschéenne
selon laquelle toute philosophie est une biographie
latente de son auteur, s'applique tout singulierement
a al-Gazali. La situation historique, marquée par une
instabilité politique et des troubles religieux dans
lesqueles le réle du mouvement ismaélien était
déterminant, est décrite en rapport avec le parcours
éducatif d'al-Gazali qui en effectua l'essentiel (jusqu'a
ses vingt ans) dans sa ville natale, Tus, avant de le
poursuivre dans la ville de Gurgan, et enfin a Nisabar
dans la fameuse medersa al-Nizamiyya ou il eut pour
maitre Aba al-Ma‘ali al-Guwayni (m. 478/1085)
qui forma sa pensée. Contrairement a certains
chercheurs occidentaux, 'auteur ne conteste pas la
véracité de I'anecdote selon laquelle al-Gazali aurait
été dévalisé par des brigands dont il aurait supplié le
chef de lui restituer ses cahiers de notes qu'il prisait
tant, et qu'il aurait tiré de cette expérience l'ensei-
gnement qui consiste a tout mémoriser pour ne
plus jamais étre dépossédé de son savoir. Si al-Gazali
n‘appartenait pas au cercle des membres rapprochés
du grand vizir Nizam al-Mulk (m. 485/1092), il ne faut
pas en conclure pour autant, écrit E. Moosa, qu'il
n‘était pas proche du cercle des membres décideurs.
On aurait aimé savoir en quoi consiste exactement
la différence entre les deux cercles, dont on percoit
a peine la nuance de pouvoir susceptible de les
départager en termes de nature, mais non de degré.
Sans s’étendre davantage sur le sujet, I'auteur note, en
outre, qu'al-Gazali n‘était pas naif en politique, et ses
pensées en la matiere prouvent qu'il avait acquis des
compétences dans ces milieux de pouvoir seljukides.
D’aprés l'auteur, la participation d’al-Gazali au renou-
vellement du regard sur le droit musulman procéde
de la suprématie revendiquée pour l'école $afi‘ite
(p. 271-273), de son role vivificateur de cette école
(p- 273-276), de l'intégration des valeurs morales et
éthiques dans le droit dont témoigne entre autre son
ceuvre lhya’ ‘ulam al-din (p. 276-278), de l'essentia-
lisation des buts (magqadsid) de la sari“a (p. 278-280),
et enfin de la défense de l'autorité de la raison contre
I'imitation servile (taglid) comme il en a fait état
dans son Mizan al-"amal ®® dont un court extrait
est traduit par l'auteur (p. 280-282). En guise de choix
de traduction, E. Moosa propose un long chapitre de
dix pages denses d’al-Mustasfa G"), dédié au taglid

(28) Al-Sarahsi, Ustl al-Sarahsi, éd. Abl al-Wafa’ al-Afgani,
Beyrouth, Dar al-ma‘rifa, 1973, 2 vol.

(29) Al-Sarahsi, Sarh al-Siyar al-kabir, éd. Salah al-Din al-
Munaggid et ‘Abd al-"Aziz Ahmad, Le Caire, Matba‘at Sarikat

(non Sirkat) al-ilanat al-Sarqiyya, 1971-1972, 5 vol.
|

(30) Al-Gazali, Mizan al-‘amal, éd. Mahmad Bigi, Damas, Dar
al-taqwa, 1428/2008, p. 165.
(31) Al-Gazali, al-Mustasfa min ‘ilm al-usil, éd. Hamza
b. Zuhayr Hafiz, Médine, Sarikat al-Madina al-munawwara
li-I-tiba‘a wa-I-nasr, 1413/1993, 4 vol., IV, p. 139-156.

|

| BCAI 32 16
BCAI 32 (2018) Arabi Oussama, Powers David S. & Spectorsky Susan A. (éd.): Islamic Legal Thought. A Compendium of Muslim Jurists, recensé par Lahcen Daaif
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

que combat al-Gazali (p. 284-293). Deux translittéra-
tions erronées sont a signaler: al-Gudur al-ta’rihiyya
li-azmat, non al-Guzir [..] li-"azmat (p. 268, n. 21 et
bibio. p. 541), et, dans toutes les notes infrapaginales,
I'auteur mentionne systématiquement Ibn al-Gawzi
sous le nom d’al-Gawzi.

Le treizieme chapitre, « Ibn Rush al-Jadd »
(p- 295-322), est I'ceuvre de D. Serrano Ruano, la spé-
cialiste incontestée de ce grand juriste malikite anda-
lou. Avant d’'aborder la biographie et la formation
intellectuelle d’lbn Rusd, elle insiste sur les mérites de
ce dernier comme sur sa place éminente en tant que
juriste et usdlite malikite, au méme titre que ses pairs
andalous tels Aba al-Walid al-Bagi (m. 474/1081),
Ibn “Abd al-Barr (m. 463/1071) et son disciple Abi
Bakr Ibn al-"Arabi (m. 543/1148.). Elle a consacré
au préalable une section a I'étude des chroniques
historiques et des sources narratives qui lui ont fourni
l'essentiel de la matiere biographique pour rédiger
cetarticle (p. 296-297). L'une des informations qui ne
passent pas inapercues dans cette étude et a laquelle
l'auteur s'était déja attelée dans une publication a
part®’, est la thése des origines juives de la famille
d’Ibn Rusd, imputée a al-Marrakusi (m 703/1303)
et al-Maqgqari (m. 1041/1632). Cette these semble
se renforcer, d'apres D. Serrano Ruano, si l'on tient
compte de la disgrace dont a fait l'objet sous les
Almohades, le petit-fils de ce dernier, le philosophe
Ibn Rusd al-Hafid (m. 595/1198). Cette disgrace s'est
traduite par un exil a Lucena, une cité proche de
Cordoue, qui abritait une population essentiellement
juive, connue pour ses écoles rabbiniques. Il faut
reconnaitre a l'auteur un souci constant de minutie et
de détail dont elle a fait preuve tout au long de cette
étude. Elle a su approcher, en effet, la personnalité
d’lbn Rusd sous plusieurs angles différents: en tant
que juge, jurisconsulte, et maitre-enseignant doué
d’'un sens de pédagogie auquel étaient sensibles
quasiment tous les savants qui I'ont cotoyé, et qui se
manifeste ostensiblement dans ses nombreux écrits,
notamment dans al-Baydn wa-I-tahsil*>. A travers
des passages-témoins extraits de ce livre, D. Serrano
Ruano s'est évertuée a relever l'originalité de méthode
dont témoigne d’lbn Rusd dans son commentaire
de la Mudawwana de Sahnin et de la “Utbiyya ou
Mustahraga d’Abi “Abd Allah al-‘Utbi (m. 255/869)
(p- 311-312). Ses nombreuses fatwd-s auxquelles

(32) Lauteuradéja consacré a cette question un article intitulé:
«Explicit cruelty, implicit compassion : Judaism, forced conversi-
ons and the genealogy of the Banti Rushd », Journal of Medieval
Iberian Studies, 2 (2010), p. 217-223.

(33) Ibn Rusd, al-Bayan wa-I-tahsil wa-I-Sarh wa-I-tawgih wa-I-
ta‘lil fi masa’il al-Mustahraga, éd. Muhammad Haggi (non Higgi),
Beyrouth, Dar al-Garb al-islami, 1988, 19 vol. + 3 vol. d'index.

|

elle accorde une importance primordiale s'avérent
des exemples prototypes de sa pensée juridique
atteignant un niveau de maturité patent dans son
al-Bayan et ses Mugaddamat. Sur la base de quelques
extraits traduits de ses fatwa-s relativement a des
questions d'ordre théologique (p. 312-314), mystique
(p. 314-315) et juridique (p. 315-316), D. Serrano
Ruano s'est efforcée de nous fournir un apercu de
cette maturité. Elle a conclu au r6le décisif d’'Ibn Rusd
al-Gadd dans le développement de I'école malikite
en rendant accessible au plus grand nombre, grace
a ses commentaires ordonnés et pédagogiquement
structurés, les travaux juridiques de ses devanciers
malikites. A cette conclusion vient s’ajouter un
appendice bien documenté sur I'ceuvre d’lbn Rusd,
qui clot cette étude (p. 310-322). La qualité de cet
article s'illustre dans I'abondance de ses notes infra-
paginales aussi bien que dans ses nombreux passages
translittérés presque systématiquement apres chaque
traduction ou morceau de traduction. On notera
qu'en dépit de cette quantité impressionnante de
termes translittérés, on ne déplore qu’une insigni-
fiante erreur que voici: yulgi’an ilay-hi pour yalga’in
ilay-hi (p. 301).

C. Goémez-Rivas nous renseigne sur l'essentiel, a
savoir sur la vie et I'ceuvre du « Qadi ‘lyad » (p. 323-
338), qui constitue le quatorzieme chapitre de ce
livre. En trois sections intitulées respectivement:
la vie, le savoir, traduction et analyse d'un passage
de Tartib al-Madarik, 'auteur se propose de nous
livrer les points cruciaux qui ont jalonné sa vie et
les grandes lignes qui ont marqué sa pensée reli-
gieuse et politique. Ses origines yéménites ont été
évoquées avec d'amples détails sur sa généalogie en
sa qualité de descendant d'une lignée de la noblesse
savante arabe. Ses principaux maitres aussi bien au
Maghreb ou il eut pour maitre le juge Aba ‘Abd
Allah al-Tamimi (m. 505/1111), qu'en Andalousie
vers laquelle il entreprit plusieurs voyages (rihla), et
en Orient pendant son long voyage de pélerinage.
Lauteur ne fait mention que de ses maitres les plus
célébres comme Ibn Ruid al-Gadd et Ibn Hamdin
(m. 508/1114), mais reléve qu’a son époque les
savants d’Andalousie venaient en masse s'installer au
Maghreb fuyant la pression croissante des royaumes
chrétiens d’Espagne (p. 325). Les relations du Qadi
‘lyad avec les Almoravides ont connu des jours
heureux sous Ibn Tasafin (I'auteur opte pour l'ortho-
graphe Tasufin), avant qu'il ne tombe en disgrace
sous I'émir de 'Andalousie Tasafin b. “Ali. Il regagna
de nouveau l'estime de cette dynastie pendant le
bref régne d’'lbrahim b. Tasafin qui le nomma juge
de Ceuta. Le mystere entourant sa mort a beaucoup
intrigué Gomez-Rivas quia cherché a faire la lumiére

entre la part historique et la part légendaire dans les
|

| BCAI 32

BCAIl en ligne

17

BCAI 32 (2018) Arabi Oussama, Powers David S. & Spectorsky Susan A. (éd.): Islamic Legal Thought. A Compendium of Muslim Jurists, recensé par Lahcen Daaif
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

versions différentes, voire contradictoires qu'en pro-
posent les auteurs comme Ibn Haldn (m. 808/1406),
al-Bunnahi (ou al-Nubahi®%, m. 793/1391?), Ibn
Farhan (m. 799/1397). En effet, il est tantot exécuté
par ordre intime d’lbn Tamart, en raison de sa sup-
posée pratique secrete du judaisme, tantot mort
soudainement dans son bain a Marrakech ou il était
en exil, tombant ainsi sous la malédiction qu’aurait
prononcée al-Gazali (m.505/1111) a son encontre
pour avoir été 'un des instigateurs de 'autodafé de
son ceuvre lhya’ “uliim al-din (p. 326-327). De toute
sa riche production littéraire, c'est sans conteste son
Tartib al-Madarik ®> qui demeure le plus important
en tant que source biographique. C'est pour cette
raison d’ailleurs que l'auteur en traduit un long
extrait dans lequel Qadi ‘lyad soutient avec force
arguments que la pratique de Médine (“amal ahl
al-Madina) mérite bel et bien détre une source du
droit (p. 332-338).

Bien que sa naissance et lieu exactement un
siecle aprés la mort d’al-Gazali (m. 505/1111), al-
Amidi (m. 631/1233) se considérait comme I'héritier
de la pensée religieuse de ce dernier, commence par
signaler Bernard G. Weiss, dans le quinzieme chapitre
intitulé « Sayfal-Din al-Amidi » (p. 339-351). Partant
d’un réve d’al-Amidi qui se serait vu s'introduisant
dans la maison d’al-Gazali au milieu de laquelle la
dépouille de celui-ci gisait dans un cercueil ouvert,
pour lui poser un baiser sur le front, l'auteur nous met
en présence de I'attachement qu'éprouvait al-Amidi
pour al-Gazali auquel il s'identifiait par-dela un siécle
décart qui les séparait. Son ceuvre maitresse Kitdb
al-lhkam fi usil al-ahkam ©°) en est la preuve patente,
en ce qu'il se réfere abondamment a l'ouvrage d’al-
Gazali, al-Mustasfa min ‘ilm al-usil 7. En cing
grandes étapes liées a ses déplacements, B. G. Weiss
parvient a nous faire connaitre al-Amidi dans ses
années de formation et d'enseignement, comme dans
ses rapports aux diverses autorités politiques de son
époque. La premiére étape est celle de son enfance

(34) Toutes les éditions arabes vocalisent le nom de cet
auteur al-Nubahi tandis que les études occidentales le men-
tionnent tantot al-Bunnahi tantot al-Nubahi. Voir l'article de
Benchrifa, « Al-Bunnaht la al-Nubahi », Magallat al-Akadimiyya,
Akadimiyyat al-Mamlaka al-magribiyya, Rabat, 13 (1988).

(35) Qadi ‘lyad, Tartib al-madarik wa-taqrib al-masalik li-
ma’‘rifat a’lam madhab Malik, éd. Ahmad Bakir Mahmid,
Beyrouth, Dar maktabat al-hayat/Tripoli, Dar maktabat al-fikr,
1387/1967, 4 vol.

(36) Ilexiste plusieurs éditions, l'auteur ne mentionne que celle
du Caire, la plus ancienne, Matba‘at al-ma‘arif, 1914. Voir par
exemple al-Amidi, Kitab al-lhkam fi usal al-ahkam, éd. ‘Abd al-
Razzaq Afifi, Beyrouth/Damas, al-Maktab al-islami, 1424/2003,
4 vol.; ibid, éd. Sayyid al-Gamili, Beyrouth, Dar al-kitab al-‘arabi,
1414/[1993].

(37) Voir supra note 31.

|

et de son adolescence dans sa ville natale, Amid, ou

il recut une éducation de base a savoir la mémori-
sation du Coran et du manuel juridique hanbalite.
Pendant la deuxieme étape, qui correspond a son

installation a Bagdad (la plus longue qui dura 28 ans),
on apprend qu'apres sa formation en hadith en tant
que hanbalite, il sétait peu a peu converti au $afi‘isme
sous I'influence de l'usilite et surtout controversiste
(munazir) 1bn Fadlan (m. 595/1199). La troisieme
étape, celle de la période la plus féconde, passée
au Caire, pendant laquelle sa notoriété d'usilite et
controversiste hors-pair était connue de tous et lui

valut des ennemis déclarés dans les milieux savants

qui ne s'étaient pas fait faute de légitimer sa mise a

mort (p. 343). La quatriéme et la derniére étape, qui

correspondent a la période de cing années a Hama

sous la protection des Ayyoubides, et a la derniére

période de sa vie passée a Damas od, invité par le

gouverneur ayyoubide al-Malik al-Mu‘azzam, il eut
la charge d’administrer la madrasa al-‘Aziziyya et
ou il rédigea son fameux al-lhkam qu'’il résuma dans

Muntaha al-sil fi “ilm al-usil G®. B.G. Weiss a eu rai-
son de consacrer une section entiere (p. 345-348) a

al-lhkam pour en exposer la structure et le contenu

d’une part, et montrer le haut niveau de la dialectique

qui y est observée de l'autre. Lauteur a fait preuve

d’un talent pédagogique indéniable en mettanten lu-
miére les regles qui sous-tendent le mécanisme com-
plexe d'arguments et contre-arguments en ceuvre

dans la discipline des usil telle quelle est réévaluée

par al-Amidi. Dans la section réservée a la traduction

(p. 348-351) des extraits tirés du Muntaha al-sal (non

al-sil, erreur qui apparait une seule fois dans le corps

du texte (p. 346)), I'auteur ne mentionne nulle part
les numéros de pages de I'édition utilisée. Nous avons

localisé ces pages (p. 82-83) dans une autre édition

d’al-Muntaha ). Quoique riche et méthodiquement
construit, cet article manque, hélas, cruellement de

références, y compris celles d’al-Amidi que l'auteur a

volontairement omises. Dans la dizaine de note de

bas de pages que compte cet article, l'auteur ne se

référe a aucune étude.

Les premieres lignesintroductives de Mahammad
Khalid Masud au seizieme chapitre, « Abl Ishaq
al-Shatibi », concentrent l'essentiel a savoir sur ce
juriste andalou de Grenade du vii®/xive siecle et sa
doctrine juridique relative aux buts de la loi religieuse

(38) B.G. Weiss cite uniquement I'’édition suivante: Kitab
Muntaha al-sil fi “ilm al-usal, Le Caire, Matba‘at Muhammad
‘Ali Subayh, 19 ? (sic)
(39) Al-Amidi, Kitab Muntahd al-sil fi “ilm al-usal, suivi du Tahsil
al-ma’mdal min ‘ilm al-usal, dAba al-Tayyib Siddiq al-Qannug;,
éd. Ahamd Farid al-Mazidi, Beyrouth, Dar al-kutub al-‘ilmiyya,
1424/2003, p. 82-83.

|

BCAI 32 18

BCAI 32 (2018) Arabi Oussama, Powers David S. & Spectorsky Susan A. (éd.): Islamic Legal Thought. A Compendium of Muslim Jurists, recensé par Lahcen Daaif
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

(Magqasid al-3ari‘a)“?). Le contexte historico-poli-
tique est relaté dans la premiére section ot l'auteur a
mis 'accent sur les troubles politiques qui ont marqué
Grenade sous les Nasrides, et les rapports conflictuels
avec les chrétiens du Nord (p. 354). La formation d’al-
Satibi est due a de nombreux maitres en diverses dis-
ciplines en sciences religieuses et en littérature, sans
qu'il n‘ait vraisemblablement jamais eu a quitter sa
ville natale de Grenade. Et, pour ne s’en tenir qu’aux
plus célebres d’'entre eux, on mentionnera le fameux
théoricien du droit et grammairien Aba "All Mansar
al-Zawawi (m. apres 770/1368), le théologien et philo-
sophe al-Sarif al-Tilimsani (m. 771/1369) et le juriste
Abu ‘Abd Allah al-Maqqari al-Gadd (m. 759/1358).
Celui-ci, bien que malikite, contribua a la diffusion
des principes de la théorie du droit $afi‘ite a Grenade,
et amena al-Satibi, grice a son soufisme, a distinguer
entre les concepts légaux et moraux (p. 357). Lauteur
relate également ses compétences de controversiste
qui eut a se confronter en débat public, a de redou-
tables juristes tres hostiles a ses théories sur la bid‘a.
Loriginalité du raisonnement juridique d’al-Satibi se
reflete, d'apres M. Kh. Masud, dans ses fatwas, telle
celle par exemple, ou il valide la taxe imposée par
le sultan de Grenade dans le but d’ériger un mur
autour de la ville. Sopposant a la fatwa d’lbn Lubb
(m. 782/1380) qui estimait cette taxe non conforme
a la 3ari‘a, al-Satibi la justifiait sur la base de I'intérét
collectif (maslaha) (p. 359). Lauteur expose ensuite,
dans une section a part, la doctrine des buts ou objec-
tifs de la $ari‘a, développée par al-Satibi tout au long
desavie.ll en résume la teneur en cinq perspectives:
la maslaha, la responsabilité, la capacité humaine,
Iintérét personnel et l'obéissance (p.361), qu'il
soumet ensuite a l'étude a grand renfort d'exemples
et d'illustrations (p. 361-364). Outre les Magqasid al-
$ari‘a, le nom d’al-Satibi est associé 2 la lutte contre
I'innovation blamable (bid‘a), alaquelle il a consacré
son ceuvre majestueuse al-I"tisam. Au regard de
I'intérét excessif que portent les salafistes a cette
ceuvre, l'auteur tient a souligner que I'image qu'ils se
font de l'auteur dans cette perspective, est erronée.
La preuve en est qu'il rédigea al-I"tisam d'abord pour
se défendre lui-méme contre ses détracteurs qui
I'accusaient d’'innover en religion, et ensuite pour leur
retourner l'accusation en cernant de prés tous les
types de bid“a. En mettant en garde contre les effets
funestes de toutes les innovations, al-Satibi cibla
notamment celles que ses accusateurs assimilaient a

(40) Lauteur renvoie a son étude Shatibi’s Philosophy of Islamic
Law que I'on a oublié de faire figurer dans la bibliographie géné-
rale (p. 550). I s"agit vraisemblablement de celle-ci: Mahammad
Khalid Masud, Shatibr’s Philosophy of Islamic Law, Islamabad, The
Islamic Research Institute, 1995.

des pratiques orthodoxes (l'auteur en énumere une
dizaine (p. 367)). Si l'extrait d’al-I"tisam que propose
l'auteur en traduction (p. 368-373) donne la mesure
de I'étendue de la question de la bid"a, il dévoile en
méme temps la rigueur de la méthode et la finesse
de l'analyse chez al-Satibi.

David S. Powers, l'auteur du dix-septiéme cha-
pitre dédié a « Ahmad al-Wansharisi » (p. 375-399),
s'est concentré presque exclusivement sur le fameux
ouvrage de ce dernier, al-Mi‘yar “" et les fatwas qu'il
renferme, relativement au statut des synagogues en
pays d’lslam. Une bréve présentation liminaire de la
biographique de ce juriste malikite maghrébin nous
est proposée en deux pages (p.375-376). On y ap-
prend qu'il recut son éducation religieuse principale-
ment a Tlemcen ou il enseigna le malikisme et occupa
la charge de mufti jusqu'en 874/1469, date a laquelle
il dut fuir le sultan de cette ville pour aller s'installer a
Fez sous les Wattasides ou il poursuivit son enseigne-
ment et occupa également la chaire de mufti. Lauteur
propose ensuite une liste des ceuvres d’al-Wansarisi
qu'il répartit en quatre catégories selon qu'elles sont
éditées, lithographiées, encore a I'état de manuscrit
ou perdues (p. 377-378). La suite de l'article traite du
Mi‘yar, ceuvre maitresse d’al-Wansarisi, dans laquelle
celui-ci recueillit un florilege de fatwas estimées a
plus de 5 000, et qui furent délivrées par des centaines
de juristes du Maghreb, et plus de cinq cents origi-
naires d'al-Andalus. Les raisons historiques (notam-
ment la chute du royaume nasride qui s'annoncait)
et personnelles (la conscience qu’avait al-Wansarisi
de l'utilité de ces fatwas pour ses contemporains) qui
ont présidé a la composition de cette ceuvre se sont
avérées les mémes pour nombre de juristes de cette
période tels Abi al-Qasim al-Burzuli (m. 841/1438)
avec son Gami’ masa’il al-ahkam “?), et Abu
Zakariyya’ Yahya al-Magili (m. 883/1478) disciple
d’al-Wansarisi, avec son al-Durar al-Maknina (non
al-Makniina p. 383) et dans biblio. p. 549) fi nawazil
Maziina “®. Avant de passer a la traduction des trois
extraits du commentaire d’al-Wansarisi (p. 386-391)
dans al-Mi‘yar, qui traitent du statut de la synagogue
en pays d’islam, et plus exactement de la démolition
ou non de la synagogue de Tamantit dans région du

(41) Al-Wansarisi, al-Mi‘yar al-mu‘rib wa-I-gami‘ al-mugrib
‘an fatawa ‘ulama’ Ifrigiya wa-l-Andalus wa-I-Magrib, éd.
Muhammad Haggi et al, Rabat, Wizarat al-awqaf wa-I-Su’tn
al-islamiyya/Dar al-garb al-islami, 1401-1403/1981-1983, 12
vol. + index.
(42) Al-Burzuli, Gami® masa’il al-ahkam li-ma nazala min al-
qadaya bi-l-muftin wa-I-hukkam, éd. Muhammad al-Habib al-Hila,
Beyrouth, Dar al-garb al-islami, 2002, 7 vol.
(43) Al-Magili, al-Durar al-Maknina fi nawazil Mazina, éd.
Hassani Muhtar, Alger, Maktabat al-mahtttat, Gami‘at al-Gaza'ir,
2009, 6 vol.

|

| BCAI 32 19
BCAI 32 (2018) Arabi Oussama, Powers David S. & Spectorsky Susan A. (éd.): Islamic Legal Thought. A Compendium of Muslim Jurists, recensé par Lahcen Daaif
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

Tuwat, D.S. Powers replace le probleme dans son
contexte historique et juridique pour nous offrir un
aperqu sur I'histoire de la communauté juive de cette
région d’Algérie actuelle et les débats virulents qu'il
avait suscités entre les juristes. Sur les huit muftis qui
se sont prononcés sur la question, cing se sont oppo-
sésaladémolition de la synagogue de Tamantit, mais
al-Wangarisi était d’avis des trois qui préconisaient sa
destruction (p. 398). Lauteur cl6t ce chapitre par une
longue section consacrée a l'analyse des arguments
avancés par al-Wansarisi dans son commentaire. En
conclusion, écrit D.S. Powers, au regard de sa position
strictement |légaliste et inhumaine, ce dernier a choisi
détre du mauvais coté de I'histoire (p. 399). Reste qu’a
lalecture de cet article, on a l'impression d’avoir plus
appris sur le débat juridique autour de la synagogue
Tamantit auquel a participé al-Wansarisi que sur la
biographie et la pensée religieuse de ce dernier.

En tant que spécialiste de ce haut personnage
ottoman, « Ebu’s-su‘ud », Colin Imbert nous en
brosse un portrait condensé dans le dix-huitieme
chapitre (p. 401-414) en trois sections titrées ainsi:
«Vie et ceuvre », «Sur le régime foncier et la taxa-
tion », et, enfin, « Lautorité du Sultan ». Lauteur
note d’'abord quen dépit de la grande renommée
d’Ebu’s-su‘ud en tant que juriste hanafite, ses posi-
tions juridiques au sein de cette école, nen étaient
pas moins inhabituelles. Ses ceuvres en matiére de figh,
qui consistent plutot en commentaires de quelques
chapitres des grandes ceuvres des maitres, tels al-
Hidaya d’al-Marginani (m. 593/1197) et al-Talwih
(non al-Talwih) d’al-Taftazani (m. 792/1390), sont
moins connues que son commentaire coranique
Irsad al-“aqgl al-salim. Mais c’était a la faveur des
hautes charges officielles (enseignant, mufti et juge),
qu’il occupait dans I'Empire ottoman, qu'il devait
sa réputation de légiste hors pair, qui avait marqué
a jamais et les institutions judiciaires et la pratique
juridique. La principale réalisation d’Ebu’s-su‘ud était
d’avoir réussi a harmoniser le droit hanafite et le droit
positif de 'Empire ottoman (p. 405). Il en a fait la
démonstration dans la réforme du systeme du timar
qui consistait en tenures attribuées a des paysans, et
I'impot foncier (harag), en complétant les travaux des
juristes hanafites antérieurs, en particulier ceux de
I'ancien mufti d’Istanbul, Kemalpasazade (m. 1534)
dont il a repris plusieurs opinions juridiques. Par
cette réforme qui s'est accompagnée d’'une révision
de la définition de la dime ottomane qui incombait
au cultivateur, Ebu’s-su‘ud a contribué a accroitre les
prérogatives du sultan ottoman qui sautorisait ainsi
des taxes susceptibles d’atteindre les 50 %. On doit
également a ce personnage des théories politiques
qui visaient a étendre les pouvoirs temporels et spiri-

tuels du sultan ottoman. Contournant la question de
|

I'ascendance quraysite dont celui-ci était dépourvu,
Ebu’s-su’ud le rattache directement aux éminents
califes antérieurs (al-hilafa al-kubra) en en faisant
leur héritier légitime, élu par Dieu pour devenir le
détenteur de la plus haute imama (hd’iz al-imama
al-‘uzma). C. Imbert a volontairement dérogé a la
regle qui consiste a traduire, dans la derniere section,
des extraits choisis de 'ceuvre du personnage étudié.
Mais cela est loin d'étre compensé par les passages
traduits tout au long de ce chapitre, qui proviennent
des études en turc consacrées a Ebu’s-su’ud (p. 406,
407, 408, 409, 410, 413). On dirait que cet article,
dont les références ont été délibérément réduites a
I'essentiel, et e notes de bas de pages a une vingtaine,
vise a donner un avant-gout du livre que l'auteur a
consacré a Ebu’s-su‘ud %),

Robert Gleave dans le dix-neuvieme chapitre,
nous fait d’abord connaitre la place centrale quoccu-
pait « Muhammad Bagqir al-Bihbihani », (p. 415-432)
au sein du chiisme moderne, pour deux raisons: la
quantité impressionnante de ses écrits dans toutes
les sciences religieuses de son époque, et son activité
ininterrompue d'enseignant qui lui a permis d’avoir
de nombreux disciples et de délivrer beaucoup
d’igazat (licences). Lauteur insiste sur un autre point
indissociable de la personne d’al-Bihbihani, a savoir
son role clé dans le triomphe du courant chiite des
ustliyydn sur le courant des ahbariyyin. Autrement
dit c’est lui qui mit un terme au conflit qui opposait
les traditionnistes aux rationalistes en apportant son
soutien indéfectible a ces derniers (p. 416). Lauteur
s'attarde sur quatre procédés chers a al-Bihbihani
dans ses démonstrations juridiques et théologiques,
dans lesquels on reconnait aisément ceux largement
usités dans le milieu sunnite a tendance rationaliste:
1) mafahim par lequel le légiste tient compte du
sens implicite du texte (Coran, hadiths et récits des
imams), ce qui rappelle fortement le dalil al-hitab
chez les sunnites, 2) la raison justificative de la qua-
lification adoptée (‘illa), qu'il faut appliquer a tous
les cas similaires, 3) en cas de contradiction entre
deux textes, procéder au targih, qui consiste a faire
prévaloir I'un sur l'autre, 4) ou au gam’, qui consiste
a les réunir en un seul texte, de sorte que le sens de
I'un s'accorde ou compleéte celui de l'autre (p. 417).
Ce nest qu’apres un long développement des ques-
tions pratiques liées a ces procédés déja usités par
certains de ses prédécesseurs (tel al-‘Allama al-Hilli
(m. 726/1325)), que l'auteur aborde la biographie
proprement dite d’al-Bihbihani (p. 420-422), en
s'arrétant sur les nombreuses villes ol il a séjourné

(44) En effet, Colin Imbert a consacré a ce personnage une
étude intitulée Ebu’s-su'ud: The islamic Legal Tradition, Stanford,

Stanford University Press, 1997.
|

BCAI 32 20
BCAI 32 (2018) Arabi Oussama, Powers David S. & Spectorsky Susan A. (éd.): Islamic Legal Thought. A Compendium of Muslim Jurists, recensé par Lahcen Daaif
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

et enseigné, et en identifiant quelques-uns de ses
grands disciples et ses maitres influents. Dans la
section réservée ala traduction, le choix de R. Gleave
s'est porté sur un long extrait du traité d’al-Bihbihani
sur le giyds, qu'il a précédé d'une étude approfondie
nécessaire a sa compréhension. Celle-ci situe ce
traité dans son contexte culturel tendu qui opposait
les traditionnistes et les rationalistes, et expose les
principales preuves qu‘avangait al-Bihbihani pour
démontrer que cétait a cause du malentendu oudela
confusion dont souffrait le giyds dans le milieu chiite
(p. 422-427) que celui-ci était mal pergu et mis a
I'index par les traditionnistes. Les passages sur le giyds
traduits par I'auteur (p. 428-432) () sont présentés
d’une fagon ordonnée. lls forment huit paragraphes
allant de A a H et portant chacun un titre spécifique.

Etty Terem, la spécialiste de I'islam du Maroc
de I'époque moderne, nous présente, au vingtieme
chapitre, une étude trés documentée sur « al-Mahdi
al-Wazzani » (p. 435-455), le premier juriste de la
période moderne dont traite ce livre. Lauteur investit
d’abord la période historique de ce juriste dont elle
relate le caractere spécifique de la nature des rela-
tions entre les représentants religieux et le pouvoir
politique (Mahzan) au Maroc vers la fin du xix® et
début du xx¢ siécle (p. 435-438). A la différence de
H. Munson () dont les travaux portent principale-
ment sur la nature conflictuelle entre ces deux entités
de pouvoir pendant la période coloniale, E. Terem
se borne a létude d’un seul juriste dont la carriéere
fulgurante témoigne d’une relation de collaboration
avec le Mahzan. L'importance d'étre un descendant
du prophete au Maroc, qui procurait le statut envié
de saraf, est soulignée par l'auteur qui rappelle qu’al-
Wazzani jouissait déja d’'un prestige religieux du fait
d’étre un Sarif, descendant du prophete a travers la
célebre lignée idrisside de ‘Imran. Les diverses étapes
marquantes de la vie d'al-Wazzani sont passées en
revue par l'auteur, de méme que ses principaux
maitres au Maroc et ses ceuvres prépondérantes dont
celles relatives a la consultation juridique qui ont fait
sa notoriété. Pour l'auteur, I'action d’al-Wazzani en
tant que juriste s'est révélée au grand jour en trois
moments historiques critiques (p. 441-444): 1) lors
de la rébellion de Aba Himara en 1903 qu'il décréta
illégitime, 2) en tant que membre du Conseil des
notables (maglis al-a’ydn) constitué en 1905 pour
évaluer la proposition francaise pour une réforme du
programme militaire, fiscal et administratif, 3) enfin

lors de son intervention en faveur du sultan ‘Abd

al-‘Aziz alors que l'existence du Mahzan était en jeu

a cause de l'agression militaire francaise et une vive

opposition du peuple marocain au sultan. La derniere

section de ce chapitre traite de la fatwa d'al-Wazzani
qui condamna fermement la protection consulaire

(ihtima’ bi-I-kuffdr) francaise offerte a des dignitaires

contre soi-disant la tyrannie des autorités marocaines,
alors qu'il s'agissait en réalité pour ces dignitaires

d’échapper a la juridiction du Mahzan (p. 444-446).
En abordant cette question dans son al-Mi‘yar al-
gadid “7), al-Wazzani relate I'exception que consti-
tuait la fatwa délivrée par Ibrahim al-Riyahi al-Ttnisi
(d. 1849), seul texte, a sa connaissance, a développer
des arguments favorables a ce genre de protection. La

plupart des arguments avancés par al-Wazzani pour
réfuter la fatwa d’al-Riyahi sont traduits et disposés

en plusieurs paragraphes numérotés (p. 448-454). On

signalera cette petite erreur de translittération: ahl

al-dalal wa-I-husran, non al-hasran (p. 442).

Bien que sa place dans ce livre ne soit pas tout a
faitindiquée — tout comme celle de Hasan al-Turabi
plus loin -, « Muhammad Rasid Rida », le célébre
réformiste syrien y figure au vingt-unieme chapitre,
rédigé par Mahmoud O. Haddad (p. 457-489). Il
est vrai qu'avec ces deux personnages, on accede
a la dimension réformiste en islam ou le figh est
appréhendé, non comme une spécialité a part, mais
plutét comme un savoir corolaire des connaissances
religieuses procédant des textes traditionnels. En
consacrant de nombreuses pages a la biographie de
Rasid Rida (p. 457-464), l'auteur s'est attardé sur les
moments clés et les événements politico-historiques
ainsi que sur les personnages hauts en couleur (al-
Gazali (m. 505/1111), Muhammad ‘Abduh (m. 1905),
Sakib Arslan (m. 1946)) dont I'influence fut décisive
sur ce dernier, contribuant a faconner son idéologie
religieuse. Qu'il ait été pour un temps enclin au sou-
fisme et un adepte de la confrérie nagsabandiyya ne
doit pas nous faire oublier qu'il s'est retourné contre
le soufisme confrérique en général, et contre son
propre directeur de conscience al-Sayh al-Gisr en
particulier, condamnant certaines pratiques rituelles
observées dans les milieux soufis populaires. Lauteur
signale chez Rida un autre contraste a propos de la
mystique: s'il s'est opposé a l'interprétation mys-
tique des textes sacrés qu'il considérait n'étre pas
suffisamment conforme a la Saria, il ne rejetait pas
les prodiges des saints (karamat al-awliya’), ni ne

(45) Ces passages sont extraits d’al-Bihbihan, al-Rasa’il al-
ustliyya, Qom, Mu’assasat al-Wahid al-Bihbihani, 1413/1992-
1993, p. 309-316.

(46) Henry Munson, Religion and Power in Morocco, New Haven,

Yale University Press, 1993.
|

(47) Al-Wazzani, al-Nawazil al-gadida al-kubra fima li-ahl Fas
wa-gayrihim min al-badw wa-I-qura al-musamma bi-I-Mi‘yar
al-gadid al-gami® al-mu‘rib ‘an fatawr al-muta’ahhirin min ‘u-
lama’al-magrib, Rabat, Wizarat al-awgaf wa-I-Su’an al-islamiyya,
1417-1421/1996-2000, 12 vol,, lll, p. 72-76.

|

BCAI 32 =4

BCAI 32 (2018) Arabi Oussama, Powers David S. & Spectorsky Susan A. (éd.): Islamic Legal Thought. A Compendium of Muslim Jurists, recensé par Lahcen Daaif
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

contestait les pouvoirs spirituels dont Dieu a gratifié
Ses élus. La revue al-Manar, qui lui fut inspirée par
al-“Urwa al-wutqad, revue fondée jadis a Paris par
son maitre ‘Abduh et 'ami de ce dernier al-Afgani
(m. 1897), est incontournable pour I'étude de la pen-
sée de Rida. Dans le présent article, qui ne déroge pas
a cette régle au regard des nombreux renvois qui y
sont fait a cette revue a laquelle le nom de Rida est
indissociable, M. O. Haddad entend nous livrer un
exposé entierement dédié a al-Manar, dont il relate
I'histoire et les objectifs éducatifs qui en constituerent
les premiéres motivations (p. 464-468). Lauteur nous
fait remarquer qu’en tant que réformateur, Rida
oscillait entre modernisme et traditionalisme. A titre
d’exemple, I'auteur mentionne le célébre hadith de
la mouche (hadit al-dubab) récusé par Rida bien
qu'il figure dans le Sahih d’al-Buhari. Or, pour ne pas
laisser entendre qu'il s'agit d’'une exception de Rid3,
l'auteur aurait mieux fait de rattacher cette position
au courant salafiste contemporain qui pronait alors
la critique rationnelle et scientifique des hadiths, a
I'instar du Yémeénite al-Sawkani (m. 1255/1834) qui
eut une grande influence sur lui. Les longs extraits
choisis et traduits par I'auteur sont évidemment tirés
d’al-Mandr “®), la principale ceuvre de Rida qui lui a
permis de remplir le réle de mufti a travers la presse
écrite (p. 476-489). On regrettera ces quelques erreurs
bénignes: le nom correct de l'auteur de Tasawwuf
Ibn Taymiyya est al-Mustif ‘Abd al-‘Aziz ‘Adab,
non al-Mustif "‘Abd al-"Aziz ‘Azab (p. 461 et biblio.
p. 552) “9); al-Mandr wa-I-azhar, non al-azhar (p. 457,
459, 460, 461, qui est translittéré correctement a la
p. 458).

Oussama Arabi, a qui nous devons le vingt-deu-
xiéme chapitre, consacré au juriste et grand réforma-
teur du droit musulman, I'Egyptien « ‘Abd al-Razzaq
al-Sanhari Pasha » (p. 491-521), nous livre une riche
étude sur 'homme et sa pensée en quatre sections:
sa vie et son ceuvre, sa résistance au nationalisme
arabe agressif, sa contribution en matiere de droit
comparatif et enfin sa démission politique suite a la
révolution de Nasser. A la naissance dal-Sanhiiri en
1895, le processus de codification et de centralisation
du droit était en cours en Egypte et dans I'Empire
ottoman depuis presque un siécle. Avec les travaux
d’al-Sanhiiri, qui s'inscrivent dans la continuité du
processus de réforme, on assiste a une adaptation du
droit musulman aux réalités politiques et juridiques
modernes. A en croire O. Arabi, al-Sanhari a été
tiraillé entre deux aspirations dont il était difficile de

(48) Al-Mandr, VII, 1 (1904), p. 24-26; XIX, 3 (1916), p. 144-168;
XXIII, 6 (1922), p. 431-435; XXVI, 6 (421-424, 496-498).

(49) Al-Mustif ‘Abd al-‘Aziz ‘Adab, Tasawwuf Ibn Taymiyya,
Beyrouth, Dar al-hayal, 2006.

|

maintenir I'équilibre: d’'un coté servir I'Etat en tant
que juriste égyptien, de l'autre continuer a ceuvrer en
tant que juriste musulman afin que le droit musul-
man regagne de nouveau ses lettres de noblesse.
Compte tenu de la prolixité de ce dernier qui rédigea,
durant cinquante ans, de nombreux ouvrages dont
une bonne partie en langue francaise, O. Arabi pré-
fere s’en tenir a titre indicatif a six d'entre eux qui lui
semblent représentatifs de I'évolution de sa pensée
et de I'évolution de ses centres d'intérét. Le Califat *°)
est I'un de ces ouvrages. Il a vu le jour deux ans apres
I'abolition du califat en 1924 par Atatirk, suite a la
défaite de 'Empire ottoman dans la Premiére Guerre
mondiale et au contexte géopolitique qui sen était
suivi dans le monde arabo-musulman (p. 494-495).
Il faut reconnaitre a l'auteur le caractére judicieux
et pertinent des exemples fournis pour illustrer les
contributions d’al-Sanhuri dans le domaine de la
codification du droit positif arabe ol celui-ci recourt
aux techniques et au pluralisme juridiques pour
tirer des principes généraux et sentences pratiques
des divers systémes juridiques européens, francais,
allemand, suisse et italien (p.501). Concernant,
par exemple, les facteurs régissant le traitement
de l'erreur subjective dans un contrat, que le droit
musulman ne reconnait que sous une forme frag-
mentaire et dispersée suivant les catégories de vente,
al-Sanhiri reformule cette problématique juridique
qu'il explique par une tension subsistante entre la
stabilité de la transaction et l'intention réelle des
deux contractants. Tous les autres exemples relatifs
a la vente conditionnée par un droit d'option (hiyar
al-wasf, hiyar al-ru’ya, hiyar al-‘ayb) témoignent de
ce souci de concilier le figh et le droit occidental
(p. 502- 505). Lauteur cite a I'appui de ces exemples,
des passages traduits, qu'il a tirés des ceuvres d’al-
Sanhari, notamment de Masadir al-haqq " et de
son article « Le droit musulman » %), On ne déplore
que quelques petites erreurs de translittération: hiyar
al-ru’ya, non al-ru’ya (p. 502, 503, 506 et n. 31); ‘Ali
Haydar non Ali Haydar (p. 505, n. 30), ni Haydar
(p. 505, n. 27) ni “Ali Haydar (biblio. p. 534 qui aurait
du figurer non sous la lettre A pour ‘Al mais sous la
lettre H, pour Haydar); al-Wasit, non al-Wasit (p. 511,
512) pourtant correctement écrit aux p. 494, 498,

(50) Al-Sanhari (al-Sanhoury), Le Califat, son évolution vers une
société des nations orientales, Paris, Paul Geuthner, 1926. Il s'agit
de sa seconde these, soutenue a 'université de Lyon en 1926.
(51) Al-Sanhari, Masadir al-haqq fi al-figh al-islami. Dirasa
mugarina bi-l-figh al-garbi, Le Caire, Gami‘at al-duwal al-
‘arabiyya, 1954-1959.

(52) Al-Sanhiri, « Le droit musulman comme élément de
refonte du code civil égyptien », in Recueil détudes en I'honneur
d’Edouard Lambert, vol. Ill, Paris, Librairie générale de droit et

de jurisprudence, 1938.
|

| BCAI 32 2e

BCAI 32 (2018) Arabi Oussama, Powers David S. & Spectorsky Susan A. (éd.): Islamic Legal Thought. A Compendium of Muslim Jurists, recensé par Lahcen Daaif
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

n. 12; la fameuse regle juridique la ‘ibrata bi-I-zann
al-bayyin hata’uhu, non hat’uhu (p. 505).

Le livre s'achéve par le vingt-troisieme et der-
nier chapitre, « Hasan al-Turabi » (p. 513-532), d( a
Aharon Layish qui nous le présente en deux sections
de longueur inégale, suivies d’'une longue conclusion.
Dans la premiére, intitulée « Vie et époques » (p. 513-
518), l'auteur décrit le milieu de naissance d’al-Turabi
a Kasala (située entre le Soudan et I'Ethiopie) ou
régnait la culture religieuse soufie depuis plus de
deux siecles, et ou celui-ci recut sa premiére forma-
tion religieuse, avant d'entrer en contact avec les
Fréres musulmans qui se réfugiaient en nombre au
Soudan pour fuir I'Egypte ol ils étaient persécutés.
Son activisme religieux et politique, des les années
universitaires a Khartoum, jusqu’a notre époque, est
retracé étape par étape par l'auteur qui n'a pas perdu
de vue les alliances politiques qu'il avait nouées, les
mouvements de libération et de contestation qu'il
avait fondés, ses années d'emprisonnement et les
nombreuses fonctions officielles qu'il avait occupées
au sein de I'Etat, surtout sous le président al-Numayri
(p. 514-515). Le caractére déterminant de son réle
dans les mouvements panislamistes a également
intéressé A. Layish qui en souligne l'efficacité a travers
la Conférence populaire arabo-islamique qu'il fonda
en 1991. « La méthodologie juridique » est l'intitulé
de la partie que dédie l'auteur a Iétude du projet
d’al-Turabi qui préconise une nouvelle méthodo-
logie juridique pour une renaissance islamique. La
question de I'imitation servile (taglid) héritée des
écoles juridiques en place, serait, selon l'auteur, la
principale cause de la situation ankylosée des sociétés
musulmanes, et, par voie de conséquence, de |'échec
de tous les mouvements successifs du renouveau en
islam. Pour remédier a cette stagnation, la solution
réside bien évidemment dans le développement
des méthodologies juridiques (manahig al-figh) qui
ne pourrait avoir lieu qu'en s’inspirant des sciences
sociale, expérimentale et juridique des Européens.
Al-Turabi recommande donc de revoir les qualités
requises autrefois d'un juriste mugtahid, qui, étant
dépassées, ne correspondent plus aux réalités du
monde contemporain, ni ne conviennent aux taches
auxquelles le juriste se destine pour faire face aux
défis culturels et sociaux. Outre les textes cités a
I'appui de la plupart des theses avancées par al-Turabi,
l'auteur expose l'essentiel de la méthodologie pra-
tique de ce dernier en se référant a son Qadayat
al-tagdid ). Dans ce livre, en effet, al-Turabi suggére
de nouvelles méthodes d’approche pour étudier

(53) Al-Turabi, Qadaya al-tagdid. Nahwa manhag usali,
Khartoum, Ma‘had li-I-buhtt wa-I-dirasat al-igtima‘iyya,
1411/1990.

|

aussi bien les principales sources du droit musulman:
Coran, hadith, consensus et raisonnement analo-
gique (p. 521-523), que les sources secondaires, tels
I'intérét public (maslaha) en cours chez les malikites,
et la présomption de continuité (istishab) en cours
non seulement chez les $afi‘ites, comme le souligne
I'auteur, mais aussi chez les hanbalites (p. 524). A
toutes ces sources revisitées doivent s’adjoindre,
selon al-Turabi, deux autres sources supplémentaires
tout aussi incontournables et décisives au regard de
I'évolution de nos sociétés: les sciences humaines
et sociales, et le principe de I'Etat charaique, dans
la mesure ou la Sari“a est censée se concrétiser dans
les institutions d’'un Etat qui en adopte le principe.
A. Layish releve en conclusion, qu'étant articulée
avec de vagues termes et laissant une large place a
la spéculation, la méthodologie juridique préconisée
par al-Turabi est loin de correspondre a une théorie
cristallisée et compléte du droit (p. 530). Au regard
du nombre de termes arabes translittérés, les trois
erreurs relevées ne sont pas seulement insignifiantes,
mais elles témoignent aussi d’'un travail sérieux et
minutieusement préparé : al-Iman wa-ataruhu, pour
ataruhu (p. 514); dawafi pour dawdfi® (p. 521);
maslaha pour maslaha (p. 523).

La riche bibliographie qui succede directement
a ce dernier chapitre (p. 533-561) est constituée
de deux parties, dont la premiéere consiste en
trois sources manuscrites (p. 533), et la seconde
en références publiées, qu'elles soient études ou
sources. Comme on en a souligné un exemple plus
haut, certains titres mentionnés dans les chapitres
n'y figurent pas®*. On déplorera quelques petites
erreurs dans les titres translittérés ou en francais.
A titre d'exemples pour le premier cas, en plus des
erreurs signalées auparavant, on mentionnera celles-
ci: Matba“a pour Matba“a (p. 534, 535); al-"Amili,
pour al-‘Amili (p. 534); Kitab Dibag al-mudhab
pour Kitab al-Dibag (p. 543); al-muqgaddimat al-
mumahhidat pour al-Mugaddamat (p. 554); et,
pour les titres en francais: « Comment determiner
(pour déterminer) le début et la fin du jeune (pour
jetine) de Ramadan? », siécles pour siécles (p. 558)
et en anglais: under Nassser pour Nasser (p.534);
al-Qantara pour al-Qantara (p. 550). On regrettera
que les regles de la translittération ne soient pas
entierement harmonisées, comme en témoignent
plusieurs exemples dont ceux-ci: tantot misriyya,
islamiyya (p. 554), tantot misriya, islamiya (p. 546,
552), al-“ilmiya (542, 544, 546) et al-ilmiyya (p. 544)
et parfois méme al-‘ilmiyya (p.538); tantét il y a
élision entre deux voyelles qui se succédent, tel dans

(54) Voir supra, note 40.

BCAI 32 23
BCAI 32 (2018) Arabi Oussama, Powers David S. & Spectorsky Susan A. (éd.): Islamic Legal Thought. A Compendium of Muslim Jurists, recensé par Lahcen Daaif
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

Abu I-Wafa’ (p. 534) Abu I-Walid (p. 545), tantét non,
tel dans Aba al-Farag (p. 544), fi al-figh (p. 546).

Lindex qui clot ce livre est constitué de trois
parties: 1) I'index des versets coraniques (p. 563)
dont on corrigera al-Saffat, non al-Safat; 2) 'index
des termes arabes (p. 564-569) ol le mot mustafti
est cité deux fois (p. 567b) et dont on recorrigera
le mot mulk pour milk al-yamin (p. 567b) que nous
avons signalé auparavant (p. 128 au 7™ chapitre); 3)
et enfin I'index général (p. 570-590) mais incomplet
(n'y figurent pas par exemple al-Marradi, Dawud
al-Zahiri, Tawas b. Kaysan etc.) dont on corrigera
dda pour ‘ada (p. 573b).

Lune des questions qui ne manquera évidem-
ment pas de traverser l'esprit du lecteur au premier
coup dceil qu'il jettera dans ce livre aura trait aux
critéres qui ont présidé au choix de ces 23 juristes au
détriment d’autres qui, toutes proportions gardées,
mériteraient tout autant d'y figurer, tels Dawud b.
‘Al al-Zahiri, Ibn Rudd al-Hafid, ‘Ali b. Muhammad
al-Bazdawi, Abl Zayd al-Dabdsi ou Badr al-Din al-
Qarafi et bien d’autres. Si les éditeurs ont soulevé
cette question dans la préface (p. VIII) pour anticiper
la réaction du lecteur, leur réponse s'est bornée a
reconnaitre qu'ils sont conscients que ces 23 juristes
sont trés loin de suffire, a eux seuls, a représenter les
repéres clés qui ont jalonné I'histoire de I'évolution
de la pensée juridique musulmane. Mais ils espérent
quand méme, que les études consacrées a ces juristes,
dans cette monographie, renouvelleront notre regard
sur I'histoire du développement du figh. Et ils n'ont
pas eu tort de l'espérer, puisque ces études, nous en
sommes convaincus, y sont largement parvenues,
dans leur grande majorité du moins. En reliant
l'essentiel de la pensée juridique de chaque juriste a
des extraits ciblés de son ceuvre, traduits et soumis
a une analyse approfondie quasi-systématiquement,
ces études sont déja d'un grand secours pour notre
perception fragmentaire de I'évolution de la pensée
juridique musulmane qu’elles participent aaméliorer
en nous offrant une vue d'ensemble qui modifie notre
regard sur cette évolution.

Lahcen Daaif
Lyon 2 - Ciham UMR 5648

BCAI 32 24
BCAI 32 (2018) Arabi Oussama, Powers David S. & Spectorsky Susan A. (éd.): Islamic Legal Thought. A Compendium of Muslim Jurists, recensé par Lahcen Daaif
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

